opusdei.org

«Es el Senior»: El
acompanamiento
espiritual (I)

Todos necesitamos comparieros
que, con su conversacion
cercana y su aliento, nos
ayuden a navegar por la vida, al
servicio de «la accion siempre
original del Espiritu Santo» en
nuestra alma. 15.° entrega de la
serie "Combate, cercaniay
mision".

10/07/2025



«Cuando ya amanecio, se presento
Jesus en la orilla, pero sus discipulos
no se dieron cuenta de que era
Jesus» (Jn 21,4). De madrugada, junto
al mar de Galilea, el Sefior resucitado
se presenta misteriosamente a sus
discipulos, quizas medio oculto por la
bruma que sube desde el agua. Su
voz, aunque también velada, llega
con fuerza: «Muchachos, ¢tenéis algo
de comer?». Ellos responden que no.
Todavia no saben quién les esta
preguntando, pero hay algo en esa
voz que les hace escuchar con
atencion y que los prepara a seguir
sus instrucciones: «Echad la red a la
derecha, y encontraréis». Obedientes,
echan las redes; y, en un contraste
sorprendente con los esfuerzos de
toda una noche, pescan en
abundancia. Mientras los otros
discipulos se maravillan de las redes
rebosantes, San Juan levanta la
mirada. El ve mucho maés allé de los
peces: reconoce al que les acaba de



hablar. Y dice a Pedro: «jEs el
Sefior!» (cfr. Jn 21,4-8).

¢Por qué san Juan es capaz de
discernir la presencia de Jesus al
final de aquella dura noche de
trabajo? En su reaccion hay algo que
nos recuerda el comienzo de su
Evangelio, su primer encuentro con
Jesus. «jHe aqui el cordero de Dios!»,
habia dicho aquella vez san Juan
Bautista, mientras Jesus pasaba junto
a Juan y Andrés (Jn 1,36). Para los
demads era un peregrino mas, pero el
Precursor —es decir, «el que corre
por delante», el que ve venir las
cosas y las anuncia— veia en €l al
Mesias.

San Juan Bautista habia hecho crecer
espiritualmente a Juan y a Andreés:
les habia ensefiado el valor del ayuno
y la necesidad de la conversion; les
habia ensenado a rezar (cfr. Mt 9,14;
Lc 3,1-17; 11,1). Pero su mayor
leccion habia sido presentarles a



Jesus e invitarlos a una relacion
personal con El (cfr. Jn 1,35-39). Y asi,
poniendo a sus discipulos ante Jesus,
llegb a la cumbre de su mision. Desde
entonces, el Bautista se hizo
humildemente a un lado: ahora
correspondia a Jesus ocupar el centro
de la vida de sus discipulos (cf. Jn
3,27-30).Durante siglos, su ejemplo
ha servido de modelo para tantas
personas que guian a otros hacia
Cristo y les ayudan a discernir su
presencia en sus vidas, desde la
conciencia de no ser «duefios, sino
custodios»™. Porque «la mision es de
Jesus. El ha resucitado, de modo que
estd vivo y nos precede. Ninguno de
nosotros esta llamado a
sustituirlo». Estamos llamados, en
cambio, a facilitar el encuentro de
cada uno con él; a decir, desde la
cercania que da la confianza y el
afecto, «jEs el Sefior!».



El acompaiiamiento
espiritual

«Alo largo de esta navegacion de la
vida nuestra, [hay] tiempos de
bonanza -interna o externa- incluso
prolongados; pero solo en el Cielo la
paz es definitiva, la serenidad
completa»”.Nuestro corazén inquieto
necesita quien lo guie, por las aguas
tranquilas y por las tormentas, hasta
que pueda descansar en Dios™.
Necesitamos compafieros que, con su
conversacion cercana, su consueloy
su aliento, nos ayuden a navegar con
mas decision y nos iluminen cuando
desciende la oscuridad o perdemos la
orientacion. A estas personas se las
conoce tradicionalmente como
«directores espirituales»: personas
que nos ayudan a perseverar en la
direccion que elegimos al seguir a
Cristo.

Un director espiritual camina junto a
las personas: no suplanta la accion



de Dios en sus almas, ni mucho
menos reemplaza su conciencia, sino
que las ayuda a discernir entre las
inspiraciones del Espiritu Santo y las
sugestiones del diablo, o de su propia
humanidad herida. Por esta razon,
en los ultimos decenios se ha vuelto
habitual en la Iglesia usar también el
término «acompariante espiritual».
En este sentido, decia el Papa
Francisco: «Quien acomparfia —el
acompafiante o la acompafiante— no
sustituye al Sefior, no hace el trabajo
en lugar del acompafiado, sino que
camina a su lado, le anima a leer lo
que se mueve en su corazon, el lugar
por excelencia donde habla el Sefior.
El acompafiante espiritual (...) es el
que te dice: “Muy bien, pero mira
aqui, mira aqui”, te llama la atencion
sobre cosas que pueden estar
pasando; te ayuda a comprender
mejor los signos de los tiempos, la
voz del Senor, la voz del tentador, la
voz de las dificultades que no logras
superar...»",



Las primeras personas que se
acercaron a la Obra se sintieron
queridas y acomparfiadas por san
Josemaria. En €l no vieron una
especie de guru espiritual que
tuviera consejos para cada situacion,
sino un amigo o un padre que
escuchaba y se preocupaba de sus
cosas; y que veia bullir en ellos la
sangre de Cristo'. Cuando las
personas son acompariadas de este
modo, no solo aprecian la ayuda que
reciben, sino que incluso disfrutan
de las conversaciones de
acompafnamiento espiritual. Crecen
en madurez e ilusion apostdlica, se
sienten fortalecidas en su relacion
con Dios; y, si han emprendido una
vocacion particular, evitan un
equivocado sentido de
independencia que les aislaria de
quienes comparten su camino y su
mision.

En la reciente vida de la Iglesia, se ha
profundizado la conciencia de que



no solo los sacerdotes, sino también
los laicos, pueden realizar la tarea
del acomparfiamiento espiritual. Y asi
ha sido en la Obra desde el principio.
En estas paginas abordaremos
algunos aspectos de esta tarea,
siempre teniendo en cuenta que
todos estamos llamados a llevar a los
demads a «la luz y al calor de Cristo»'”,
aun cuando no ejerzamos
formalmente como acompafiantes o
directores espirituales. En un
segundo articulo mostraremos
también en qué sentido la amistad
desemboca, «<naturalmente, en la
confidencia personal, llena de
delicadeza y respeto a la libertad»';
y veremos como mucho de lo que se
detalla aqui rige también para ese
acompafiamiento, mas informal,
pero tan necesario.



Ayudar a la obra del Espiritu
Santo

El objetivo principal del
acompafiamiento o direccion
espiritual es ayudar a las personas a
encontrar a Cristo y a reconocer lo
que procede de él, para que el Amor
de Dios prenda en su viday a su
alrededor. Esto requiere un entorno
en el que la persona pueda
desarrollar una relacion personal
con Dios, cultivar el sentido de la
escucha en la oracion y aprender a
discernir la voluntad de Dios en cada
momento de su vida. El guia
espiritual puede desemperfar un
papel crucial para crear este entorno
adecuado. Pero eso requiere
reconocer la singularidad de cada
persona y estar abierto a los caminos
misteriosos de la accion de Dios en
las almas. «No se pueden ofrecer
formulas prefabricadas, ni métodos o
reglamentos rigidos, para acercar las
almas a Cristo. El encuentro de Dios



con cada hombre es inefable e
irrepetible, y nosotros debemos
colaborar con el Sefior para hallar —
en cada caso— la palabra y el modo
oportunos, siendo ddciles y no
intentando poner trabas a la accion
siempre original del Espiritu
Santo»",

A su vez, la persona acomparnada
debe considerar atentamente las
sugerencias que recibe y meditarlas
con una mirada de fe en la oracion.
Como explica el Padre, «saber que
Dios nos puede hablar a través de
otras personas o de sucesos mas o
menos corrientes, la conviccion de
que ahi podemos escucharle, genera
en nosotros una actitud docil frente a
sus designios, escondidos también en
las palabras de quienes nos
acompaiian en el camino»"". Esta
actitud puede dar grandes frutos en
nuestra vida, siempre que
recordemos que Dios no habla casi
nunca literalmente a través de las



palabras del guia espiritual. Sus
palabras son mas bien una invitacion
a dirigir nuestra escucha en una
determinada direccion, para ver si
alli oimos las inspiraciones del
Espiritu Santo, que es algo que solo
nosotros podemos hacer. Son
palabras para que nos encontremos
con la Palabra.

Un genuino acompafiamiento
espiritual, pues, se cimienta en un
profundo respeto por la actuacion
del Espiritu Santo en cada alma. El
director espiritual no es un dirigente,
sino un siervo que ayuda al Espiritu
Santo a guiar e iluminar a la persona
acompafiada. Como decia san
Josemaria, «<acompafiar a las almas
es un arte en el que el modelo es
Jesucristo y el modelador, el Espiritu
Santo, por medio de la gracia»"". De
ahi que el director o acompafiante
espiritual tenga mas de jardinero que
de arquitecto: no impone formas, no
plasma sus ideas en las personas,



sino que ayuda a cultivar el terreno
del alma para que florezca en ella la
vida de Dios.

Escuchar de verdad

Todos habremos hecho la
experiencia alguna vez: cuando nos
encontramos con alguien que nos
escucha con atencion y con
benevolencia, se abre ante nosotros
un espacio en el que nos sentimos
comodos compartiendo
pensamientos y emociones, sin
miedo a vernos rechazados o
juzgados. Cuando las personas se
sienten escuchadas, logran ser mas
conscientes de si mismas, y se ponen
mas facilmente a su vez a la escucha
de Dios, de modo que puedan
discernir mejor su voz. Por eso, san
Josemaria prestaba atencion
pacientemente a los jovenes que
acudian a él, animandolos a abrir
libremente su corazon, y solo al final



les ofrecia algun consejo y les abria
horizontes para su vida.

Escuchar significa mucho mas que
oir detalladamente; requiere prestar
atencion al trasfondo de
sentimientos, ideas y experiencias
que la persona esta expresando, y
ayudarla a que ella misma explore
ese trasfondo. Para ello hace falta
una actitud de verdadero interés
hacia la otra persona. No
escuchamos a los demas para
imponer nuestra propia agenda o
implicarlos en proyectos apostolicos
especificos; escuchamos para
ayudarlos a descubrir lo que el
Espiritu Santo, en su infinito amor
por cada alma, quiere para que su
alegria sea completa (cfr. Jn 16,24).
Somos asi, como le gustaba repetir a
Benedicto XVI, servidores de su
alegria (cfr. 2Co 1,24).

Para escuchar realmente, y para que
las personas se sientan escuchadas,



puede ser util verbalizar brevemente
lo que dicen, con nuestras palabras.
Es un modo de alimentar en uno
mismo la disposicion de entrar en el
mundo interior que el otro le esta
abriendo, sin proyectar en €l los
propios puntos de vista. Ademas de
fomentar y de transmitir esa
disposicion, nos cercioramos asi de
haber entendido bien, y facilitamos
que el otro siga desplegando lo que le
parezca. Esto da serenidad y conduce
a las personas a hacerse
responsables de su vida, a dar con
soluciones ellos mismos; a andar por
su cuenta, a descubrir proyectos. Por
el contrario, interrumpirles o
anticiparse a sus palabras puede ser
desalentador, y no ayuda a desplegar
las alas.

La escucha paciente es un acto de
amor que revela un genuino interés
por el otro. Por eso, el acompafiante
espiritual nunca debe aparentar
aburrimiento o prisa. Muchas veces,



de modo practico, se recomienda
brevedad en la direccion espiritual.
Sin embargo, es necesario discernir
con prudencia las distintas
circunstancias, porque escuchar
requiere tiempo: respetar el ritmo
del otro; también sus silencios. Y a
veces, 0 por temporadas, una
persona puede necesitar
conversaciones largas. Las preguntas
abiertas pueden ser utiles, pero no
deben interrumpir el flujo natural de
la conversacion, ni se deben usar
siempre para llenar silencios
incomodos. Al contrario, los silencios
permiten a veces que la persona
profundice en sus reflexiones y
encuentre las palabras adecuadas.
En el silencio «hablan la alegria, las
preocupaciones, el sufrimiento, que
precisamente en €l encuentran una
forma de expresion particularmente
intensa»"?.

Una actitud de escucha auténtica
construye, mas que cualquier otra



cosa, puentes de confianza, una
condicion que es fundamental en
todo acompafiamiento espiritual, y
que no puede exigirse como
requisito. La confianza esta a prueba
desde el inicio, y se cultiva con cada
encuentro. Para que florezca, es
esencial que el otro se sienta
respetado, valorado y seguro de
poder compartir sus experiencias
espirituales mas profundas. Lo har4,
si descubre en el acompariante un
refugio, un apoyo para discernir la
voz de Dios.

Un refugio asi lo encontraron los
apostoles en Santa Maria,
especialmente tras la Ascension del
Sefior. Ella es «maestra de
discernimiento: habla poco, escucha
mucho y guarda en su corazon (cf. Lc
2,19). Las tres actitudes de la Virgen:
hablar poco, escuchar mucho y
guardar en el corazon. Y las pocas
veces que habla, deja huella»™,



™ Leon X1V, Homilia, 31-05-2025.
 Ibid.

B San Josemaria, Carta 2, n. 9.

I Cfr. San Agustin, Confesiones, 1, 1.1.
®I Francisco, Audiencia, 4-01-2023.

' «Hijos mios, ¢sabéis por qué os
quiero tanto?” Se hacia el silencio y
afiadia el Padre: “porque veo bullir
en vosotros la Sangre de Cristo”» (A.
Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. 111, Rialp, Madrid 2003,
p. 405).

"' San Josemaria, Carta 1, n. 22.
81 F. Océriz, Carta pastoral, 1-11-2019.
®' San Josemaria, Carta 11, n. 42.

"9 P, Océriz, Carta pastoral,
10-02-2024, n. 6.



" San Josemaria, Carta 26, n. 37.

21 Benedicto XVI, Mensaje para la
XLVI Jornada mundial de las
comunicaciones sociales, 20-05-2012.

™1 Francisco, Audiencia, 4-01-2023.

Dancho Azagra

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/combate-
cercania-mision-15-acompanamiento-
espiritual-1/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-15-acompanamiento-espiritual-1/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-15-acompanamiento-espiritual-1/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-15-acompanamiento-espiritual-1/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-15-acompanamiento-espiritual-1/

	«Es el Señor»: ﻿El acompañamiento espiritual (I)
	El acompañamiento espiritual
	Ayudar a la obra del Espíritu Santo
	Escuchar de verdad


