
opusdei.org

Combate, cercanía,
misión (13): Corazón
eucarístico

Frecuentar la Eucaristía es la
respuesta, hecha vida, a su
promesa de quedarse con
nosotros: si Él está conmigo
todos los días, yo quiero estar
también con Él todos los días.

14/05/2025

Ubi amor ibi oculus: «Donde está el
amor está la mirada»[1]. El amor
busca siempre la presencia del
amado: casi se diría que no tiene ojos



para nadie más. Pero a veces la
separación, la ausencia, se hace
inevitable. Nos resignamos entonces
impotentes a la espera, o a la
nostalgia; nos aferramos a algo que
evoque la presencia del otro, o que
nos recuerde tanto amor vivido. Esta
nostalgia es la fuente inagotable de
tantas canciones y poemas a lo largo
de la historia, que condensan ese
último intento de vencer la soledad.

Estaré con vosotros todos los días

Cada domingo, los cristianos
profesamos nuestra fe en la vida
eterna y en la resurrección de la
carne. Para nosotros el recuerdo y el
dolor por la ausencia de la persona
amada no son la última palabra. «No
lo olvidéis nunca: después de la
muerte, os recibirá el Amor. Y en el
amor de Dios encontraréis, además,
todos los amores limpios que habéis
tenido en la tierra»[2]. Sin embargo,
mientras caminamos por este «valle



de lágrimas», el dolor por la ausencia
forma parte de la gramática del
corazón humano.

San Josemaría solía acudir a estos
movimientos del corazón, a la
reacción tan natural de no querer
separarse, para ilustrar el misterio de
la Eucaristía. La realidad
desconcertante y grandiosa de que
todo un Dios haya querido quedarse
en un trozo de pan se puede
considerar desde «la experiencia, tan
humana, de la despedida de dos
personas que se quieren. Desearían
estar siempre juntas, pero el deber —
el que sea— les obliga a alejarse. Su
afán sería continuar sin separarse, y
no pueden. El amor del hombre, que
por grande que sea es limitado,
recurre a un símbolo: los que se
despiden se cambian un recuerdo,
quizá una fotografía, con una
dedicatoria tan encendida, que
sorprende que no arda la cartulina.
No logran hacer más porque el poder



de las criaturas no llega tan lejos
como su querer. Lo que nosotros no
podemos, lo puede el Señor.
Jesucristo, perfecto Dios y perfecto
Hombre, no deja un símbolo, sino la
realidad: se queda Él mismo. Irá al
Padre, pero permanecerá con los
hombres. No nos legará un simple
regalo que nos haga evocar su
memoria, una imagen que tienda a
desdibujarse con el tiempo, como la
fotografía que pronto aparece
desvaída, amarillenta y sin sentido
para los que no fueron protagonistas
de aquel amoroso momento. Bajo las
especies del pan y del vino está Él,
realmente presente: con su Cuerpo,
su Sangre, su Alma y su Divinidad»[3].

Un pequeño libro sobre el dolor de la
separación que supone la muerte,
escrito con la herida aún en carne
viva, describe con fuerza ese
humano sentimiento de impotencia.
Ante la partida definitiva de su
esposa, el autor se niega a



contentarse con una fotografía, con
un objeto que de alguna manera
evoque su presencia: «Quiero a H. –
escribe— y no a nada que se asemeje
a ella»[4]. Para el amor, no es
suficiente el recuerdo; el corazón
humano pide más, pero su poder es
limitado. Sin embargo, «para Dios
nada hay imposible» (Lc 1,37). Se
entienden así las palabras de Jesús al
final de su paso por la tierra: «Estaré
con vosotros todos los días hasta el
final de los tiempos» (Mt 28,20). Por
la fuerza del Espíritu, Él permanece
en la historia y en la vida de cada
hombre. Se va y al mismo tiempo se
queda: con una «nueva cercanía»[5],
invisible, pero más profunda y
abarcante.

La Eucaristía no es un simple
recuerdo, ni el deseo de un futuro
reencuentro: es una presencia y una
proximidad real. En la Misa está
Jesús de Nazaret, el mismo que nació
en Belén, que caminó por las tierras



de Galilea y murió en la Cruz por
nosotros. Esta realidad ilumina toda
la vida cristiana, que no es sino la
vida de Cristo en nosotros (cfr. Gal
2,20): «Seguir a Cristo: éste es el
secreto. Acompañarle tan de cerca,
que vivamos con él, como aquellos
primeros doce; tan de cerca, que con
él nos identifiquemos»[6].

Frecuentar la Eucaristía a diario
obedece a ese deseo de acompañarle
de cerca; es la respuesta, hecha vida,
a su promesa de quedarse con
nosotros: si Él está conmigo todos los
días, yo quiero estar también con Él
todos los días. Quien sabe del deseo
ardiente de Jesús de comer su Pascua
con nosotros (cfr. Lc 22,15), de su
oración constante, de su sufrimiento,
de su amor por cada uno, no quiere
dejarlo solo: lo acompaña, si puede,
todos los días. No le basta saber que
otros millones de hombres y mujeres
lo estarán esperando al pie del altar:
sabe que Jesús notaría la ausencia de



quien, pudiendo estar con él, se fue
con sus cosas.

San Manuel González, amigo de san
Josemaría y gran enamorado de la
Eucaristía, dejó escritas estas
palabras al final de su vida: «Una
Misa es Jesús recogiendo en su
Corazón todo el aroma de sus buenas
obras y buenas palabras, todos los
ecos de su corazón, (…) todo el jugo
de sus sudores y lágrimas buscando
pecadores, todas las hieles de cariños
pagados con ingratitudes, de
generosidades con incomprensiones,
envidias y malquerencias, que lo
acompañaron desde Belén hasta el
Calvario, y, cuando el corazón estaba
lleno de todo esto, tomar sobre sus
hombros una cruz pesada y dejarse
enclavar en ella, permitiendo que, ya
muerto, una lanza se lo abriera,
como rosa que se abre en
primavera…»[7].



En la Eucaristía viene a nuestro
encuentro la persona viva del Señor,
el Amor de los amores, origen y fin
de nuestra existencia y de la creación
entera (cfr. Col 1,16-19). Por esto la
santa Misa es «el centro y la raíz de
la vida interior»[8]. Es centro porque
mi vida gira en torno a la cruz
gloriosa: el trabajo y el descanso, el
dolor y la alegría, el amor recibido y
el entregado… En la Misa comparto
con él sentimientos, deseos,
dificultades… todas mis cosas; y, con
Él, las llevo al Padre. Al mismo
tiempo, la santa Misa también es raíz
porque me pone en contacto con el
Autor de la gracia, con la vida misma
de Dios. «Nadie va al Padre, sino por
mí» (Jn 14,6). Sin la Eucaristía,
ninguna obra humana podría tener
«vibración de eternidad»[9]. Solo en la
medida en que dejo que Jesús se
meta en la barca de mi vida puedo
«trabajar como Él trabajaba y amar
como Él amaba»[10].



La Santa Misa es algo grandioso, pero
aparece casi siempre —fuera de
algunas celebraciones más solemnes
o multitudinarias— como algo
discreto, sencillo, familiar: como lo
fue la última cena, los encuentros de
Jesús resucitado con los apóstoles, y
la fracción del pan de los primeros
cristianos. Sin embargo, estamos
rodeados de ángeles, tocamos el
cielo, tocamos a Dios. No lo vemos,
pero nos lo dice la fe[11]. De nuestra
parte podemos poner el
recogimiento, el asombro, las ganas
de que Dios nos meta en su misterio.
Y Él hará el resto.

Yo soy el pan vivo

Sucedió en Abitinia, en tierras
africanas, en los primeros siglos de la
historia de la Iglesia. Un grupo de
cuarenta y nueve cristianos iba a ser
condenado a muerte por
desobedecer la prohibición imperial
de celebrar la Eucaristía. Cuando el



juez les preguntó por qué
arriesgaban la vida, uno de ellos
respondió con sencillez:sine dominico
non possumus; «porque sin el
domingo —sin la Eucaristía— no
podemos»[12]. Impresiona la fe de
estos hombres y mujeres en la
presencia real de Jesús. Se jugaban la
vida porque creían con todo su ser
que Jesucristo, el Hijo de Dios hecho
carne, estaba realmente en lo que
parecía un simple trozo de pan. Se
jugaban la vida, porque para ellos
era realmente cuestión de vida o
muerte: sin Jesús, sin comulgar, su
vida dejaba de tener sentido; sus
corazones volvían a un mundo sin
luz, sin salvación, sin un amor que
venciera la muerte. La fe de estos
mártires nos interpela: ¿Sentimos
nosotros también que sin la
Eucaristía no podemos? ¿Tenemos
hambre de la palabra de Dios, de
recibirle en nosotros? ¿Qué estamos
dispuestos a hacer para poder
frecuentarlo?



Cada Misa es un encuentro con Jesús
resucitado, una oportunidad de
recibirlo con nuestra fragilidad, pero
también con la pureza, la humildad y
la devoción de los santos. La línea de
separación entre el fervor y la rutina
en la comunión diaria es muy fina,
pero muy gruesa a la vez. Por eso
necesitamos prepararnos,
atendiendo a los distintos estratos de
nuestro ser: desde los sentidos
corporales —en concreto, la vista y el
oído— hasta los sentidos interiores,
como la imaginación y la memoria.
El silencio interior es indispensable
para poder gustar y saborear la
belleza de Cristo. En un corazón
lleno de ruido difícilmente podrá
resonar la palabra de Dios.

Así como la semilla es fecunda
cuando cae en tierra buena (cfr. Mt
13,1-23), la comunión será fuente de
vida para nosotros en la medida que
nuestro corazón, purificado por la
humildad y el sacrificio, se convierta



en tierra generosa que acoge a su
Señor: «Hemos de recibir al Señor, en
la Eucaristía, como a los grandes de
la tierra, ¡mejor!: con adornos, luces,
trajes nuevos… —Y si me preguntas
qué limpieza, qué adornos y qué
luces has de tener, te contestaré:
limpieza en tus sentidos, uno por
uno; adorno en tus potencias, una
por una; luz en toda tu alma»[13].

Al considerar la grandeza del don de
recibir el Cuerpo y la Sangre de
Cristo, san Agustín entendió que el
Señor le decía: «No me
transformarás en sustancia tuya,
como sucede con la comida corporal,
sino que tú te transformarás en
mí»[14]. De nuevo, con San Pablo, «no
soy yo el que vive, sino que es Cristo
quien vive en mí» (Gal 2,20). Durante
los minutos en que las especies
sacramentales permanecen en
nuestro cuerpo, nos hacemos una
sola cosa con Él, nos cristificamos. Él
viene a nuestro corazón y nosotros



nos adentramos en el suyo: dos
movimientos que forman un único
acto de amor. Dios se hace pan, Dios
se hace pequeño para hacerse una
sola cosa con nuestra trama
cotidiana: Él en mí y yo en Él (cfr. Jn
6,56). Los horizontes que se abren
aquí son inmensos: entrar en su
Corazón significa entrar en todo lo
suyo, abrirme a su lógica, descubrir
que es un corazón herido por mí. A la
vez, dejar que Jesús entre en lo
nuestro, en mi vida, es dejar que su
amor me desarme, que queme mi
miseria, que transfigure mis sueños.

Dios escondido

El amor de Dios nos precede siempre,
nos primerea, como decía el papa
Francisco[15]. Si existimos, si hemos
nacido, es porque somos amados con
un amor eterno (cfr. Jr 31,3): un
amor que nos abraza, nos precede,
nos desborda (cfr. Sal 139,5-6). El
Padre nos lo recuerda con



frecuencia: «Saber que el Amor
infinito de Dios se encuentra no solo
en el origen de nuestra existencia,
sino en cada instante, porque Él es
más íntimo a nosotros que nosotros
mismos, nos llena de seguridad»[16].
Desde esa convicción escribe san
Josemaría: «Acude
perseverantemente ante el Sagrario,
de modo físico o con el corazón, para
sentirte seguro, para sentirte sereno:
pero también para sentirte amado...,
¡y para amar!»[17].

Jesús ha querido que, a la vuelta de
los siglos, los cristianos
descubriéramos el valor de su
presencia entre nosotros tras la
celebración eucarística. Cada iglesia
con sagrario transmite el calor de
este hogar, de este corazón
palpitante donde él nos espera; allí
vamos a amar y a sentirnos amados,
a pedir y a agradecer, a adorar y a
desagraviar. «Hijos míos –decía una
vez san Josemaría—, mirad que el



Señor está siempre en el sagrario.
Parece que no nos oye, pero nos
escucha amorosamente, con el cariño
de un padre y de una madre,
escondiendo su Divinidad y su
Humanidad. Es un Señor que habla
cuando quiere, cuando menos se
espera, y dice cosas concretas.
Después calla, porque desea la
respuesta de nuestra fe y de nuestra
lealtad»[18].

La experiencia del silencio de Dios en
el sagrario forma parte de la senda
que nos conduce a una vida de
oración profunda. Este silencio
puede ser a veces doloroso, pero nos
salva de la tentación de hacer un
Dios a nuestra medida, una especie
de ídolo que responda a nuestras
expectativas y que, por tanto,
podamos controlar. El Señor se
esconde precisamente para que lo
busquemos, para respetar nuestra
libertad, y para que respetemos la
suya: para que le podamos amar



como hijos libres y para que le
dejemos ser Dios, nuestro Dios.

En una homilía de Nochebuena en
Alemania, Joseph Ratzinger acudía a
un hermoso cuento para explicar
esta lógica de amor del Dios
escondido: «Jeshiel, un muchacho
aún pequeño, entró
precipitadamente y llorando a la
habitación de su abuelo, el célebre
rabí Baruj. Unos lagrimones le
corrían por las mejillas al pequeño
mientras se desahogaba: “Mi amigo
me ha abandonado. Ha sido muy
injusto y se ha portado muy mal
conmigo”. “A ver, ¿no puedes
explicármelo un poco más?”, le
preguntó el maestro. “Sí”, respondió
el pequeño. “Estábamos jugando al
escondite, y yo me escondí tan bien
que no pudo encontrarme. Pero
entonces, simplemente dejó de
buscarme y se marchó. ¿No está mal
eso?”. Entonces, el maestro acarició
las mejillas del pequeño, y a él



mismo se le llenaron los ojos de
lágrimas. Y dijo: “Sí, no hay duda de
que es muy antipático. ¿Ves?, con
Dios es exactamente lo mismo. Él se
ha escondido, y nosotros no lo
buscamos”»[19].

Pero Él sí que nos busca; no deja de
hacerlo. Y encuentra siempre modos
de ponernos a nosotros en búsqueda,
aun en medio de la oscuridad: «Si
Dios os hace gustar su presencia
sensiblemente…, bien, pero no lo
deseéis. Pedidle claridad de ideas,
pedidle la fe, que en medio de esos
silencios de Dios nos llena de
esperanza y, con la esperanza, nos
hace vivir de amor»[20]. En medio del
silencio de Dios puede nacer el amor
y la esperanza, porque el alma
enamorada, cuando pierde al amado
de su vida, lo busca, lo desea. Y así,
con el ímpetu de una búsqueda
alimentada por el deseo de unión, la
mirada se ensancha y se hace capaz
de encontrarlo.



María Magdalena encarna esa
búsqueda. El domingo, antes de
despuntar la aurora, se pone en
camino hacia la tumba del Señor. No
hay luz, todavía es de noche. Pero
ella busca, desea, camina. No tiene a
Jesús, pero no va a parar hasta que lo
encuentre. Ni siquiera la presencia
de un ángel consigue distraer el
movimiento de su corazón. María ha
perdido a Jesús, pero lo busca con
todas sus fuerzas, con unas lágrimas
que abren y riegan más y más la
tierra de su alma, hasta que germine
la flor de la visión del Resucitado. Así
busca la amada del Cantar: «Por las
noches, sobre mi lecho, busco al
amor de mi vida; lo busco y no lo
hallo. Me levanto, voy por la ciudad,
por sus calles y mercados, buscando
el amor de mi vida. Lo busqué y no lo
hallé. Me encuentran los centinelas
mientras rondan la ciudad. Les
pregunto: ¿Habéis visto al amor de
mi vida?» (Ct 3,1-3).



Esta búsqueda nos pone ya en
camino hacia la contemplación.
«Buscadlo con hambre, buscadlo en
vosotros mismos con todas vuestras
fuerzas. Si obráis con este empeño,
me atrevo a garantizar que ya lo
habéis encontrado, y que habéis
comenzado a tratarlo y a amarlo, y a
tener vuestra conversación en los
cielos»[21]. Buscar ya es amar. Este el
secreto de la Magdalena, y de todo
hombre o mujer que, en la noche del
mundo y de su propia alma, busca
con veracidad a Cristo. ¿Pero, cómo
buscar? San Agustín, con el sentir de
muchos santos, nos los enseña: con el
deseo, un acto libre que nace del
fondo del alma: «La vida entera del
buen cristiano es un santo deseo. Lo
que deseas aún no lo ves, pero
deseándolo te capacitas para que —
cuando llegue lo que has de ver— te
llenes de ello (…). Dios, difiriendo el
dártelo, extiende tu deseo, con el
deseo extiende tu espíritu y
extendiéndolo lo hace más capaz.



Deseemos, pues, hermanos, porque
seremos llenados. Ésta es nuestra
vida: ejercitarnos mediante el
deseo»[22].

Al acercarnos así a adorar a Jesús en
el sagrario, nuestro corazón se
ensanchará y sentirá cada vez más la
necesidad de su presencia, de estar y
de conversar con Él. Nacerá entonces
en nosotros «una sed de Dios, un
ansia de comprender sus lágrimas;
de ver su sonrisa, su rostro (…).
“Como el ciervo desea las fuentes de
las aguas, así te anhela mi alma, ¡oh
Dios mío!” Y el alma avanza metida
en Dios, endiosada: se ha hecho el
cristiano viajero sediento, que abre
su boca a las aguas de la fuente»[23].

[1] Ricardo de San Víctor, Beniamin
Minor, XIII (PL 196, col. 10 A).



[2] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
221.

[3] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 83.

[4] C.S. Lewis, Una pena en
observación, Barcelona, Anagrama,
1994, cap. IV.

[5] J. Ratzinger, «El comienzo de una
nueva cercanía», en El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

[6] Amigos de Dios, n. 299.

[7] San Manuel González, ¡Si
viviéramos nuestras Misas!, Palencia,
El Granito de Arena, 1941, pp. 32-33.

[8] San Josemaría, Forja, n. 69.

[9] Amigos de Dios, n. 239.

[10] Es Cristo que pasa, n. 154.



[11] «Al juzgar de ti se equivocan la
vista, el tacto, el gusto; pero basta con
el oído para creer con
firmeza» (Himno Adoro te devote).

[12] Cfr. Benedicto XVI, Homilía en la
Solemnidad del Corpus Christi,
29-05-2005.

[13] Forja, n. 834.

[14] San Agustín, Confesiones, 7, 10, 16.

[15] Cfr. Francisco, Evangelii gaudium,
n. 24.

[16] F. Ocáriz, Carta pastoral,
9-01-2018, n. 4.

[17] Forja, n. 837.

[18] San Josemaría, Predicación oral, 
Crónica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
P01).

[19] J. Ratzinger, Homilía en la misa de
Nochebuena, catedral de Nuestra
Señora, Múnich, 24-XII-1980, en



Benedicto XVI, Y Dios se hizo hombre,
Encuentro, Madrid 2012, p. 11.

[20] San Josemaría, Predicación oral, 
Crónica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
P01).

[21] Amigos de Dios, n. 300.

[22] San Agustín, Comentario a la
primera Carta de San Juan 4, 6.

[23] Amigos de Dios, n. 310. Cfr. Sal
42,2.

Carlos Villar

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es/article/combate-

cercania-mision-13-corazon-eucaristico/
(15/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-13-corazon-eucaristico/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-13-corazon-eucaristico/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-13-corazon-eucaristico/

	Combate, cercanía, misión (13): Corazón eucarístico

