opusdei.org

Combate, cercania,
mision (13): Corazon
eucaristico

Frecuentar la Eucaristia es la
respuesta, hecha vida, a su
promesa de quedarse con
nosotros: si El esta conmigo
todos los dias, yo quiero estar
también con El todos los dias.

14/05/2025

Ubi amor ibi oculus: «<Donde esta el
amor estd la mirada»". E1 amor
busca siempre la presencia del
amado: casi se diria que no tiene 0jos



para nadie mas. Pero a veces la
separacion, la ausencia, se hace
inevitable. Nos resignamos entonces
impotentes a la espera, o a la
nostalgia; nos aferramos a algo que
evoque la presencia del otro, o que
nos recuerde tanto amor vivido. Esta
nostalgia es la fuente inagotable de
tantas canciones y poemas a lo largo
de la historia, que condensan ese
ultimo intento de vencer la soledad.

Estaré con vosotros todos los dias

Cada domingo, los cristianos
profesamos nuestra fe en la vida
eterna y en la resurreccion de la
carne. Para nosotros el recuerdo y el
dolor por la ausencia de la persona
amada no son la ultima palabra. «No
lo olvidéis nunca: después de la
muerte, os recibira el Amor. Y en el
amor de Dios encontraréis, ademas,
todos los amores limpios que habéis
tenido en la tierra»™. Sin embargo,
mientras caminamos por este «valle



de lagrimas», el dolor por la ausencia
forma parte de la gramatica del
corazon humano.

San Josemaria solia acudir a estos
movimientos del corazon, a la
reaccion tan natural de no querer
separarse, para ilustrar el misterio de
la Eucaristia. La realidad
desconcertante y grandiosa de que
todo un Dios haya querido quedarse
en un trozo de pan se puede
considerar desde «la experiencia, tan
humana, de la despedida de dos
personas que se quieren. Desearian
estar siempre juntas, pero el deber —
el que sea— les obliga a alejarse. Su
afan seria continuar sin separarse, y
no pueden. El amor del hombre, que
por grande que sea es limitado,
recurre a un simbolo: los que se
despiden se cambian un recuerdo,
quiza una fotografia, con una
dedicatoria tan encendida, que
sorprende que no arda la cartulina.
No logran hacer mas porque el poder



de las criaturas no llega tan lejos
como su querer. Lo que nosotros no
podemos, 1o puede el Sefior.
Jesucristo, perfecto Dios y perfecto
Hombre, no deja un simbolo, sino la
realidad: se queda El mismo. Ir4 al
Padre, pero permanecera con los
hombres. No nos legara un simple
regalo que nos haga evocar su
memoria, una imagen que tienda a
desdibujarse con el tiempo, como la
fotografia que pronto aparece
desvaida, amarillenta y sin sentido
para los que no fueron protagonistas
de aquel amoroso momento. Bajo las
especies del pan y del vino esté Fl,
realmente presente: con su Cuerpo,
su Sangre, su Alma y su Divinidad»"',
Un pequerio libro sobre el dolor de la
separacion que supone la muerte,
escrito con la herida aun en carne
viva, describe con fuerza ese
humano sentimiento de impotencia.
Ante la partida definitiva de su
esposa, el autor se niega a



contentarse con una fotografia, con
un objeto que de alguna manera
evoque su presencia: «Quiero a H. -
escribe— y no a nada que se asemeje
a ella»™™. Para el amor, no es
suficiente el recuerdo; el corazon
humano pide mas, pero su poder es
limitado. Sin embargo, «para Dios
nada hay imposible» (Lc 1,37). Se
entienden asi las palabras de Jesus al
final de su paso por la tierra: «Estaré
con vosotros todos los dias hasta el
final de los tiempos» (Mt 28,20). Por
la fuerza del Espiritu, El permanece
en la historia y en la vida de cada
hombre. Se va y al mismo tiempo se
queda: con una «nueva cercania»",
invisible, pero mds profunda y
abarcante.

La Eucaristia no es un simple
recuerdo, ni el deseo de un futuro
reencuentro: es una presencia y una
proximidad real. En la Misa estd
Jesus de Nazaret, el mismo que nacio
en Belén, que camino por las tierras



de Galilea y murio en la Cruz por
nosotros. Esta realidad ilumina toda
la vida cristiana, que no es sino la
vida de Cristo en nosotros (cfr. Gal
2,20): «Seguir a Cristo: éste es el
secreto. Acompafarle tan de cerca,
que vivamos con él, como aquellos
primeros doce; tan de cerca, que con
él nos identifiquemos»'®.

Frecuentar la Eucaristia a diario
obedece a ese deseo de acompanarle
de cerca; es la respuesta, hecha vida,
a su promesa de quedarse con
nosotros: si Fl estd conmigo todos los
dias, yo quiero estar también con El
todos los dias. Quien sabe del deseo
ardiente de Jesus de comer su Pascua
con nosotros (cfr. Lc 22,15), de su
oracion constante, de su sufrimiento,
de su amor por cada uno, no quiere
dejarlo solo: 1o acompafia, si puede,
todos los dias. No le basta saber que
otros millones de hombres y mujeres
lo estaran esperando al pie del altar:
sabe que Jesus notaria la ausencia de



quien, pudiendo estar con él, se fue
con sus cosas.

San Manuel Gonzalez, amigo de san
Josemaria y gran enamorado de la
Eucaristia, dejo escritas estas
palabras al final de su vida: «Una
Misa es Jesus recogiendo en su
Corazon todo el aroma de sus buenas
obras y buenas palabras, todos los
ecos de su corazon, (...) todo el jugo
de sus sudores y lagrimas buscando
pecadores, todas las hieles de carifios
pagados con ingratitudes, de
generosidades con incomprensiones,
envidias y malquerencias, que lo
acompafaron desde Belén hasta el
Calvario, y, cuando el corazon estaba
lleno de todo esto, tomar sobre sus
hombros una cruz pesada y dejarse
enclavar en ella, permitiendo que, ya
muerto, una lanza se lo abriera,
como rosa que se abre en
primavera...»"”,



En la Eucaristia viene a nuestro
encuentro la persona viva del Sefior,
el Amor de los amores, origen y fin
de nuestra existencia y de la creacion
entera (cfr. Col 1,16-19). Por esto la
santa Misa es «el centro y la raiz de
la vida interior»®. Es centro porque
mi vida gira en torno a la cruz
gloriosa: el trabajo y el descanso, el
dolor y la alegria, el amor recibido y
el entregado... En la Misa comparto
con él sentimientos, deseos,
dificultades... todas mis cosas; y, con
El, 1as llevo al Padre. Al mismo
tiempo, la santa Misa también es raiz
porque me pone en contacto con el
Autor de la gracia, con la vida misma
de Dios. «Nadie va al Padre, sino por
mi» (Jn 14,6). Sin la Eucaristia,
ninguna obra humana podria tener
«vibracion de eternidad»™'. Solo en la
medida en que dejo que Jesus se
meta en la barca de mi vida puedo
«trabajar como El trabajaba y amar
como Fl amaba»"",



La Santa Misa es algo grandioso, pero
aparece casi siempre —fuera de
algunas celebraciones mas solemnes
o multitudinarias— como algo
discreto, sencillo, familiar: como lo
fue la ultima cena, los encuentros de
Jesus resucitado con los apostoles, y
la fraccion del pan de los primeros
cristianos. Sin embargo, estamos
rodeados de angeles, tocamos el
cielo, tocamos a Dios. No lo vemos,
pero nos lo dice la fe". De nuestra
parte podemos poner el
recogimiento, el asombro, las ganas
de que Dios nos meta en su misterio.
Y El hard el resto.

Yo soy el pan vivo

Sucedid en Abitinia, en tierras
africanas, en los primeros siglos de la
historia de la Iglesia. Un grupo de
cuarenta y nueve cristianos iba a ser
condenado a muerte por
desobedecer la prohibicion imperial
de celebrar la Eucaristia. Cuando el



juez les pregunto por qué
arriesgaban la vida, uno de ellos
respondio con sencillez:sine dominico
non possumus; «porque sin el
domingo —sin la Eucaristia— no
podemos»"?, Impresiona la fe de
estos hombres y mujeres en la
presencia real de Jesus. Se jugaban la
vida porque creian con todo su ser
que Jesucristo, el Hijo de Dios hecho
carne, estaba realmente en lo que
parecia un simple trozo de pan. Se
jugaban la vida, porque para ellos
era realmente cuestion de vida o
muerte: sin Jesus, sin comulgar, su
vida dejaba de tener sentido; sus
corazones volvian a un mundo sin
luz, sin salvacion, sin un amor que
venciera la muerte. La fe de estos
martires nos interpela: ¢;Sentimos
nosotros también que sin la
Eucaristia no podemos? ¢ Tenemos
hambre de la palabra de Dios, de
recibirle en nosotros? {Qué estamos
dispuestos a hacer para poder
frecuentarlo?



Cada Misa es un encuentro con Jesus
resucitado, una oportunidad de
recibirlo con nuestra fragilidad, pero
también con la pureza, la humildad y
la devocidn de los santos. La linea de
separacion entre el fervor y la rutina
en la comunion diaria es muy fina,
pero muy gruesa a la vez. Por eso
necesitamos prepararnos,
atendiendo a los distintos estratos de
nuestro ser: desde los sentidos
corporales —en concreto, la vista y el
oido— hasta los sentidos interiores,
como la imaginacion y la memoria.
El silencio interior es indispensable
para poder gustar y saborear la
belleza de Cristo. En un corazén
lleno de ruido dificilmente podra
resonar la palabra de Dios.

Asi como la semilla es fecunda
cuando cae en tierra buena (cfr. Mt
13,1-23), la comunion sera fuente de
vida para nosotros en la medida que
nuestro corazon, purificado por la
humildad y el sacrificio, se convierta



en tierra generosa que acoge a su
Senor: «Hemos de recibir al Sefor, en
la Eucaristia, como a los grandes de
la tierra, jmejor!: con adornos, luces,
trajes nuevos... —Y si me preguntas
qué limpieza, qué adornos y qué
luces has de tener, te contestareé:
limpieza en tus sentidos, uno por
uno; adorno en tus potencias, una
por una; luz en toda tu alma»"?,

Al considerar la grandeza del don de
recibir el Cuerpo y la Sangre de
Cristo, san Agustin entendio que el
Sefior le decia: «No me
transformards en sustancia tuya,
como sucede con la comida corporal,
sino que tu te transformaras en
mi»*¥, De nuevo, con San Pablo, «<no
S0y yo el que vive, sino que es Cristo
quien vive en mi» (Gal 2,20). Durante
los minutos en que las especies
sacramentales permanecen en
nuestro cuerpo, nos hacemos una
sola cosa con El, nos cristificamos. El
viene a nuestro corazon y nosotros



nos adentramos en el suyo: dos
movimientos que forman un unico
acto de amor. Dios se hace pan, Dios
se hace pequefio para hacerse una
sola cosa con nuestra trama
cotidiana: El en miy yo en El (cfr. Jn
6,56). Los horizontes que se abren
aqui son inmensos: entrar en su
Corazon significa entrar en todo lo
suyo, abrirme a su légica, descubrir
que es un corazon herido por mi. A la
vez, dejar que Jesus entre en lo
nuestro, en mi vida, es dejar que su
amor me desarme, que queme mi
miseria, que transfigure mis suerios.

Dios escondido

El amor de Dios nos precede siempre,
nos primerea, como decia el papa
Francisco™. Si existimos, si hemos
nacido, es porque somos amados con
un amor eterno (cfr. Jr 31,3): un
amor que nos abraza, nos precede,
nos desborda (cfr. Sal 139,5-6). El
Padre nos lo recuerda con



frecuencia: «Saber que el Amor
infinito de Dios se encuentra no solo
en el origen de nuestra existencia,
sino en cada instante, porque Fl es
mas intimo a nosotros que nosotros
mismos, nos llena de seguridad»“‘”.
Desde esa conviccion escribe san
Josemaria: «Acude
perseverantemente ante el Sagrario,
de modo fisico o con el corazon, para
sentirte seguro, para sentirte sereno:
pero también para sentirte amado...,
iy para amar!»"".

Jesus ha querido que, a la vuelta de
los siglos, los cristianos
descubriéramos el valor de su
presencia entre nosotros tras la
celebracion eucaristica. Cada iglesia
con sagrario transmite el calor de
este hogar, de este corazon
palpitante donde él nos espera; alli
vamos a amar y a sentirnos amados,
a pedir y a agradecer, a adorary a
desagraviar. «Hijos mios —decia una
vez san Josemaria—, mirad que el



Sefior esta siempre en el sagrario.
Parece que no nos oye, pero nos
escucha amorosamente, con el carifio
de un padre y de una madre,
escondiendo su Divinidad y su
Humanidad. Es un Sefior que habla
cuando quiere, cuando menos se
espera, y dice cosas concretas.
Después calla, porque desea la
respuesta de nuestra fe y de nuestra
lealtad»™.

La experiencia del silencio de Dios en
el sagrario forma parte de la senda
que nos conduce a una vida de
oracion profunda. Este silencio
puede ser a veces doloroso, pero nos
salva de la tentacion de hacer un
Dios a nuestra medida, una especie
de idolo que responda a nuestras
expectativas y que, por tanto,
podamos controlar. El Sefior se
esconde precisamente para que lo
busquemos, para respetar nuestra
libertad, y para que respetemos la
suya: para que le podamos amar



como hijos libres y para que le
dejemos ser Dios, nuestro Dios.

En una homilia de Nochebuena en
Alemania, Joseph Ratzinger acudia a
un hermoso cuento para explicar
esta logica de amor del Dios
escondido: «Jeshiel, un muchacho
aun pequefio, entro
precipitadamente y llorando a la
habitacién de su abuelo, el célebre
rabi Baruj. Unos lagrimones le
corrian por las mejillas al pequefio
mientras se desahogaba: “Mi amigo
me ha abandonado. Ha sido muy
injusto y se ha portado muy mal
conmigo”. “A ver, ¢no puedes
explicarmelo un poco mas?”, le
pregunto el maestro. “Si”, respondio
el pequeiio. “Estabamos jugando al
escondite, y yo me escondi tan bien
que no pudo encontrarme. Pero
entonces, simplemente dejo de
buscarme y se marcho. ¢No esta mal
eso?”. Entonces, el maestro acaricio
las mejillas del pequefio, y a él



mismo se le llenaron los ojos de
lagrimas. Y dijo: “Si, no hay duda de
que es muy antipatico. ¢{Ves?, con
Dios es exactamente 1o mismo. El se
ha escondido, y nosotros no lo
buscamos”»".

Pero Fl si que nos busca; no deja de
hacerlo. Y encuentra siempre modos
de ponernos a nosotros en busqueda,
aun en medio de la oscuridad: «Si
Dios os hace gustar su presencia
sensiblemente..., bien, pero no lo
deseéis. Pedidle claridad de ideas,
pedidle la fe, que en medio de esos
silencios de Dios nos llena de
esperanza y, con la esperanza, nos
hace vivir de amor»””. En medio del
silencio de Dios puede nacer el amor
y la esperanza, porque el alma
enamorada, cuando pierde al amado
de su vida, lo busca, lo desea. Y asi,
con el impetu de una busqueda
alimentada por el deseo de union, la
mirada se ensancha y se hace capaz
de encontrarlo.



Maria Magdalena encarna esa
busqueda. El domingo, antes de
despuntar la aurora, se pone en
camino hacia la tumba del Sefior. No
hay luz, todavia es de noche. Pero
ella busca, desea, camina. No tiene a
Jesus, pero no va a parar hasta que lo
encuentre. Ni siquiera la presencia
de un angel consigue distraer el
movimiento de su corazon. Maria ha
perdido a Jesus, pero lo busca con
todas sus fuerzas, con unas lagrimas
que abren y riegan mdas y mas la
tierra de su alma, hasta que germine
la flor de la vision del Resucitado. Asi
busca la amada del Cantar: «Por las
noches, sobre mi lecho, busco al
amor de mi vida; lo busco y no lo
hallo. Me levanto, voy por la ciudad,
por sus calles y mercados, buscando
el amor de mi vida. Lo busqué y no lo
hallé. Me encuentran los centinelas
mientras rondan la ciudad. Les
pregunto: ;Habéis visto al amor de
mi vida?» (Ct 3,1-3).



Esta busqueda nos pone ya en
camino hacia la contemplacion.
«Buscadlo con hambre, buscadlo en
vosotros mismos con todas vuestras
fuerzas. Si obrais con este emperio,
me atrevo a garantizar que ya lo
habéis encontrado, y que habéis
comenzado a tratarlo y a amarlo, y a
tener vuestra conversacion en los
cielos»*!. Buscar ya es amar. Este el
secreto de la Magdalena, y de todo
hombre o mujer que, en la noche del
mundo y de su propia alma, busca
con veracidad a Cristo. ¢Pero, como
buscar? San Agustin, con el sentir de
muchos santos, nos los ensefna: con el
deseo, un acto libre que nace del
fondo del alma: «La vida entera del
buen cristiano es un santo deseo. Lo
que deseas aun no lo ves, pero
deseandolo te capacitas para que —
cuando llegue lo que has de ver— te
llenes de ello (...). Dios, difiriendo el
dartelo, extiende tu deseo, con el
deseo extiende tu espiritu y
extendiéndolo lo hace mas capaz.



Deseemos, pues, hermanos, porque
seremos llenados. Esta es nuestra
vida: ejercitarnos mediante el
deseo»™.

Al acercarnos asi a adorar a Jesus en
el sagrario, nuestro corazon se
ensanchara y sentira cada vez mas la
necesidad de su presencia, de estar y
de conversar con El. Nacera entonces
en nosotros «una sed de Dios, un
ansia de comprender sus lagrimas;
de ver su sonrisa, su rostro (...).
“Como el ciervo desea las fuentes de
las aguas, asi te anhela mi alma, joh
Dios mio!” Y el alma avanza metida
en Dios, endiosada: se ha hecho el
cristiano viajero sediento, que abre
su boca a las aguas de la fuente»™.

U Ricardo de San Victor, Beniamin
Minor, XIII (PL 196, col. 10 A).



' San Josemaria, Amigos de Dios, 1.
221.

! San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 83.

" C.S. Lewis, Una pena en
observacion, Barcelona, Anagrama,
1994, cap. IV.

17, Ratzinger, «El comienzo de una
nueva cercania», en El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Barcelona:
Herder, 2008, p. 185.

! Amigos de Dios, n. 299.

' San Manuel Gonzalez, ;Si
viviéramos nuestras Misas!, Palencia,
El Granito de Arena, 1941, pp. 32-33.

® San Josemaria, Forja, n. 69.
®' Amigos de Dios, n. 239.

19 Es Cristo que pasa, n. 154.



" «Al juzgar de ti se equivocan la

vista, el tacto, el gusto; pero basta con
el oido para creer con
firmeza» (Himno Adoro te devote).

(121 cfr. Benedicto XVI, Homilia en la
Solemnidad del Corpus Christi,
29-05-2005.

"3 Forja, n. 834.
14 San Agustin, Confesiones, 7, 10, 16.

131 Cfr. Francisco, Evangelii gaudium,
n. 24.

U8 P Ocdriz, Carta pastoral,
9-01-2018, n. 4.

" Forja, n. 837.

"% San Josemaria, Predicacion oral,
Cronica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
P01).

1917 Ratzinger, Homilia en la misa de

Nochebuena, catedral de Nuestra
Sefiora, Munich, 24-XII-1980, en



Benedicto XVI, Y Dios se hizo hombre,
Encuentro, Madrid 2012, p. 11.

2% Ssan Josemaria, Predicacion oral,
Cronica 1972, p. 759 (AGP, biblioteca,
P01).

“1 Amigos de Dios, n. 300.

21 san Agustin, Comentario a la
primera Carta de San Juan 4, 6.

3 Amigos de Dios, n. 310. Cfr. Sal
42.2.

Carlos Villar

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/combate-
cercania-mision-13-corazon-eucaristico/
(15/02/2026)


https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-13-corazon-eucaristico/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-13-corazon-eucaristico/
https://opusdei.org/es/article/combate-cercania-mision-13-corazon-eucaristico/

	Combate, cercanía, misión (13): Corazón eucarístico

