opusdei.org

Carta del Prelado (9
enero 2018) |
Libertad

«Quiero dejaros como herencia
el amor a la libertad y el buen
humor», decia san Josemaria. Al
hilo de sus ensefianzas, esta
carta del Prelado invita a
agradecer esa herenciay a
reflexionar sobre el don de la
libertad.

15/01/2018

ePub » Carta del Prelado (9 enero
2018).


https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.epub

Mobi » Carta del Prelado (9 enero
2018).

PDF » Carta del Prelado (9 enero
2018).

Escucha la lectura de la carta del
prelado del Opus Dei (34 min).

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

1. En los meses pasados, siguiendo
una orientacion del Congreso
general, me he referido con
frecuencia a la libertad. Ahora, con
estas paginas, deseo que recordemos
algunos aspectos de este gran don de
Dios, siguiendo las ensefianzas de
san Josemaria, que fue toda su vida
un enamorado de la libertad. «<No me
cansaré de repetir, hijos mios
—escribia en una ocasion—, que una
de las mas evidentes caracteristicas


https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.mobi
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/carta-prelado-opus-dei-9-enero-2018.pdf

del espiritu del Opus Dei es su amor
a la libertad y a la comprension»[1].
Al releer y meditar sus palabras,
demos muchas gracias a Dios. A la
vez, procuremos examinar, cada una
y cada uno, como traducirlas mejor
en nuestra vida personal, con la
gracia de Dios. Asi, estaremos
también en mejores condiciones de
ayudar a que mas almas puedan
llegar a «la libertad de la gloria de los
hijos de Dios» (Rm 8,21).

La pasion por la libertad, su
exigencia por parte de personasy
pueblos, es un signo positivo de
nuestro tiempo. Reconocer la
libertad de cada mujer y de cada
hombre significa reconocer que son
personas: duefios y responsables de
sus propios actos, con la posibilidad
de orientar su propia existencia.
Aunque la libertad no siempre lleva
a desplegar lo mejor de cada uno,
nunca podremos exagerar su



importancia, porque si no fuéramos
libres no podriamos amar.

Pero es una pena que, en muchos
ambientes, exista un gran
desconocimiento de lo que es
realmente la libertad. Con frecuencia
se pretende una ilusoria libertad sin
limites, como meta ultima del
progreso, mientras no pocas veces
hay que lamentar también muchas
formas de opresion y de aparentes
libertades, que en realidad son
cadenas que esclavizan. Una libertad
que, antes o después, se revela vacia.
«Algunos se creen libres —escribe el
Papa— cuando caminan al margen
de Dios, sin advertir que se quedan
existencialmente huérfanos,
desamparados, sin un hogar donde
retornar siempre. Dejan de ser
peregrinos y se convierten en
errantes»[2].

Llamados a la libertad



2. Hemos sido «llamados a la
libertad» (Gal 5,13). La Creacidon
misma es una manifestacion de la
libertad divina. Los relatos del
Génesis dejan entrever el amor
creador de Dios, su alegria por
comunicar al mundo su bondad, su
belleza (cfr. Gn 1,31), y al hombre su
libertad (cfr. Gn 1,26-29). Al
llamarnos a cada uno a la existencia,
Dios nos ha hecho capaces de elegir y
querer el bien, y de responder con
amor a su Amor. Sin embargo,
nuestra limitacion como criaturas
hace posible también que nos
apartemos de Dios. «Es un misterio
de la divina Sabiduria que, al crear al
hombre a su imagen y semejanza (cfr.
Gn 1,26), haya querido correr el
riesgo sublime de la libertad
humanan»[3].

Ese riesgo, desde los albores de la
historia, llevo efectivamente al
rechazo del Amor de Dios por el
pecado original. Se debilito asi la



fuerza de la libertad humana hacia el
bien, y la voluntad qued¢ algo
inclinada al pecado. Después, los
pecados personales debilitan aun
mas la libertad, y por eso el pecado
supone siempre, en mayor o menor
medida, una esclavitud (cfr. Rm
6,17.20). Sin embargo, «el hombre
sigue siendo siempre libre»[4].
Aunque «su libertad es también
siempre fragil»[5], se mantiene como
un bien esencial de cada persona
humana, que es necesario proteger.
Dios es el primero en respetarla y
amarla, porque «no quiere esclavos,
sino hijos»[6].

3. «Donde abundo el pecado,
sobreabund¢ la gracia» (Rm 5,20).
Con la gracia, surge una nueva y mas
alta libertad para la que «Cristo nos
ha liberado» (Gal 5,1). El Sefior nos
libera del pecado mediante sus
palabras y sus obras: todas tienen
eficacia redentora. Por eso, «en todos
los misterios de nuestra fe catolica



aletea ese canto a la libertad»[7]. Con
frecuencia os recuerdo la necesidad
de que Jesucristo se encuentre en el
centro de nuestra vida. Para
descubrir el sentido mas profundo de
la libertad, hemos de contemplarle a
Fl. Nos pasmamos ante la libertad de
un Dios que, por puro amor, decide
anonadarse tomando carne como la
nuestra. Una libertad que se
despliega ante nosotros, en su paso
por la tierra hasta el sacrificio de la
Cruz: «Yo doy la vida para tomarla de
nuevo. Nadie me la quita, sino que yo
la doy libremente» (Jn 10,17-18). No
ha habido en la historia de la
humanidad un acto tan
profundamente libre como la entrega
del Sefior en la Cruz: El «se entrega a
la muerte con la plena libertad del
Amor»[8].

El evangelio de san Juan narra un
dialogo del Sefior con algunos que
habian creido en El. Resuena con
fuerza, entre las palabras de Jesus,



una promesa: «Veritas liberabit vos,
la verdad os hara libres» (Jn 8,32).
«¢Qué verdad es ésta —se
preguntaba san Josemaria—, que
inicia y consuma en toda nuestra
vida el camino de la libertad? Os la
resumiré, con la alegria y con la
certeza que provienen de la relacion
entre Dios y sus criaturas: saber que
hemos salido de las manos de Dios,
que somos objeto de la predileccion
de la Trinidad Beatisima, que somos
hijos de un gran Padre. Yo pido a mi
Sefior que nos decidamos a darnos
cuenta de eso, a saborearlo dia a dia:
asi obraremos como personas
libres»[9].

4. Nuestra filiacion divina hace que
nuestra libertad pueda expandirse
con toda la fuerza que Dios le ha
conferido. No es emancipandonos de
la casa del Padre como somos libres,
sino abrazando nuestra condicion de
hijos. «El que no se sabe hijo de Dios,
desconoce su verdad mas



intima»[10]: vive de espaldas a si
mismo, en conflicto consigo mismo.
Por eso, qué liberador es saber que
Dios nos ama; qué liberador es el
perddn de Dios, que nos permite
volver a nosotros mismos, y a
nuestra verdadera casa (cfr. Lc
15,17-24). Al perdonar a los demas,
en fin, experimentamos también esa
liberacion.

La fe en el amor de Dios por cada
una y por cada uno (cfr. 1 Jn 4,16)
nos lleva a corresponder por amor.
Nosotros podemos amar porque El
nos ha amado primero (cfr. 1 Jn
4,10). Saber que el Amor infinito de
Dios se encuentra no solo en el
origen de nuestra existencia, sino en
cada instante, porque El es mas
intimo a nosotros que nosotros
mismos[11], nos llena de seguridad.
Saber que Dios nos espera en cada
persona (cfr. Mt 25,40), y que quiere
hacerse presente en sus vidas
también a traveés de nosotros, nos



lleva a procurar dar a manos llenas
lo que hemos recibido. Y en nuestra
vida, hijas e hijos mios, hemos
recibido y recibimos mucho amor.
Darlo a Dios y a los demas es el acto
mas propio de la libertad. E1 amor
realiza la libertad, la redime: la hace
encontrarse con su origen y con su
fin, en el Amor de Dios. «La libertad
adquiere su auténtico sentido
cuando se ejercita en servicio de la
verdad que rescata, cuando se gasta
en buscar el Amor infinito de Dios,
que nos desata de todas las
servidumbres»[12].

El sentido de la filiacion divina
conduce por eso a una gran libertad
interior, a una profunda alegria y al
optimismo sereno de la esperanza:
spe gaudentes (Rm 12,12). Sabernos
hijos de Dios nos lleva también a
amar al mundo, que salio bueno de
las manos de nuestro Padre Dios, y a
afrontar la vida con la clara
conciencia de que se puede hacer el



bien, vencer al pecado y llevar el
mundo a Dios. El Papa Francisco lo
ha expresado contemplando a
nuestra Madre: «De Maria, llena de
gracia, aprendemos que la libertad
cristiana es algo mas que la simple
liberacion del pecado. Es la libertad
que nos permite ver las realidades
terrenas con una nueva luz
espiritual, la libertad para amar a
Dios y a los hermanos con un
corazon puro y vivir en la gozosa
esperanza de la venida del Reino de
Cristo»[13].

Libertad de espiritu

5. Actuar libremente, sin sufrir
coaccion de ningun tipo, es propio de
la dignidad humana y, mas aun, de la
dignidad de las hijas y de los hijos de
Dios. A la vez, es necesario
«fortalecer el aprecio por una
libertad no arbitraria, sino
verdaderamente humanizada por el
reconocimiento del bien que la



precede»[14]: una libertad
reconciliada con Dios.

Querria detenerme por eso a
considerar la importancia de la
libertad de espiritu. No me refiero al
sentido ambiguo, que a veces se da
también a esta expresion: actuar
conforme a los propios caprichos y
en resistencia a cualquier norma. En
realidad, la libertad de todas las
personas humanas esta
materialmente limitada por deberes
naturales y compromisos adquiridos
(familiares, profesionales, civicos,
etc.). Sin embargo, en todo podemos
actuar libremente, si lo hacemos por
amor: «Dilige et quod vis fac: Ama'y
haz lo que quieras»[15]. La
verdadera libertad de espiritu es esta
capacidad y actitud habitual de obrar
por amor, especialmente en el
empefio de seguir lo que, en cada
circunstancia, Dios le pide a cada
uno.



«¢Me amas?» (Jn 21,17): la vida
cristiana es una respuesta libre, llena
de iniciativa y de disponibilidad, a
esta pregunta del Sefior. Por eso,
«nada mas falso que oponer la
libertad a la entrega, porque la
entrega viene como consecuencia de
la libertad. Mirad, cuando una madre
se sacrifica por amor a sus hijos, ha
elegido; y, segun la medida de ese
amor, asi se manifestara su libertad.
Si ese amor es grande, la libertad
aparecerd fecunda, y el bien de los
hijos proviene de esa bendita
libertad, que supone entrega, y
proviene de esa bendita entrega, que
es precisamente libertad»[16].

En este horizonte se entiende que
alentar la libertad de cada uno no
suponga disminuir la exigencia.
Cuanto mas libres somos, mas
podemos amar. Y el amor es
exigente: «todo lo aguanta, todo lo
cree, todo lo espera, todo lo

soporta» (1 Cor 13,7). A su vez, crecer



en el amor es crecer en libertad, es
ser mas libre. Con palabras de santo
Tomas de Aquino: «Quanto aliquis
plus habet de caritate, plus habet de
libertate»[17]. Cuanto mas intensa es
nuestra caridad, mas libres somos.
También actuamos con libertad de
espiritu cuando no tenemos ganas de
realizar algo o nos resulta
especialmente costoso, silo hacemos
por amor, es decir, no porque nos
gusta, sino porque nos da la gana.
«Debemos sentirnos hijos de Dios, y
vivir con la ilusiéon de cumplir la
voluntad de nuestro Padre. Realizar
las cosas segun el querer de Dios,
porque nos da la gana, que es la
razon mas sobrenatural»[18].

6. La alegria es también una
manifestacion de la libertad de
espiritu. «En lo humano —nos dice
san Josemaria—, quiero dejaros
como herencia el amor a la libertad y
el buen humor»[19]. Son dos
realidades que parecen muy



distintas, pero que estan conectadas,
porque sabernos libres para amar
nos lleva a experimentar en el alma
la alegria, y con ella el buen humor:
una mirada al mundo que, mas alla
del simple caracter natural, permite
ver el lado positivo —y, si es el caso,
divertido— de las cosas y de las
situaciones. Como dice el Papa
Francisco, El «es el autor de la
alegria, el Creador de la alegria. Y
esta alegria en el Espiritu nos da la
verdadera libertad cristiana. Sin
alegria, los cristianos no podemos ser
libres: nos convertimos en esclavos
de nuestras tristezas»[20].

Esta alegria esta llamada a invadir
todo en nuestra vida. Dios nos quiere
contentos. Hablando a los Apostoles,
Jesus nos habla también a nosotros:
«que mi gozo esté en vosotros y que
vuestro gozo sea completo» (Jn
15,11). Por eso podemos cumplir con
alegria también los deberes que
puedan resultar desagradables.



Como nos dice san Josemaria, «no es
licito pensar que sdlo es posible
hacer con alegria el trabajo que nos
gusta»[21]. Se puede hacer con
alegria —y no de mala gana— lo que
cuesta, lo que no gusta, si se hace por
y con amor y, por tanto, libremente.
Haciendo su oracién en voz alta, el
28 de abril de 1963, san Josemaria
explicaba asi las luces que habia
recibido en el lejano 1931: «Tu has
hecho, Sefior, que yo entendiera que
tener la Cruz es encontrar la
felicidad, la alegria. Y la razon —lo
veo con mas claridad que nunca— es
ésta: tener la Cruz es identificarse
con Cristo, es ser Cristo y, por eso, ser
hijo de Dios»[22].

7. Toda la ley divina, y todo lo que es
voluntad de Dios para cada uno, no
es ley que oprima la libertad; por el
contrario, es lex perfecta libertatis
(cfr. St 1,25): ley perfecta de libertad,
como el mismo Evangelio, porque
toda ella se resume en la ley del



amor, y no solo como norma exterior
que manda amar, sino a la vez como
gracia interior que da la fuerza para
amar. «Pondus meum amor meus»:
mi amor es mi peso, decia san
Agustin[23], refiriéndose, no al hecho
evidente de que a veces amar sea
costoso, sino a que el amor que
llevamos en el corazon es lo que nos
mueve, lo que nos lleva a todas
partes. «Eo feror, quocumaque feror»,
alli donde voy, es él que me lleva[24].
Pensemos, cada una y cada uno,
icuadl es el amor que me lleva a todas
partes?

Quien deja que el Amor de Dios se
haga con su corazon, experimenta
personalmente hasta qué punto «la
libertad y la entrega no se
contradicen; se sostienen
mutuamente. La libertad solo puede
entregarse por amor; otra clase de
desprendimiento no la concibo. No es
un juego de palabras, mas o menos
acertado. En la entrega voluntaria,



en cada instante de esa dedicacion, la
libertad renueva el amor, y
renovarse es ser continuamente
joven, generoso, capaz de grandes
ideales y de grandes sacrificios»[25].
La obediencia a Dios, asi, no solo es
acto libre, sino ademas acto
liberador.

«Yo tengo un alimento que vosotros
no conocéis», dice Jesus a sus
discipulos: «Mi alimento es hacer la
voluntad del que me ha enviado y
llevar a cabo su obra» (Jn 4,32-34).
Para Jesus, obedecer al Padre es
alimento: lo que le da fuerza. Y asi
para nosotros: ser discipulo de Jesus,
como explicaba san Juan Pablo II,
consiste en «adherirse a la persona
misma de Jesus, compartir su vida y
su destino, participar de su
obediencia libre y amorosa a la
voluntad del Padre»[26].

Benedicto XVI profundiza en esta
intima relacion entre libertad y



entrega: «En su obediencia al Padre,
Jesus realiza su libertad como
eleccion consciente motivada por el
amor. ;/Quién es mas libre que El,
que es el Todopoderoso? Pero no
vivio su libertad como arbitrio o
dominio. La vivié como servicio. De
este modo “llend” de contenido la
libertad, que de lo contrario seria
solo la posibilidad “vacia” de hacer o
no hacer algo. La libertad, como la
vida misma del hombre, cobra
sentido por el amor. (...) Por tanto, la
libertad cristiana no es en absoluto
arbitrariedad; es seguimiento de
Cristo en la entrega de si hasta el
sacrificio de la cruz. Puede parecer
una paradoja, pero el Sefior vivio el
culmen de su libertad en la cruz,
como cumbre del amor. Cuando en el
Calvario le gritaban: “Si eres Hijo de
Dios, baja de la cruz”, demostro su
libertad de Hijo precisamente
permaneciendo en aquel patibulo
para cumplir a fondo la voluntad
misericordiosa del Padre»[27].



«Me sedujiste, Sefior, y yo me dejé
seducir. Fuiste mas fuerte que yo, y
me venciste» (Jr 20,7). jQué amplitud
de sentimientos se recoge en esta
oracion del profeta Jeremias!
Percibir la propia vocacion como un
don de Dios —y no como un simple
entramado de obligaciones—, incluso
cuando suframos, es también una
manifestacion de libertad de espiritu.
Qué liberador es saber que Dios nos
quiere como somos, y nos llama en
primer lugar a dejarnos querer por
ElL

8. Libertad de espiritu significa
también no atarnos a obligaciones
que no existen; saber prescindir y
cambiar con flexibilidad tantos
detalles de la vida que dependen de
nuestra libre iniciativa personal.
Como nos escribio hace ya veinte
afios don Javier, «hay, desde luego,
acciones debidas y otras que no lo
son en su concreta materialidad,;
pero tanto en las primeras como a



traveés de las segundas hemos de
buscar libre y responsablemente el
cumplimiento del mandamiento
supremo del amor a Dios: asi somos
libres y obedientes a la vez y en
cualquier momento»[28].

Debemos mantener siempre en la
Obra el ambiente de confianza y de
libertad que facilita manifestar a
quien corresponda lo que nos
preocupa, comentar lo que no
comprendemos o que nos parece que
se deberia mejorar. A la vez, ese
clima de confianza se nutre también
de la lealtad y la paciencia para
sobrellevar, con serenidad y buen
humor, las limitaciones humanas,
situaciones que contrarien, etc. Esa
es la actitud de un buen hijo, que, en
ejercicio de su libertad, protege
bienes mas grandes que su propio
punto de vista, aunque esté
convencido de tener razon: bienes
como la unidad y la paz familiar, que
no tienen precio. En cambio,



«cuando nuestras ideas nos separan
de los demas, cuando nos llevan a
romper la comunion, la unidad con
nuestros hermanos, es sefial clara de
que no estamos obrando segun el
espiritu de Dios»[29].

9. Aunque a veces algunas
situaciones puedan hacernos sufrir,
Dios se sirve con frecuencia de ellas
para identificarnos con Jesus. Como
dice la carta a los Hebreos, El
«aprendio por los padecimientos la
obediencia» (Hb 5,8) y trajo asi la
«salvacion eterna para todos los que
le obedecen» (5,9): nos trajo la
libertad de los hijos de Dios. Aceptar
las limitaciones humanas que todos
tenemos, sin renunciar a superarlas
en la medida de lo posible, es
también manifestacion y fuente de
libertad de espiritu. Pensad por
contraste en la triste actitud del hijo
mayor de la parabola (Lc 15,25-30):
como echa en cara a su padre tantas
cosas que habia ido guardando con



amargura en su alma, y como
tampoco es capaz de sumarse a la
alegria familiar. Su libertad se habia
ido haciendo pequefia y egoista,
incapaz de amar, de entender que
«todo lo mio es tuyo» (Lc 15,31). Vivia
en su casa, pero no era libre, porque
su corazon estaba fuera.

Qué hermosa resulta en cambio, por
contraste, la historia de Rut la
moabita, en la que libertad y entrega
echan raices en un profundo sentido
de pertenencia a la familia.
Conmueve ver cOmo esta mujer
responde a la insistencia de su
suegra, que la animaba a rehacer su
vida por su cuenta: «No me obligues
a marcharme y a alejarme de ti, pues
adonde vayas iré y donde pases las
noches las pasareé yo; tu pueblo sera
mi pueblo y tu Dios sera mi Dios;
donde mueras moriré y alli mismo
recibiré sepultura» (Rt 1,16-17).



Contemplando a la Virgen Santisima,
en fin, resulta aun mas claro cémo la
libertad se despliega en la entrega
fiel. «Considerad ahora el momento
sublime en el que el Arcangel San
Gabriel anuncia a Santa Maria el
designio del Altisimo. Nuestra Madre
escucha, y pregunta para
comprender mejor lo que el Sefior le
pide; luego, la respuesta firme: fiat!
(Lc 1,38) —jhagase en mi segun tu
palabra!—, el fruto de la mejor
libertad: la de decidirse por
Dios»[30].

Formary gobernar personas libres

10. En la formacion, tiene un papel
importante la direccion espiritual
personal, que debe desarrollarse
siempre en un clima de libertad, y
orientarse a formar personas que se
sientan «libres como pajaros»[31]. En
este sentido, san Josemaria escribe,
refiriéndose a los que reciben las
charlas personales de sus hermanos,



que «la autoridad del director
espiritual no es potestad. Dejad
siempre una gran libertad de espiritu
a las almas. Pensad en lo que tantas
veces os he dicho: porque me da la
gana, me parece la razon mas
sobrenatural de todas. La funcion del
director espiritual es ayudar a que el
alma quiera —a que le dé la gana—
cumplir la voluntad de Dios. No
mandéis, aconsejad»[32]. Con los
consejos de la direccion espiritual se
procura secundar la accién del
Espiritu Santo en cada alma y
ayudarla a situarse ante Dios y ante
sus propios deberes con libertad y
responsabilidad personales porque,
«al crear las almas, Dios no se repite.
Cada uno es como es, y hay que
tratar a cada uno segun lo ha hecho
Dios y segun lo lleva Dios»[33].

Junto al consejo, de ordinario podra
ir la exhortacion carifiosa que facilita
el convencimiento de que siempre
vale la pena esforzarnos por ser fieles



por amor, libremente. También en la
direccion espiritual, alguna vez, se
puede dar —con claridad, pero
siempre con carifio y delicadeza— un
“consejo imperativo”, que recuerde
la obligacion de cumplir un deber. La
fuerza de ese consejo, sin embargo,
no provendria del consejo mismo,
sino de ese deber. Cuando hay
confianza, se puede y se debe hablar
asi, y quien recibe esa advertencia lo
agradece, porque reconoce en ese
gesto la fortaleza y el carifio de un
hermano mayor.

11. La formacion, a lo largo de toda
la vida, sin descuidar su necesaria
exigencia, tiende en una medida
importante a abrir horizontes. En
cambio, si nos limitdsemos a exigir y
a ser exigidos, podriamos acabar por
ver solo lo que no alcanzamos a
hacer, nuestros defectos y
limitaciones, olvidando lo mas
importante: el amor de Dios por
nosotros.



En este mismo contexto, recordemos
como san Josemaria nos ha ensefiado
que «en la Obra, somos muy amigos
de la libertad, y también lo somos en
la vida interior: no nos atamos a
esquemas ni métodos (...). Hay
mucho —debe haber mucho— de
autodeterminacion incluso en la vida
espiritual»[34]. Por esto, la
sinceridad en la direccion espiritual,
que nos mueve a abrir libremente el
alma para recibir consejo, nos mueve
también a la iniciativa personal, a
manifestar con libertad lo que vemos
como posibles puntos para nuestra
lucha interior por identificarnos
cada vez mas con Jesucristo.

Por esto, la formacion, transmitiendo
a todos un mismo espiritu, no
produce uniformidad, sino unidad.
De modo grafico decia san Josemaria
que, en la Obra, «se puede andar por
el camino de muchas maneras. Se
puede andar por la derecha, por la
izquierda, en zig-zag, caminando con



los pies, a caballo. Hay cien mil
maneras de ir por el camino divino:
segun las circunstancias, sera
obligatorio para cada uno, porque asi
se lo impone su conciencia, seguir
uno u otro de estos procedimientos.
Lo unico necesario es no
descaminarse»[35]. El espiritu de la
Obra, como el Evangelio, no se
superpone a nuestro ser, sino que lo
vivifica: es una semilla destinada a
crecer en la tierra de cada uno.

12. En la formacion, es también
importante evitar que un excesivo
afan de seguridad o de proteccion
encoja el alma, nos empequeiiezca.
«Quienes han encontrado a Cristo no
pueden cerrarse en su ambiente:
itriste cosa seria ese
empequefiecimiento! Han de abrirse
en abanico para llegar a todas las
almas»[36]. Qué importante es, pues,
formarnos en la necesidad de vivir
sin miedo a equivocarnos, sin miedo
a no estar a la altura, sin miedo a un



ambiente adverso; y, con vision
sobrenatural, implicarnos —con
prudencia y decision— en el propio
ambiente social y profesional.

El amor a la libertad se manifiesta
también, por tanto, en la
espontaneidad e iniciativa en el
apostolado, que se compagina con los
encargos apostolicos concretos. Es
importante tener siempre muy en
cuenta que «nuestro apostolado es
sobre todo un apostolado
personal»[37]. Esto mismo rige a
nivel de promocion de actividades
apostolicas por parte de los
Directores: «No he querido nunca
ataros, sino que, por el contrario, he
procurado que obréis con una gran
libertad. En vuestra accion apostdlica
habéis de tener iniciativa, dentro del
margen amplisimo que sefiala
nuestro espiritu, para encontrar —en
cada lugar, en cada ambiente y en
cada tiempo— las actividades que



mejor se acomoden a las
circunstancias»[38].

13. Otra importante manifestacion
del amor a la libertad se hace
presente en el gobierno pastoral, que
corresponde al Prelado y a sus
Vicarios, con la ayuda de sus
correspondientes Consejos.
Meditemos, una vez mas, con
agradecimiento, estas palabras de
san Josemaria: «Como una
consecuencia de ese espiritu de
libertad, la formacion —y el
gobierno— en la Obra se funda en la
confianza (...). Nada se logra con un
gobierno fundado en la
desconfianza. En cambio, es fecundo
mandar y formar con respeto a las
almas, desarrollando en ellas la
verdadera y santa libertad de los
hijos de Dios, ensefidandolas a
administrar la propia libertad.
Formar y gobernar es amar»[39].



Mandar con respeto a las almas es,
en primer lugar, respetar
delicadamente la interioridad de las
conciencias, sin confundir el
gobierno y la direccion espiritual. En
segundo lugar, ese respeto lleva a
distinguir los mandatos de lo que son
solo oportunas exhortaciones,
consejos o sugerencias. Y, en tercer
lugar —y no, por eso, menos
importante—, es gobernar con tal
confianza en los demas, que se
cuente siempre, en la medida de lo
posible, con el parecer de las
personas interesadas. Esta actitud de
quienes gobiernan, su disposicion a
escuchar, es una estupenda
manifestacion de que la Obra es
familia.

Tenemos también una agradecida
experiencia de la plena libertad que
existe en el Opus Dei en las
cuestiones econdmicas, politicas,
teoldgicas opinables, etc. «<En lo que
no es de fe, cada uno piensa y actua



como quiere, con la mas completa
libertad y responsabilidad personal.
Y el pluralismo que, l6gica y
sociologicamente, se deriva de este
hecho, no constituye para la Obra
ningun problema: es mas, ese
pluralismo es una manifestacion de
buen espiritu»[40]. Este pluralismo
debe ser querido y fomentado,
aunque quiza a alguno la diversidad
a veces se le pueda hacer costosa.
Quien ama la libertad logra ver lo
que tiene de positivo y amable lo que
otros piensan y hacen en esos
amplios ambitos.

Por lo que se refiere al modo de
realizar el gobierno, san Josemaria
establecio y recordo siempre con
fuerza la colegialidad, que es otra
manifestacion de ese espiritu de
libertad que impregna la vida en el
Opus Dei: «Os he repetido en
innumerables circunstancias, y 1o
repetiré mucho mas a lo largo de mi
vida, que exijo en la Obra, en todos



los niveles, un gobierno colegial:
para que no se caiga en la tirania. Es
una manifestacion de prudencia,
porque con un gobierno colegial los
asuntos se estudian mas facilmente,
se corrigen mejor los errores, se
perfeccionan con mayor eficacia las
labores apostodlicas que ya marchan
bien»[41].

La colegialidad no es solo ni
principalmente un método o sistema
de funcionamiento para la toma de
decisiones; es, ante todo, un espiritu,
enraizado en el convencimiento de
que todos podemos y necesitamos
recibir de los demas luces, datos, etc.,
que nos ayuden a mejorar y aun a
cambiar de opinidn. A la vez, esto
lleva consigo precisamente el respeto
—es mas, la positiva promocion— de
la libertad de los demas, para que
puedan exponer sin dificultad alguna
sus puntos de vista.



Respeto y defensa de la libertad en el
apostolado

14. El apostolado tiene su origen en
el deseo sincero de facilitar a los
demads su encuentro con Jesucristo o
una mayor intimidad con EL
«Nuestra actitud —ante las almas—
se resume asi, en esta expresion del
Apostol, que es casi un grito: caritas
mea cum omnibus vobis in Christo
Iesu! (1 Cor 16,24): mi carifio para
todos vosotros, en Cristo Jesus. Con la
caridad, seréis sembradores de pazy
de alegria en el mundo, amando y
defendiendo la libertad personal de
las almas, la libertad que Cristo
respeta y nos gano (cfr. Gal
4,31)»[42].

Amamos la libertad, en primer lugar,
de las personas a las que tratamos de
ayudar a acercarse al Sefior, en el
apostolado de amistad y confidencia,
que san Josemaria nos invita a
realizar con el testimonio y la



palabra. «También en la acciéon
apostolica —mejor: principalmente
en la accion apostélica—, queremos
que no haya ni el menor asomo de
coaccion. Dios quiere que se le sirva
en libertad y, por tanto, no seria recto
un apostolado que no respetase la
libertad de las conciencias»[43].

La verdadera amistad comporta un
sincero carifio mutuo, que es la
verdadera proteccion de la libertad y
de la intimidad reciprocas. El
apostolado no discurre como algo
superpuesto a la amistad, porque
—como o0s he escrito— «no hacemos
apostolado, jsomos apdstoles!»[44]: la
amistad misma es apostolado; la
amistad misma es un dialogo, en el
que damos y recibimos luz; en el que
surgen proyectos, en un mutuo
abrirse horizontes; en el que nos
alegramos por lo bueno y nos
apoyamos en lo dificil; en el que lo
pasamos bien, porque Dios nos
quiere contentos.



15. Como sabéis, el proselitismo,
entendido en su sentido original, es
una realidad positiva, equivalente a
la actividad misionera de difusion
del Evangelio[45]. Asilo entendid
siempre san Josemaria, y no en el
sentido negativo que ha ido
adquiriendo ese término en tiempos
mas recientes. Con todo, es necesario
tener presente que, mas alla de lo
que deseariamos, en ocasiones las
palabras adquieren connotaciones
distintas de las que tenian en su
origen. Por eso, calibrad, en funcion
del contexto, la oportunidad de
utilizar este término, porque en
ocasiones vuestros interlocutores
podrian entender algo distinto de lo
que quereéis decir.

El respeto y defensa de la libertad de
todos se manifiesta también —si
cabe, mas especialmente— al
plantear a una persona la posibilidad
de la llamada de Dios a la Obra.
Libertad para aconsejarse con quien



quiera y, sobre todo, libertad plena
en el discernimiento de la posible
propia vocacion y en la consiguiente
decision. San Josemaria, comentando
un término fuerte del Evangelio, el
compelle intrare —obliga a entrar—
de la parabola (Lc 14,23), escribe:
«Porque es caracteristica capital de
nuestro espiritu el respeto a la
libertad personal de todos, el
compelle intrare, que habéis de vivir
en el proselitismo, no es como un
empujon material, sino la
abundancia de luz, de doctrina; el
estimulo espiritual de vuestra
oracion y de vuestro trabajo, que es
testimonio auténtico de la doctrina;
el camulo de sacrificios, que sabéis
ofrecer; la sonrisa, que os viene a la
boca, porque sois hijos de Dios:
filiacion, que os llena de una serena
felicidad —aunque en vuestra vida, a
veces, no falten contradicciones—,
que los demas ven y envidian.
Anadid, a todo esto, vuestro garboy
vuestra simpatia humana, y



tendremos el contenido del compelle
intrare»[46]. Qué claro resulta asi
que la Obra crece y debe crecer
siempre en un clima de libertad,
presentando —con decision y con
sencillez— la belleza deslumbrante
de vivir con Dios.

KoKk

16. Veritas liberabit vos (Jn 8,32).
Todas las promesas de liberacion que
se suceden a lo largo de los siglos son
verdaderas en la medida en que se
nutren de la Verdad sobre Dios y el
hombre; la Verdad, que es una
Persona: Jesus, Camino, Verdad y
Vida (cfr. Jn 14,6). «También hoy,
después de dos mil afios, Cristo
aparece a nosotros como Aquel que
trae al hombre la libertad basada
sobre la verdad, como Aquel que
libera al hombre de lo que limita,
disminuye y casi destruye esta
libertad en sus mismas raices, en el



alma del hombre, en su corazon, en
su conciencia»[47].

Dios nos ha dado la libertad para
siempre: este don no es algo
transitorio, para ejercitar solamente
durante esta vida en la tierra. La
libertad, como el amor, «<nunca
acaba» (1 Cor 13,8): permanece en el
Cielo. Nuestro camino hasta alli es
precisamente un camino hacia la
libertad de la gloria de los hijos de
Dios: in libertatem glorice filiorum Dei
(Rm 8,21). En el Cielo la libertad no
solo no desaparecera, sino que
alcanzara su plenitud: la de abrazar
el Amor de Dios. «Un gran Amor te
espera en el Cielo: sin traiciones, sin
engaros: jtodo el amor, toda la
belleza, toda la grandeza, toda la
ciencia...! Y sin empalago: te saciara
sin saciar»[48]. Si somos fieles, por la
misericordia de Dios, en el Cielo
seremos plenamente libres, por la
plenitud del amor.



Con todo carifo os bendice
vuestro Padre
Fernando

Roma, 9 de enero de 2018,
aniversario del nacimiento de san
Josemaria

[1] San Josemaria, Carta 31-V-1954, n.
22.

[2] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-X1-2013, n. 170.

[3] San Josemaria, Carta 24-X-1965, n.
3.

[4] Benedicto XVI, Enc. Spe salvi, 30-
XI-2007, n. 24.

[5] Ibid.



[6] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 129.

[7] San Josemaria, Amigos de Dios, n.
25.

[8] San Josemaria, Via Crucis, X
estacion.

[9] Amigos de Dios, n. 26.
[10] Ibid.

[11] Cfr. San Agustin, Confesiones, 11,
6, 11.

[12] Amigos de Dios, n. 27.
[13] Francisco, Homilia, 15-VIII-2014.

[14] Benedicto XVI, Enc. Caritas in
veritate, 29-VI-2009, n. 68.

[15] San Agustin, In Epist. Ioan. ad
Parthos, VII, 8.

[16] Amigos de Dios, n. 30.



[17] Santo Tomas, In III Sent., d. 29, q.
un., a. §, qla. 3 s.c. 1.

[18] Es Cristo que pasa, n. 17.

[19] San Josemaria, Carta 31-V-1954,
n. 22.

[20] Francisco, Homilia, 31-V-2013.

[21] San Josemaria, Carta 29-
XI1-1947, n. 106.

[22] San Josemaria, notas de una
meditacién, 28-1V-1963.

[23] San Agustin, Confesiones, XIII, 9,
10.

[24] Ibid.
[25] Amigos de Dios, n. 31.

[26] San Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor, 6-VIII-1993, n. 19.

[27] Benedicto XVI, Discurso en el
Angelus, 1-VII-2007.



[28] Javier Echevarria, Carta
pastoral, 14-11-1997, n. 15.

[29] Es Cristo que pasa, n. 17.
[30] Amigos de Dios, n. 25.

[31] San Josemaria, Carta 14-1X-1951,
n. 38.

[32] San Josemaria, Carta 8-VIII-1956,
n. 38.

[33] Ibid.

[34] San Josemaria, Carta 29-1X-1957,
n. 70.

[35] San Josemaria, Carta 2-1I-1945, n.
19.

[36] San Josemaria, Surco, n. 193.

[37] San Josemaria, Carta 2-X-1939, n.
10.

[38] San Josemaria, Carta 24-X-1942,
n. 46.



[39] San Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
39.

[40] San Josemaria, Conversaciones,
n. 98.

[41] San Josemaria, Carta 24-
XII-1951, n. 5.

[42] San Josemaria, Carta 16-
VII-1933, n. 3.

[43] San Josemaria, Carta 9-1-1932, n.
66.

[44] Carta pastoral, 14-11-2017, n. 9.

[45] Cfr. Congregacion para la
Doctrina de la Fe, Nota doctrinal
acerca de algunos aspectos de la
evangelizacion, 3-XII-2007,n. 12y
nota 49.

[46] San Josemaria, Carta 24-X-1942,
n. 9.

[47] San Juan Pablo II, Enc.
Redemptor hominis, 4-111-1979, n. 12.



[48] San Josemaria, Forja, n. 995.

Copyright © Preelatura Sanctae Crucis
et Operis Dei

(Prohibida toda divulgacion publica,
total o parcial,

sin autorizacion expresa del titular
del copyright)

(Pro manuscripto)

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/carta-pastoral-
prelado-opus-dei-9-enero-2018/
(12/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/
https://opusdei.org/es/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/
https://opusdei.org/es/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-enero-2018/

	Carta del Prelado (9 enero 2018) | Libertad

