
opusdei.org

Carta sobre el Año
de la Fe (2012)

El Prelado del Opus Dei ha
escrito una carta extensa con
motivo del Año de la Fe. Señala
la necesidad de una nueva
evangelización, así como la
exigencia de conocer y profesar
la propia fe, uniéndose a Cristo
por la oración.

28/09/2012

CARTA PASTORAL CON OCASIÓN
DEL "AÑO DE LA FE"



Mons. Javier Echevarría, Prelado del
Opus Dei

Roma, 29 de septiembre de 2012

SUMARIO

Necesidad de una nueva
evangelización

Volver a las raíces del Evangelio

Ejemplo de los primeros
cristianos
Es cuestión de fe
Un firme punto de apoyo

Algunos campos prioritarios

La investigación y la enseñanza
Armonía entre fe y razón
La moralidad pública
La institución familiar

Conocer y profesar la fe

Ejemplos de fe
El ejemplo de san Josemaría

• 

• 
• 

• 
• 
• 
• 

• 
• 



Pedir la fe y profundizar en esta
virtud

Formación doctrinal

Formación en la doctrina de la
Iglesia
Profundizar en la doctrina de la
fe

Unión con Cristo mediante la
oración y el sacrificio

Unión con Cristo en la Cruz
Meterse en las Llagas de Cristo
Recurrir al Espíritu Santo
El arma de la oración
La sal de la mortificación

La tarea apostólica

Cada uno en su puesto
Como el fermento en la masa
¡Mar adentro!
Poner todos los medios

• 

• 

• 

• 
• 
• 
• 
• 

• 
• 
• 
• 



A modo de conclusión

Piedad eucarística
Veni, Sancte Spíritus!
La devoción mariana

Queridísimos: ¡que Jesús os guarde!

1. Todos hemos experimentado una
gran alegría con la Carta apostólica 
Porta fídei, en la que el Papa nos
anunciaba el Año de la fe . Benedicto
XVI no se ha ahorrado esfuerzos para
presentar los contenidos
fundamentales del Evangelio, con un
lenguaje accesible a los hombres del
siglo XXI. Y en esta línea, con ocasión
del quincuagésimo aniversario del
comienzo del Concilio Vaticano II,
convocó el 11 de octubre de 2011 un 
Año de la fe , que comenzará el
próximo 11 de octubre, para
concluirse en la solemnidad de
Jesucristo, Rey del universo, el 24 de

• 
• 
• 



noviembre de 2013. El inicio de este
año coincide además con el vigésimo
aniversario de la constitución
apostólica Fídei depósitum, con la que
el beato Juan Pablo II ordenó la
publicación del Catecismo de la
Iglesia Católica , un texto de
extraordinario valor para la
formación personal y para la
catequesis que hemos de desarrollar
sin tregua en todos los ambientes.

El Año de la fe se presenta, pues,
como una nueva llamada a cada uno
de los hijos de la Iglesia para que
tomemos conciencia viva de la fe,
nos esforcemos por conocerla mejor
y ponerla fielmente en práctica y, al
mismo tiempo, nos empeñemos en
difundirla, comunicando su
contenido —con el testimonio del
ejemplo y de la palabra— a las
innumerables personas que no
conocen a Jesucristo o que no le
tratan.



Se duele el Santo Padre de que un
gran número de cristianos —también
entre los que se consideran católicos
— « se preocupan mucho por las
consecuencias sociales, culturales
y políticas de su compromiso, al
mismo tiempo que siguen
considerando la fe como un
presupuesto obvio de la vida
común. De hecho, este presupuesto
no sólo no aparece como tal, sino
que incluso con frecuencia es
negado. Mientras que en el pasado
era posible reconocer un tejido
cultural unitario, ampliamente
aceptado en su referencia al
contenido de la fe y a los valores
inspirados por ésta, hoy no parece
que sea ya así en vastos sectores de
la sociedad, a causa de una
profunda crisis de fe que afecta a
muchas personas» [1].

2. No resultan nuevas estas
consideraciones. Por paradójico que
pueda parecer, ya desde la



conclusión del Concilio Vaticano II se
entreveía el peligro de que, en
amplios sectores de la Iglesia, el
entusiasmo suscitado por aquella
Asamblea pudiera quedarse en
meras palabras, sin afectar en
profundidad a la vida de los fieles; o
que incluso, en aras de equivocadas
interpretaciones y aplicaciones de las
enseñanzas conciliares, el genuino
espíritu cristiano acabara
asimilándose equivocadamente al
espíritu del mundo, en lugar de
elevar el mundo al orden
sobrenatural.

Quienes afrontamos aquellos
tiempos, recordamos el dolor con
que Pablo VI —una vez finalizado el
Concilio— se lamentaba con
frecuencia ante la gran crisis de fe,
de disciplina, de liturgia, de
obediencia, que se cernía sobre esos
sectores de la Iglesia. San Josemaría
se hacía eco de esa preocupación del
Santo Padre y, en una carta dirigida a



sus hijos, escrita poco antes de la
clausura del Concilio, nos
manifestaba: « Conocéis el amor
con que he seguido durante estos
años la labor del Concilio,
cooperando con mi oración y, en
más de una ocasión, con mi
trabajo personal. Sabéis también
mi deseo de ser y de que seáis
fieles a las decisiones de la
Jerarquía de la Iglesia hasta en los
menores detalles, obrando no ya
como súbditos de una autoridad,
sino con piedad de hijos, con el
cariño de quienes se sienten y son
miembros del Cuerpo de Cristo.
»No os he ocultado tampoco mi
dolor ante la conducta de los que
no han vivido el Concilio como un
acto solemne de la vida de la
Iglesia y una manifestación del
obrar sobrenatural del Espíritu
Santo, sino como una oportunidad
de afirmación personal, para dar
rienda suelta a las propias
opiniones o, peor aún, para hacer



daño a la Iglesia. »El Concilio está
terminando: se ha anunciado
repetidas veces que ésta será la
última sesión. Cuando la carta que
ahora os escribo llegue a vuestras
manos, se habrá iniciado ya el
periodo postconciliar, y mi
corazón tiembla al pensar que
pueda ser ocasión para nuevas
heridas en el cuerpo de la Iglesia.
»Los años que siguen a un Concilio
son siempre años importantes, que
exigen docilidad para aplicar las
decisiones adoptadas, que exigen
también firmeza en la fe, espíritu
sobrenatural, amor a Dios y a la
Iglesia de Dios, fidelidad al
Romano Pontífice » [2].

No había el menor atisbo de
pesimismo en san Josemaría, al
hablar así; quería resaltar que,
entonces y en todas las
circunstancias, hacen falta mujeres y
hombres de fe.



3. A pesar de los esfuerzos del
Magisterio en el último medio siglo, y
del testimonio fiel de gran número
de personas, entre las que no han
faltado los santos, la desorientación
ha ido extendiéndose por el mundo
entero. Escribe el Papa: « No
podemos dejar que la sal se vuelva
sosa y la luz permanezca oculta
(cfr. Mt 5, 13-16). Como la
samaritana, también el hombre
actual puede sentir de nuevo la
necesidad de acercarse al pozo
para escuchar a Jesús, que invita a
creer en Él y a extraer el agua viva
que mana de su fuente (cfr. Jn 4,
14). Debemos descubrir de nuevo
el gusto de alimentarnos con la
Palabra de Dios, transmitida
fielmente por la Iglesia, y con el
Pan de la vida, ofrecido como
sustento a todos los que son sus
discípulos (cfr. Jn 6, 51). En efecto,
la enseñanza de Jesús resuena
todavía hoy con la misma fuerza:
"Trabajad no por el alimento que



perece, sino por el alimento que
perdura para la vida eterna" ( Jn 6,
27). La pregunta planteada por los
que le escuchaban es también hoy
la misma para nosotros: "¿Qué
tenemos que hacer para realizar
las obras de Dios?" ( Jn 6, 28).
Sabemos la respuesta de Jesús: "La
obra de Dios es ésta: que creáis en
el que Él ha enviado" ( Jn 6, 29).
Creer en Jesucristo es, por tanto, el
camino para poder llegar de modo
definitivo a la salvación » [3].

4. El Año de la fe nos ofrece una
ocasión magnífica para profundizar
en el tesoro divino que hemos
recibido y, con la gracia de Dios,
difundir esta virtud en ondas
concéntricas que lleguen muy lejos;
se nos presenta una oportunidad
inmejorable para dar un fuerte
impulso a la nueva evangelización
que necesita el mundo, comenzando
por nuestra mejora diaria, con
hechos, en el trato con las tres



Personas de la Trinidad,
amparándonos precisamente en la fe
que tuvieron María y José, a los que
tanto contempló y admiró san
Josemaría, para dar pasos en su
identificarse con Cristo, con la
Voluntad divina. Si deseamos mover
a las almas para que se acerquen a
Dios, hemos de hablarles, ante todo,
con nuestra vida de cristianos.

Conocemos que nuestro Padre volvió
los ojos de modo incesante a los
Apóstoles, a los primeros cristianos.
En los Doce y en aquellas primitivas
comunidades de hombres y mujeres
que siguieron a Cristo, brillaba con
fuerza la seguridad de su fe en Cristo,
en sus enseñanzas. Supieron y
quisieron escudriñar el paso del
Redentor por los caminos de la
humanidad. No es exagerado pensar
que retendrían, con mucha fuerza,
las múltiples ocasiones en las que
Jesucristo reclamaba con exigencia, a
los enfermos, a los tullidos, a ellos



mismos, que acudieran a Él con fe,
que rezaran o pidieran con fe. Como
también resulta evidente que
guardarían bien grabada en el alma
aquella reprensión paterna, clara,
sobre su falta de fe, precisamente
antes de confiarles que fueran por
todo el mundo para llevar la Buena
Nueva (cfr. Mc 16, 14-15).

Salta a la vista que los primeros
cristianos eran conscientes de que
también a ellas y a ellos —son
maravillosos los muchos testimonios
que nos han transmitido con su
conducta— les correspondía creer
firmemente en la gracia del Cielo,
para dar cumplimiento al mandato
de extender las enseñanzas del
Maestro.

Los Doce, y aquellos hermanos y
hermanas nuestros, fueron
conscientes de que esa virtud, tan
exigida por el Hijo de Dios, abría el
camino a la esperanza de que el plan



redentor se cumpliría. A la vez, su
amor y agradecimiento al Dios Uno y
Trino se hizo cada día más recio, más
apostólico, es decir, capaz también
de arrastrar hacia la Verdad a
personas de todos los ambientes y
profesiones.

5. Hijas e hijos míos, otro tanto
sucede ahora, porque los medios —
como nos repetía san Josemaría—
son los mismos: el Evangelio —
¡vivido!— y el Crucifijo.

Pregonemos a toda hora que
redescubrir el gozo y la seguridad de
la fe es obligación de la Iglesia
universal, de toda la Iglesia: por
tanto, no sólo tarea de los pastores,
sino que compete a todos los fieles.
Lógicamente, los pastores han de ir
por delante, con su ejemplo y sus
exhortaciones, como escribe el Papa
en el motu proprio con el que ha
convocado este especial tiempo en la
Iglesia; pero invita además a todos a



asumir esa exigencia de transmitir a
los demás el tesoro de la predicación
de Jesucristo.

La Congregación para la Doctrina de
la Fe, en una nota del pasado 6 de
enero, aconseja a los Obispos dedicar
una carta pastoral a este tema,
teniendo en cuenta las circunstancias
específicas de la porción de fieles que
se les ha confiado [4] . Es lo que me
he propuesto realizar con estas
líneas, que no buscan más finalidad
que transmitiros un estímulo más
para que cada uno, por su cuenta y
también en comunión con los demás,
admire de nuevo la belleza de esa fe
que ha recibido de Dios, la ponga en
práctica en su existencia diaria y la
difunda sin respetos humanos.

Ese documento afirma también que
«los santos y beatos son los
auténticos testigos de la fe» [5] ; por
este motivo, recomienda a los
Pastores que se esfuercen por dar a



conocer la vida y la doctrina de
tantos santos. Nada más
consecuente, por tanto, que en estas
páginas me inspire frecuentemente
en las enseñanzas escritas y orales de
san Josemaría, amadísimo Fundador
del Opus Dei, un santo que, por los
frutos que ha producido, nos
muestra con qué total adhesión
confió en Dios.

NECESIDAD DE UNA NUEVA
EVANGELIZACIÓN

6. La humanidad ha caminado y
caminará siempre, también ahora,
hambrienta de la palabra y del
conocimiento de Dios, aunque
muchas personas no sean
conscientes de esa profunda
necesidad de sus almas. Y a quienes
el Señor nos ha concedido el don de
la fe, nos incumbe el deber de
despertarnos y de despertar a
quienes se hallan sumidos en ese
letargo de muerte, de ineficacia. El 



Año de la fe , que se inaugura en el
marco de la Asamblea del Sínodo de
los Obispos dedicada a la nueva
evangelización, supone otro acicate
para todos. Ha llegado el momento
de apresurar la marcha, como
proceden los corredores cuando se
aproximan a la meta de una carrera.

Conservo muy vivamente la
memoria de cómo el Venerable
Siervo de Dios Álvaro del Portillo nos
alentaba a participar personalmente
en la tarea de la nueva
evangelización. Ya en la Navidad de
1985, escribió una carta pastoral con
sugerencias para colaborar más
intensamente en la recristianización
de algunos países, en los que se
manifestaba principalmente un
debilitamiento progresivo de la vida
cristiana. Alertaba contra el nuevo
paganismo procedente de esas
naciones más desarrolladas
económicamente, que —así advertía
— se caracterizaba, como ahora, «por



la búsqueda del bienestar material a
cualquier coste, y por el
correspondiente olvido —mejor sería
decir miedo, auténtico pavor— de
todo lo que pueda causar
sufrimiento» [6].

A esa ingente tarea apostólica ha
venido a sumarse la necesidad de
atender también a los pueblos y
sociedades de la Europa central y
oriental que, durante decenios, han
estado sometidos al yugo del
materialismo comunista, y que —con
un prolongado y silencioso martirio
— nos han sostenido a los demás en
la libertad.

Cada día hemos de renovar el deseo
de poner a Cristo en la cumbre y en
la entraña de las realidades
humanas. Para eso, se precisa crecer
en el trato personal con Dios y en la
entrega a los demás, contribuyendo
con nuestro granito de arena —la
entrega diaria total— a la



construcción de un mundo renovado
por la gracia y la sal del Evangelio,
que el Señor ha encomendado a sus
discípulos. Si alguna vez pugnara por
entrar en el alma el pesimismo, al no
recoger enseguida el fruto de
nuestros afanes, deberíamos arrojar
lejos esa desesperanza, porque no
somos nosotros —tan poca cosa, tan
llenos de defectos— los que han de
sacar adelante los planes divinos. Las
diferentes perícopas de la Escritura,
en sus múltiples alusiones, nos
confirman que inter médium
móntium pertransíbunt aquæ ( Sal
103/104, 10). Esta certeza se opone
hasta al menor atisbo de desaliento,
aunque los obstáculos puedan llegar
a las mismas cumbres; y ese camino
es el oportuno para que nos
lleguemos al Cielo, seguros de que las
aguas divinas enjugan y también
impulsan todas nuestras limitaciones
para llegar a estar con Dios.



7. Acuden a mi mente unas palabras
de san Josemaría, escritas poco antes
de su marcha a la casa del cielo. Al
contemplar la crisis de fe, de virtudes
y de valores que ya entonces —era el
año 1973— se había desatado en
muchos ambientes, manifestaba
lleno de sentido sobrenatural y de
celo apostólico: « En los momentos
de crisis profundas en la historia
de la Iglesia, no han sido nunca
muchos los que, permaneciendo
fieles, han reunido además la
preparación espiritual y doctrinal
suficiente, los resortes morales e
intelectuales, para oponer una
decidida resistencia a los agentes
de la maldad. Pero esos pocos han
colmado de luz, de nuevo, la
Iglesia y el mundo » [7] . Hemos de
ocuparnos de que muchas mujeres y
muchos hombres acojan la vida de la
gracia, y se amparen y robustezcan
en este refugio.



La nueva evangelización resulta
especialmente urgente en Europa y
en los países más desarrollados. En
la exhortación apostólica Ecclésia in
Europa , el beato Juan Pablo II
retrataba la situación religiosa de la
sociedad en el viejo continente.
Aunque iba destinada a recoger las
conclusiones de la Asamblea especial
del Sínodo de los Obispos de Europa,
sus afirmaciones cabía aplicarlas en
gran medida a otros muchos lugares.
En efecto, después de veinte siglos,
aun en países de gran tradición
cristiana, «crece el número de las
personas no bautizadas, sea por la
notable presencia de emigrantes
pertenecientes a otras religiones, sea
porque también los hijos de familias
de tradición cristiana no han
recibido el Bautismo» [8] . La
conclusión del Papa recogía que, «de
hecho, Europa ha pasado a formar
parte de aquellos lugares
tradicionalmente cristianos en los
que, además de una nueva



evangelización, se impone en ciertos
casos una primera evangelización» 
[9] . Primera evangelización y nueva
evangelización: dos formas de
anuncio del Evangelio que hoy nos
exige la situación de la Iglesia y del
mundo.

8. La realidad del «misionero —con
misión— y no llamarte misionero
», a la que san Josemaría se refiere
en el punto 848 de Camino , se sitúa
en el momento radical y originario
de la misión — como mi Padre me
envió a mí, así os envío Yo a vosotros (
Jn 20, 21)—, que configura las formas
históricas que la misión de Cristo
tomará en la vida de la Iglesia: desde
el cuidado de la vida de fe de los
católicos (pastoral, fraternidad), a la
proclamación de Cristo Salvador a
los paganos (primer anuncio,
evangelización); desde el trato
fraterno con los cristianos no
católicos para impulsarlos a la plena
comunión (ecumenismo), al nuevo



anuncio de Cristo y de su doctrina a
los bautizados que lo han
abandonado y rechazan su doctrina
(nueva evangelización). Los fieles del
Opus Dei, desde su plena secularidad,
estamos llamados a asumir esas
diferentes dimensiones de la
"misión" única de la Iglesia.

San Josemaría lo repetía con
insistencia: « Somos misioneros,
con misión, sin llamarnos
misioneros. Misioneros, lo mismo
en las calles asfaltadas de Roma,
de Nueva York, de París, de
México, de Tokio, de Buenos Aires,
de Lisboa o de Madrid, de Dublín o
de Sidney, que en el corazón de
África » [10] . La necesidad de
comunicar el primer anuncio de la fe
no se limita ya a aquellos países
tradicionalmente conocidos como 
tierras de misión , sino que,
desgraciadamente, afecta a todo el
globo, y a esta magna tarea hemos de
dedicarnos.



Pero esta responsabilidad no puede
quedarse en meras consideraciones;
cada una y cada uno ha de pensar:
yo, ¿cómo contribuyo? Y aun antes,
hemos de ponderar cómo influye la
fe en nuestro actuar, y también si
sabemos agradecer a diario este don
y, como consecuencia, si buscamos
transmitir a los demás tan grande
tesoro. Alcemos nuestra alma al
Señor, implorando: adáuge nobis
fidem ( Lc 17, 5) para rezar todos
mejor; adáuge mihi fidem para
trabajar santificándome y
santificando a los demás; para dar a
mi amistad un continuado sentido
cristiano. No olvidemos el dicho de
que el ejemplo es el mejor
predicador, siguiendo los pasos de
Jesucristo, que cœpit fácere et docére
(cfr. Hch 1, 1), comenzó a hacer y
enseñar.

Persuadámonos de que, en los
lugares más diversos, « es necesario
un nuevo anuncio incluso a los



bautizados. Muchos (...)
contemporáneos creen saber qué es
el cristianismo, pero realmente no lo
conocen. Con frecuencia se ignoran
ya hasta los elementos y las nociones
fundamentales de la fe» [11] , y
hemos de afrontar este desafío con
nuestra vida y nuestra formación
doctrinal. Sin pesimismo,
consideremos que la misión
apostólica, a la que el Señor urge a
los cristianos, a los que nos sabemos
hijos de Dios, adquiere en nuestro
tiempo tonalidades diversas, según
las circunstancias del ambiente, del
lugar, de las personas que cada una o
cada uno encuentra. En cualquier
caso, hemos de poner, a quienes nos
rodean o tratamos, en contacto con
Cristo, haciéndoles conocer o 
reconocer el rostro de nuestro
Redentor, y ayudarles a caminar en
su seguimiento, aunque deban
marchar contra corriente.



9. ¡Qué gran labor tenemos por
delante! Con humildad, con afán
personal de santidad, hemos de
llegar a la gente, ante todo, con
nuestro ejemplo. Seamos conscientes
de que el esfuerzo por comportarnos
como cristianos cabales —a pesar de
nuestras personales miserias—
forma parte de la luz que el Señor
desea encender en el mundo. No
tengamos miedo a chocar con el
ambiente, en los puntos
incompatibles con la fe católica,
aunque esa actitud pueda
acarrearnos incluso perjuicios
materiales o sociales: « Convenceos,
y suscitad en los demás el
convencimiento, de que los
cristianos hemos de navegar
contra corriente. No os dejéis
llevar por falsas ilusiones.
Pensadlo bien: contra corriente
anduvo Jesús, contra corriente
fueron Pedro y los otros primeros,
y cuantos —a lo largo de los siglos
— han querido ser constantes



discípulos del Maestro. Tened,
pues, la firme persuasión de que
no es la doctrina de Jesús la que se
debe adaptar a los tiempos, sino
que son los tiempos los que han de
abrirse a la luz del Salvador » [12].

Por eso, volviendo los ojos al
Redentor, pidiéndole que nos
conceda su paz y la capacidad de
perdonar y amar a los que
promueven esas incomprensiones,
recemos con obstinación por los que
obstinadamente pretenden poner en
la picota a la Iglesia, a la Jerarquía, a
los católicos. Conscientes de nuestra
debilidad personal, busquemos sin
cansancio devolver bien por mal; y,
como consecuencia de la unión con
Dios, amemos a los que intentan
perseguir o reducir la religión a la
sacristía, al exclusivo ámbito de lo
privado.

Por otro lado, si los respetos
humanos no han de frenar el afán



apostólico, menos aún lo detendrá el
pensamiento real de la personal
debilidad o de la falta de medios,
porque no confiamos en nuestras
fuerzas, sino en la gracia del Cielo: 
ómnia possum in eo, qui me confórtat
( Flp 4, 13). A este propósito, el
Fundador del Opus Dei comentaba: 
«Permanecer todos unidos en la
oración: éste es (...) el origen de
nuestra alegría, de nuestra paz, de
nuestra serenidad y, por tanto, de
nuestra eficacia sobrenatural » 
[13] . Y, en otro momento, añadía: 
«¿Qué otros consejos os sugiero?
Pues los procedimientos que han
utilizado siempre los cristianos
que pretendían de verdad seguir a
Cristo, los mismos que emplearon
aquellos primeros que percibieron
el alentar de Jesús: el trato asiduo
con el Señor en la Eucaristía, la
invocación filial a la Santísima
Virgen, la humildad, la templanza,
la mortificación de los sentidos
(...) y la penitencia » [14] ; una fe



sólida, bien asentada en el Señor
Omnipotente. Difícil de explicar
resulta el optimismo y la firmeza de
san Josemaría, a quien entre otros
muchos textos, estimularon siempre
las palabras del Salmo: in lúmine tuo
vidébimus lumen ( Sal 35/36, 10),
porque —con Él— todas las tinieblas
se disipan.

VOLVER A LAS RAÍCES DEL
EVANGELIO

10. Muchas veces, en el pasado,
Europa ha tenido que afrontar
difíciles períodos de transformación
y de crisis, pero «siempre los ha
superado, sacando savia nueva de la
inagotable reserva de energía vital
del Evangelio» [15] . Estas palabras
del beato Juan Pablo II, pronunciadas
en 1995, nos confirman en el camino
que es preciso seguir. No hay otro:
acudir a las raíces de nuestra fe para
impregnarnos nosotros de la savia
vivificante que nos transmiten (a eso



se dirige la formación doctrinal que
nos da la Obra) y, desde ahí, poner
por todas partes en contacto vital con
Cristo a hombres y mujeres.

San Josemaría afirmaba que « vivir
la fe es también transmitirla a los
demás» . Para lograrlo, hay que
caminar con ellos. Y en el camino
hay que escuchar las dificultades que
tienen ante el mensaje cristiano,
entenderlas y demostrarles que les
entendemos, de manera que se
sientan comprendidos e ilustrados
con nuestra conversación
orientadora; y así, andando con ellas
o con ellos, comunicarles con afecto y
amabilidad el Evangelio, la palabra
viva del Señor; es decir, mostrarles la
maravilla del espíritu cristiano, que
armoniza razón y fe y ofrece
respuesta a todos los interrogantes y
aquieta las inquietudes de los
corazones humanos; y de este modo
les vamos preparando para desear



los sacramentos y disponerse a
recibirlos.

En muchos casos, la gracia divina
habrá de construir en las almas el
edificio sobrenatural desde los
mismos cimientos. Tomemos ocasión
de esos afanes de hacer el bien y de
solidaridad, que se advierten en las
nuevas generaciones —y no sólo en
éstas—, para que descubran al
Salvador, anunciándoles la doctrina
con don de lenguas y poniendo las
bases —poco a poco, por un plano
inclinado— hasta que adquieran una
firme vida cristiana.

Ejemplo de los primeros cristianos

11. Os insisto en que, con frecuencia,
nos conviene volver a considerar la
conducta de los Apóstoles y de
nuestros primeros hermanos en la fe.
Eran pocos, carecían de medios
humanos, no contaban entre sus filas
—así sucedió, al menos, durante
mucho tiempo— con grandes



pensadores o gentes de relieve
público. Se desenvolvían en un
ambiente social de indiferentismo,
de carencia de valores, semejante, en
muchos aspectos, al que nos toca
ahora afrontar. Sin embargo, no se
amedrentaron. «Tuvieron una
conversación maravillosa con
todas las personas a las que
encontraron, a las que buscaron,
en sus viajes y peregrinaciones. No
habría Iglesia, si los Apóstoles no
hubieran mantenido ese diálogo
sobrenatural con todas aquellas
almas » [16] . Mujeres y hombres,
sus contemporáneos,
experimentaron una profunda
transformación al ser tocados por la
gracia divina. No se adhirieron
simplemente a una nueva religión,
más perfecta que las que ya
conocían, sino que, por la fe,
descubrieron a Jesucristo y se
enamoraron de Él, del Dios-Hombre
que se había entregado en sacrificio
por ellos y había resucitado para



abrirles las puertas del Cielo. Este
hecho inaudito penetró con enorme
fuerza en las almas de aquellos
primeros, confiriéndoles una
fortaleza a prueba de cualquier
quebranto. «Ninguno ha creído a
Sócrates hasta morir por su doctrina
—anotaba sencillamente san Justino
a mediados del siglo II—; pero, por
Cristo, hasta los artesanos y los
ignorantes han despreciado, no sólo
la opinión del mundo, sino también
el temor de la muerte» [17].

En un mundo que anhelaba
ardientemente la salvación, sin saber
dónde encontrarla, la doctrina
cristiana se abrió paso como una luz
encendida en medio de la
obscuridad. Aquellos primeros
supieron, con su comportamiento,
hacer brillar ante sus conciudadanos
esa claridad salvadora y se
convirtieron en mensajeros de Cristo
—sencillamente, con naturalidad, sin
alardes llamativos— con la



coherencia entre su fe y sus obras.
«Nosotros no decimos cosas grandes,
pero las hacemos» [18] , escribió uno
de ellos. Y cambiaron el mundo
pagano.

En la Carta apostólica que dirigió a
toda la Iglesia, en preparación del
gran jubileo del año 2000, el beato
Juan Pablo II explicaba que «en
Cristo la religión ya no es un "buscar
a Dios a tientas" (cfr. Hch 17, 27), sino
una respuesta de fe a Dios que se
revela: respuesta en la que el
hombre habla a Dios como a su
Creador y Padre; respuesta hecha
posible por aquel Hombre único que
es al mismo tiempo el Verbo
consustancial al Padre, en quien Dios
habla a cada hombre y cada hombre
es capacitado para responder a Dios»
[19].

Es cuestión de fe

12. Veo en estas palabras otra
consideración que querría



proponeros, de cara a la necesidad
de empeñarnos sin tregua en la tarea
de la nueva evangelización de la
sociedad. Ante todo necesitamos fe y
esperanza firmemente asumidas; es
decir, caminar en cada momento
íntimamente convencidos —con un
convencimiento que brota del trato
con la Trinidad— de que es posible
cambiar el rumbo de este mundo
nuestro, enderezar a la gloria del
Señor y a la conversión de las almas
todas las actividades humanas.
Ciertamente no faltarán la lucha, los
sufrimientos, pero siempre
avanzaremos in lætítia , con alegría y
confianza, porque nos asiste la
promesa divina: pídeme y te daré en
herencia las naciones, los confines de
la tierra en propiedad ( Sal 2, 8).

Impresiona —vuelvo a repetir—
contemplar cómo los Apóstoles, sin
más medios que la fe en Cristo y
animados por una esperanza segura
y alegre, se dispersaron por la tierra



entonces conocida y difundieron la
doctrina cristiana en todas partes.
¡San Josemaría gozaba al celebrar
sus fiestas, y las de aquellas santas
mujeres que acompañaron a Jesús
durante sus pasos terrenos! Las
figuras de los Apóstoles, de María
Magdalena, de Lázaro, de Marta y
María, hermanas de Lázaro, le
entusiasmaban. De cada uno, de cada
una, podemos aprender a creer más,
del todo, en Jesucristo y a amarle con
la intensidad con que le amaron los
que le trataron. Como nosotros,
también ellos se verían con miserias
y, a pesar del escaso número en
comparación con la población de las
naciones conocidas, extendieron la
semilla divina con su ejemplo
cotidiano y con su palabra
confortadora.

Recuerdo la fuerza con que nuestro
Padre, al hablar del apostolado en un
ambiente difícil, aseguraba: «¡Es
cuestión de fe! » Sí, ¡es cuestión de



fe! Esa fe que, como señala el Señor
en el Evangelio, tiene la capacidad de
remover los montes de su sitio (cfr. 
Mt 17, 20) y de superar cualquier
obstáculo; que es como los ríos, que
se abren cauce hasta el mar desde las
peñas altas (cfr. Sal 103/104, 10). Por
eso os pregunto y me pregunto: ¿con
qué fe nos movemos a la hora del
apostolado, sabiendo que es siempre
hora? ¿Estamos verdaderamente
convencidos de que, como escribe
san Juan, ésta es la victoria que ha
vencido al mundo, nuestra fe (1 Jn 5,
4)? ¿Actuamos en consecuencia?
¿Afrontamos los obstáculos que
surjan con espíritu optimista, con
moral de victoria? Y para eso,
¿apoyamos cada actividad apostólica
concreta con la oración y con el
sacrificio? ¿Damos testimonio de
nuestra fe, sin dejarnos atemorizar
por las dificultades del ambiente?

Repitamos más frecuentemente al
Señor: ¡creo, Señor; ayuda mi



incredulidad! ( Mc 9, 24). Muy
profundamente conmovía a san
Josemaría esta petición del padre de
aquel hijo lunático. No nos
conformemos con nuestros modos de
implorar las virtudes teologales al
Señor. San Josemaría, consciente de
que la fe es un don sobrenatural que
sólo Dios puede infundir e
intensificar en el alma, manifestaba
en una ocasión: «Todos los días, no
una vez sino muchas, se lo repito
yo (...). Le diré algo que le pedían
los Apóstoles (...): adáuge nobis
fidem! ( Lc 17, 5), auméntanos la
fe. Y añado: spem, caritátem; 
auméntanos la fe, la esperanza y
la caridad » [20].

Un firme punto de apoyo

13. El Santo Padre Benedicto XVI, en
diversas ocasiones, ha hecho notar
las contradicciones del tiempo en
que vivimos. «En numerosas partes
del mundo existe hoy un extraño



olvido de Dios. Parece que todo
marche igualmente sin Él. Pero al
mismo tiempo existe también un
sentimiento de frustración, de
insatisfacción de todo y de todos.
Dan ganas de exclamar: ¡no es
posible que la vida sea así!
Verdaderamente no. Y de este
modo, junto al olvido de Dios
existe como un "boom" de lo
religioso. No quiero desacreditar
todo lo que se sitúa en este
contexto. Puede darse también la
alegría sincera del
descubrimiento. Pero, a menudo,
la religión se convierte casi en un
producto de consumo. Se escoge
aquello que agrada, y algunos
saben también sacarle provecho.
Pero la religión buscada a la
"medida de cada uno" a la postre
no nos ayuda. Es cómoda, pero en
el momento de crisis nos abandona
a nuestra suerte» [21] . Y el Papa
concluye con la siguiente invitación: 
«Ayudad a los hombres a descubrir



la verdadera estrella que nos
indica el camino: Jesucristo» [22].

A pesar del clima de relativismo y
permisivismo dominante en amplios
estratos de la sociedad, muchas
personas se hallan sedientas de
eternidad, quizá tras haber tratado
inútilmente de saciarla en las cosas
perecederas. ¡Qué gran verdad se
encierra en aquellas conocidas
palabras de san Agustín!: «Nos
hiciste, Señor, para ti y nuestro
corazón está inquieto hasta que
descansa en ti» [23] . Sólo Dios, en
efecto, satisface completamente los
anhelos del espíritu humano. Por
eso, seamos mujeres y hombres de
recia piedad, que acuden a los
diversos modos de orar —el
auténtico quitapesares— con
sinceros deseos de ser más
rezadores. Acerquémonos a la Santa
Misa con fe honda, persuadidos de
que se hace sacramentalmente
presente el Sacrificio del Calvario, el



Sacrificio que nos trajo la salvación y
nos revitaliza para la batalla de cada
día hacia la santidad.

14. Causaba una profunda impresión
la fe, la piedad, el recogimiento con
que san Josemaría se metía —cuerpo
y alma— en el tiempo de la
Consagración eucarística. Se
maravillaba a diario, con renovado
agradecimiento y nueva devoción
ante el misterio de la
transustanciación, ante este
entregamiento del Hijo de Dios al
Padre, con el Espíritu Santo, por las
almas. Pienso que no exagero al
afirmar que, al saberse en esos
instantes ipse Christus , de ahí extraía
toda la fuerza de su eficacia y de su
extensa actuación apostólica. Con
idéntica fe ardiente se le
contemplaba mientras repetía, antes
de dar la Sagrada Comunión, las
palabras del Bautista: ecce agnus Dei!
Exhortó a todos los católicos, y lo
repetía a sus hijas e hijos, a los



sacerdotes, que es necesario
identificarse con Cristo, porque así
nos ha invitado Él y porque así
atraeremos a las almas hacia el Amor
de Dios. Actualizar nuestra fe, como
nuestro Padre, precisamente en el
momento de la transustanciación es
una ayuda poderosa para hacer de
cada día una misa.

Esta certeza de que Dios quiere
contar con nosotros puede y debe
constituir un firme punto de apoyo
para renovar diariamente nuestro
afán apostólico; ha de ser un impulso
que nos empuje —llenos de
esperanza y optimismo sobrenatural
— al servicio de las personas que
pasan a nuestro lado: «Nos hemos
de encender en el deseo y en la
realidad de llevar la luz de Cristo,
el afán de Cristo, los dolores y la
salvación de Cristo, a tantas
almas de colegas, de amigos, de
parientes, de conocidos, de
desconocidos —sean cualesquiera



sus opiniones en cosas de la tierra
—, para darles a todos un buen
abrazo fraterno. Entonces
seremos rubí encendido, y
dejaremos de ser esta nada, este
carbón pobre y miserable, para
ser voz de Dios, luz de Dios, ¡fuego
de Pentecostés! » [24].

ALGUNOS CAMPOS PRIORITARIOS

15. En todo el mundo y siempre, hay
que realizar un hondo apostolado de
la inteligencia. "Comunicar" sobre la
verdad para "comunicar" la Verdad.
Esta es la síntesis de toda la tarea
apostólica. No cabe el cansancio en la
petición a Dios —con humildad, con
insistencia, con confianza— de que
abra a su luz las inteligencias y los
corazones. Muchas gentes repiten,
como los Magos: hemos visto su
estrella en el Oriente y hemos venido a
adorarle ( Mt 2, 2). Nos lo
manifestarán si los que creemos en
Cristo nos acercamos a todos con



sincera amistad, impregnada de
caridad y comprensión, de simpatía
también humana, avalada por la vida
de piedad; y también con
agradecimiento por el bien que no
pocos realizan en tantas áreas.

Lo que maravilla en la actitud de los
Magos —comenta Benedicto XVI—, « 
es que se postraron en adoración
ante un simple niño en brazos de
su madre, no en el marco de un
palacio real, sino en la pobreza de
una cabaña en Belén (cfr. Mt 2, 11).
¿Cómo fue posible? ¿Qué
convenció a los Magos de que
aquel niño era "el rey de los
judíos" y el rey de los pueblos?
Ciertamente los persuadió la señal
de la estrella, que habían visto "al
salir", y que se había parado
precisamente encima de donde
estaba el Niño (cfr. Mt 2, 9). »Pero
tampoco habría bastado la
estrella, si los Magos no hubieran
sido personas íntimamente



abiertas a la verdad. A diferencia
del rey Herodes, obsesionado por
sus deseos de poder y riqueza, los
Magos se pusieron en camino hacia
la meta de su búsqueda, y cuando
la encontraron, aunque eran
hombres cultos, se comportaron
como los pastores de Belén:
reconocieron la señal y adoraron
al Niño, ofreciéndole los dones
preciosos y simbólicos que habían
llevado consigo» [25].

No olvidemos que «Nuestro Señor
se dirige a todos los hombres, para
que vengan a su encuentro, para
que sean santos. No llama sólo a
los Reyes Magos, que eran sabios y
poderosos; antes había enviado a
los pastores de Belén, no ya una
estrella, sino uno de sus ángeles
(cfr. Lc 2, 9). Pero, pobres o ricos,
sabios o menos sabios, han de
fomentar en su alma la
disposición humilde que permite
escuchar la voz de Dios » [26].



16. Esta labor no está reservada a
personas que trabajen en campos
especialmente cualificados. De gran
eficacia será siempre el apostolado
personal de cada cristiano, en el
ámbito en el que habitualmente se
desenvuelve su existencia ordinaria.
Por eso, os sugiero que nos
detengamos, en un examen
personalísimo, sobre cómo
procuramos ayudar a las almas para
que se avecinen a Dios: qué oración;
qué sacrificios; cuántas horas de
trabajo bien acabado hemos
ofrecido; qué conversaciones hemos
mantenido —oralmente, por escrito
— con amigos, parientes,
compañeros, conocidos. Contagiemos
esta santa preocupación a quienes
con nosotros conviven, porque la fe
en la eficacia de las enseñanzas de
Cristo nos ha de estimular a servir y
a querer más a nuestros hermanos y
hermanas: nadie nos puede dejar
indiferentes.



El apostolado de la inteligencia, como
digo, es tarea de todos. Pero, sin
perder de vista los numerosos
campos en los que resulta urgente
una nueva evangelización, hoy
resulta prioritario impregnar con la
doctrina de Cristo algunos ámbitos
particulares . Basta considerar las
tareas de los gobernantes, de los
científicos e investigadores, de los
profesionales de la opinión pública,
etc.; sin olvidar que todos los
hombres y mujeres experimentan —
experimentamos— la necesidad de
escuchar la voz del Señor y de
seguirla.

«La lucha por el alma del mundo
contemporáneo es enorme allí donde
el espíritu de este mundo parece más
poderoso», escribía el beato Juan
Pablo II, a causa de la existencia «de
"modernos areópagos", es decir, de
nuevos púlpitos. Estos areópagos son
hoy el mundo de la ciencia, de la
cultura, los medios de comunicación;



son los ambientes en los que se crean
las élites intelectuales, los ambientes
de los escritores y los artistas» [27].

La investigación y la enseñanza

17. Aunque hemos de estar siempre
abiertos a todos, queda claro que dar
a conocer el Evangelio a las personas
que se mueven en ambientes
intelectuales, adquiere una gran
importancia. Concretamente,
quienes trabajan en instituciones
universitarias han de recordar unas
palabras del Señor, dirigidas a todos,
y cabe considerar que van
especialmente a ellos: vos estis lux
mundi ( Mt 5, 14), debéis ser luz del
mundo. En efecto, su tarea
profesional les coloca en la
vanguardia de la nueva
evangelización. San Josemaría, que
tanto impulsó —incluso antes de
1928— el apostolado con
intelectuales, escribía: «La
Universidad tiene como su más



alta misión el servicio a los
hombres, el ser fermento de la
sociedad en que vive » [28].

Palabras que expresan muy bien cuál
ha de ser la dirección apostólica que
han de seguir quienes actúan en esos
ambientes: ser fermento, dar luz y
calor —la luz y el calor del Evangelio
— para que sus amigos y colegas, sus
alumnos, impregnen su alma y su
actuación con la Buena Nueva de
Cristo, en plena fidelidad al
Magisterio de la Iglesia. De este modo
contribuirán a la evangelización de
la cultura. De perenne actualidad se
demuestra aquel punto de Camino : 
«Has de prestar Amor de Dios y
celo por las almas a otros, para
que éstos a su vez enciendan a
muchos más que están en un
tercer plano, y cada uno de estos
últimos a sus compañeros de
profesión. »¡Cuántas calorías
espirituales necesitas! —Y ¡qué
responsabilidad tan grande si te



enfrías!, y —no lo quiero pensar—
¡qué crimen tan horroroso si
dieras mal ejemplo! » [29].

No permitamos que caiga en el vacío
el sano reto de fomentar que muchas
personas e instituciones, en todo el
mundo, promuevan —empujados
por el ejemplo de los primeros
cristianos— una nueva cultura, una
nueva legislación, una nueva moda,
coherentes con la dignidad de la
persona humana y su destino a la
gloria de los hijos de Dios en
Jesucristo (cfr. 2 Cor 3, 18). Si todos
hemos de rezar y colaborar con
entera generosidad para lograrlo, a
los profesores de universidad y a los
investigadores les incumbe la
responsabilidad de un empeño
hondo y perseverante, para
aprovechar cada una de las
ocasiones que les proporciona el
ejercicio de la profesión. La fe se
configura, en este contexto, como el
apoyo para avanzar hacia la verdad



al tiempo que nos empeñamos, por la
misma fuerza de la virtud, a llevarla
a todos los ámbitos, y ayudar a que la
reciban o la aumenten quienes nos
rodean.

18. La investigación ocupa un lugar
destacado en el trabajo de los
profesores universitarios y de otros
intelectuales. En esa tarea, el
cristiano empeñado en la búsqueda y
difusión de la verdad, animado por el
recto afán de colaborar en la
configuración de un saber que
supere la fragmentación y el
relativismo, descubre constantes
oportunidades para desarrollar un
hondo apostolado doctrinal. Ningún
tema de investigación, ningún área
del amplio campo de la enseñanza es
neutra desde el punto de vista de la
fe. Todo nuestro quehacer, hasta
unas lecciones de ciencias químicas
—por señalar un ejemplo bien
gráfico— pueden cooperar o no a la
extensión del Reino de Cristo. «La



necesaria objetividad científica
rechaza justamente toda
neutralidad ideológica, toda
ambigüedad, todo conformismo,
toda cobardía: el amor a la
verdad compromete la vida y el
trabajo entero del científico » [30] .
Si al profesor, al investigador, le
mueve principalmente el deseo de
dar gloria a Dios y de servir a las
almas, entonces la coherencia
cristiana de su ejemplo, la
disponibilidad que muestra hacia
alumnos y colaboradores, la rectitud
con que enfoca su labor, el empeño
por formar a sus discípulos y
transmitir su saber, contribuyen
indudablemente a que las personas
que le escuchan o que reciben el eco
de su trabajo, descubran o palpen la
huella de los seguidores de Cristo.

Por otra parte, estos trabajos
científicos facilitan las relaciones
profesionales con investigadores
prestigiosos del propio país o de



otros países; conducen a establecer
amistades sinceras, que son el
ambiente natural del apostolado
personal, que facilita lograr que los
colegas, en su trabajo investigador,
respeten al menos los principios
morales fundamentales.

Los católicos responsables que
intervienen en estos lugares
cruciales para la nueva
evangelización, deberían
preguntarse cómo llegar, en la
medida de sus posibilidades, también
a los medios de comunicación y a los
foros de opinión, para transmitir
buena y sólida doctrina en materias
de su especialidad: colaborando en la
prensa; interviniendo en programas
de radio y de televisión o a través de
internet; participando en actividades
culturales, ofreciendo una opinión
científica autorizada sobre temas que
surgen en el debate público, etc. Y, a
su vez, los católicos que promueven
empresas de comunicación y opinión



pública, o trabajan profesionalmente
en esos medios, deben esforzarse
para que sus páginas o sus cámaras
presenten, con altura y rigor, lo
limpio y lo recto que se realiza en
estos espacios.

Me interesa que quede bien claro
que quienes intervienen en estas
áreas, han de sentir la
responsabilidad de sacar partido a
sus talentos, sin olvidar que otras
muchas personas, con trabajos
materiales o aparentemente de poco
relieve, se esmeran en convertir su
ocupación en plegaria a Dios, para
que los hombres y mujeres que
cuentan en las áreas que dirigen la
sociedad sepan ser enteramente
responsables, conscientes de que
Dios les pedirá cuenta de su
rendimiento; y han de mostrarse
muy agradecidos a los que trabajan,
por así decir, en la penumbra. Viene
muy al caso lo que comentaba san
Josemaría: ¿quién tiene más



importancia, el Rector Magnífico de
una Universidad o la última persona
que atiende la manutención del
edificio? Y se contestaba sin dudar: el
que cumple su tarea con más fe, con
más afán de santidad.

Armonía entre fe y razón

19. Los que nos sabemos hijos de
Dios hemos de propagar que no hay
«motivo de competitividad alguna
entre la razón y la fe: una está dentro
de la otra, y cada una tiene su propio
espacio de realización (...). Dios y el
hombre, cada uno en su respectivo
mundo, se encuentran así en una
relación única. En Dios está el origen
de cada cosa, en Él se encuentra la
plenitud del misterio, y ésta es su
gloria; al hombre le corresponde la
misión de investigar con su razón la
verdad, y en esto consiste su
grandeza» [31].

Mantiene plena actualidad el
horizonte que describía san



Josemaría: «Sobre la base firme de
un profundo saber científico,
hemos de mostrar que no hay
oposición alguna entre la fe y la
razón » [32] , sino que, al contrario,
debe existir una plena sintonía,
porque los dos ámbitos de
conocimiento proceden de Dios, del 
Logos creador que, además, se ha
hecho hombre.

En la Carta apostólica Novo millénnio
ineúnte , Juan Pablo II escribió: «Para
la eficacia del testimonio cristiano,
especialmente en estos campos
delicados y controvertidos, es
importante hacer un gran esfuerzo
con el fin de explicar adecuadamente
los motivos de las posiciones de la
Iglesia, subrayando, sobre todo, que
no se trata de imponer a los no
creyentes una perspectiva de fe, sino
de interpretar y defender los valores
radicados en la naturaleza misma del
ser humano. La caridad se convertirá
entonces necesariamente en servicio



a la cultura, a la política, a la
economía, a la familia, para que en
todas partes se respeten los
principios fundamentales, de los que
depende el destino del ser humano y
el futuro de la civilización» [33] .
Para esta tarea, se necesita don de
lenguas , que se alcanza cuando se
invoca con fe al Espíritu Santo y se
ponen los medios humanos.

De todos es conocida la plena
libertad que, dentro de la doctrina
católica, la Iglesia reconoce a sus
hijos en la propia actuación
profesional y en cuanto ciudadanos,
iguales a los demás ciudadanos. La
sensibilidad hacia los problemas
humanos, el sentido sobrenatural
para enjuiciarlos y resolverlos
cristianamente, según la recta
conciencia bien formada, ha de
espolear la responsabilidad
apostólica personal, para aportar al
debate científico una visión más
humana y siempre cristiana. Por eso,



conviene abordar con rectitud seria
aquellos trabajos que presentan
especial relevancia doctrinal y ética,
en las áreas científicas y humanistas
propias de cada uno. La crisis moral
por la que atraviesa la sociedad, y la
necesidad perenne de evangelizar,
vuelven aún más urgente que los
investigadores cristianos no cejen en
esta labor y desarrollen con
constancia y hondura esos temas,
para contribuir a resolver
correctamente los problemas
actuales.

La moralidad pública

20. Otro desafío prioritario de
evangelización es el de la moralidad
pública. Uno de los obstáculos que
con mayor virulencia se opone al
reinado de Cristo, en las almas y en
la entera sociedad, se alza con la ola
de sensualidad que invade las
costumbres, las leyes, las modas, los
medios de comunicación, las



expresiones artísticas. Para frenar
este ataque virulento, además de
rezar y de invitar a rezar, de reparar
y de mover a la reparación, movidos
por una responsabilidad cristiana y
también humana, hemos de
movilizar a muchas personas —
católicos o no, pero hombres y
mujeres de buena voluntad—
instándoles a que sientan la urgencia
de hacer algo . Sobran los lamentos
estériles, y mucho más cualquier
actitud de indiferencia, de
conformarse con no causar
personalmente el mal. Por el
contrario, a toda hora se presenta el
momento propicio de lanzarse con
mayor brío a un apostolado capilar, a
una mudanza radical, comenzando
por la propia vida, el propio hogar, el
propio ambiente profesional.

Escuchemos al Apóstol de los
gentiles, que nos exhorta: no recibáis
en vano la gracia de Dios. Porque
dice: "en el tiempo favorable te



escuché. Y en el día de la salvación te
ayudé". Mirad, ahora es el tiempo
favorable, ahora es el día de la
salvación (2 Cor 6, 1-2). Hemos de
proceder los cristianos con la
seguridad de la fe, precisamente para
sanar todo lo que a nuestro
alrededor desentona con la ley de
Dios, sin respetos humanos, sin
miedo a que se note nuestra
condición de personas convencidas
de nuestra fe. Hay valores que no son
negociables, como repetidas veces ha
manifestado Benedicto XVI: «La
protección de la vida en todas sus
etapas, desde el momento de la
concepción hasta la muerte
natural; el reconocimiento y
promoción de la estructura natural
de la familia, como unión entre un
hombre y una mujer basada en el
matrimonio, y su defensa contra
los intentos de equipararla
jurídicamente a formas
radicalmente diferentes de unión
que, en realidad, la perjudican y



contribuyen a su desestabilización,
oscureciendo su carácter
particular y su irreemplazable
papel social; la protección del
derecho de los padres a educar a
sus hijos» [34].

El Papa aclaraba que «estos
principios no son verdades de fe,
aunque reciban de la fe una nueva
luz y confirmación. Están inscritos
en la misma naturaleza humana y,
por tanto, son comunes a toda la
humanidad. La acción de la Iglesia
en su promoción no es, pues, de
carácter confesional, sino que se
dirige a todas las personas,
prescindiendo de su afiliación
religiosa. Esta acción es tanto más
necesaria cuanto más se niegan o
tergiversan estos principios,
porque eso constituye una ofensa
contra la verdad de la persona
humana, una grave herida causada
a la justicia misma» [35].



21. Idéntico razonamiento, con igual
motivo, cabe sostener sobre puntos
esenciales de la doctrina cristiana
que sufren, en nuestros días, un
acoso intolerante por parte de grupos
de personas ciegamente obstinadas
en eliminar el sentido religioso de la
sociedad civil. Desgraciadamente
abundan los ejemplos; desde burdos
ataques a Jesucristo, a quien tratan
de poner en ridículo, hasta
acusaciones calumniosas contra la
Iglesia, sus ministros, sus
instituciones.

La tarea del cristiano, que desea ser
coherente con su vocación, consiste
en mostrar a Cristo a los demás,
saberse altavoz —primero con el
ejemplo, pero también con la palabra
oportuna— de las enseñanzas de la
Iglesia, especialmente en los temas
más debatidos en la opinión pública.
Salta a mi memoria lo que tan
claramente expuso don Álvaro:
«Como es preciso barrer primero la



propia casa (...), cada uno debe
examinar cómo se preocupa de este
cometido eminentemente cristiano» 
[36] . Palabras que suenan como un
eco de la predicación del Apóstol a
los primeros fieles: ésta es la
voluntad de Dios: vuestra
santificación (...); que cada uno sepa
guardar su propio cuerpo santamente
y con honor, sin dejarse dominar por
la concupiscencia, como los gentiles,
que no conocen a Dios. En este asunto,
que nadie abuse ni engañe a su
hermano (...); porque Dios no nos
llamó a la impureza, sino a la
santidad (1 Ts 4, 3-7).

La recomendación de san Pablo
adquiere singular relieve en las
circunstancias presentes. Resulta
imposible, en efecto, luchar
eficazmente contra esa ola viscosa y
sucia que pugna por envolverlo todo,
si en nuestro interior se admite
alguna complicidad —aunque
parezca pequeña— con esas «cosas



perversas, que suben y suben,
hirviendo dentro de ti, hasta
querer anegar con su
podredumbre bienoliente los
grandes ideales, los mandatos
sublimes que Cristo mismo ha
puesto en tu corazón » [37].

Con el mismo relieve destaca el texto
de san Gregorio Nacianceno, que el
beato Juan Pablo II citaba en su
exhortación apostólica sobre la
misión de los Obispos. Así se
expresaba ese Padre y Doctor de la
Iglesia: «Primero purificarse y luego
purificar; primero dejarse instruir
por la sabiduría y luego instruir;
primero convertirse en luz y luego
iluminar; primero acercarse a Dios y
luego llevar a otros a Él; primero ser
santos y luego santificar» [38].

Porque no nos consideramos mejores
que los demás —y no nos
equivocamos en esta apreciación—,
nos conviene volver una vez y otra a



tratar de adecuar lo más
perfectamente posible nuestra
situación personal a la doctrina de
Jesucristo. Hemos de persuadirnos
de que, primero, hemos de pelear en
nuestro interior, decididos de verdad
a conformar con el querer de Dios
nuestros pensamientos, proyectos,
palabras y obras, hasta los más
pequeños: «La lucha tiene un
frente dentro de nosotros mismos,
el frente de nuestras pasiones.
Vigila quien pelea interiormente,
para apartarse decididamente de
la ocasión de pecado, de lo que
puede debilitar la fe, desvanecer
la esperanza o desmejorar el
Amor » [39].

22. Aquí se centra —se centrará
siempre— un punto de examen
diario para los próximos meses.
¿Cómo es nuestra lucha por la
santidad? ¿Descendemos a detalles
concretos, en sintonía con lo que nos
sugieren en la dirección espiritual



personal? ¿Acudimos con frecuencia
al Señor, implorando una fina
delicadeza de conciencia —que en
nada coincide con los escrúpulos—,
para descubrir las pequeñas grietas
en los muros del alma, por las que
intenta introducirse el enemigo
restando eficacia también a nuestra
tarea apostólica? ¿Nos llena de
contento la posibilidad de encontrar
nuevos puntos de lucha, para
afrontarlos decididamente,
deportivamente, sostenidos por la
gracia de Dios?

Non enim vocávit nos Deus in
immundítiam sed in sanctificatiónem
(1 Ts 4, 7). Nos ha llamado Dios, no a
la inmundicia, sino a la santidad.
Aunque otra cosa pretendan inculcar
algunos medios de comunicación o
desviaciones de cualquier tipo —con
la complicidad, en primer término,
de nuestras tendencias desordenadas
—, la pelea por la limpieza de
conducta se muestra siempre



atractiva, siempre posible; por tanto,
en cualquier circunstancia puede y
debe proponerse este ideal a cada
persona, por aparentemente lejos
que se encuentre de esta meta. No
existe criatura humana que no
busque un asidero donde agarrarse,
en este mar de olas y tempestades
que atraviesa nuestra época, y que
realmente no es una situación nueva.
Los cristianos contamos con la
inmensa fortuna y capacidad de
transmitir esa seguridad, que
muchos anhelan quizá sin darse
cuenta. Sigamos adelante, peleando
con alegría las batallas del Señor (cfr.
1 Mac 3, 2), in hoc pulchérrimo
caritátis bello , en esta hermosísima
pelea de caridad cuyo desenlace feliz
se encuentra plenamente asegurado,
con la victoria del Señor, para los que
se mantienen fieles a su Amor.

23. Benedicto XVI ha subrayado
recientemente la importancia de
recurrir habitualmente al



sacramento de la Penitencia.
Hablando a sacerdotes y a
candidatos al sacerdocio, en el
contexto del Año de la fe , afirmaba
que « la celebración del
sacramento de la Reconciliación es
por sí misma anuncio y por eso
camino que hay que recorrer para
la obra de la nueva evangelización.
»¿En qué sentido la Confesión
sacramental es "camino" para la
nueva evangelización? Ante todo
porque la nueva evangelización
saca linfa vital de la santidad de
los hijos de la Iglesia, del camino
cotidiano de conversión personal y
comunitaria para conformarse
cada vez más profundamente a
Cristo. Y existe un vínculo estrecho
entre santidad y sacramento de la
Reconciliación, testimoniado por
todos los santos de la historia. La
conversión real del corazón, que es
abrirse a la acción transformadora
y renovadora de Dios, es el
"motor" de toda reforma y se



traduce en una verdadera fuerza
evangelizadora. En la Confesión el
pecador arrepentido, por la acción
gratuita de la misericordia divina,
es justificado, perdonado y
santificado; abandona el hombre
viejo para revestirse del hombre
nuevo. Sólo quien se ha dejado
renovar profundamente por la
gracia divina puede llevar en sí
mismo, y por lo tanto anunciar, la
novedad del Evangelio» [40].

La institución familiar

24. En la Obra, debemos
desenvolvernos siempre con el
optimismo y con la visión
sobrenatural que van anejos a la
filiación divina, pero no podemos
ignorar que, en estos momentos, uno
de los ámbitos más amenazado por la
ola del hedonismo es la familia.
Entre los serios perjuicios que esta
situación produce, salta a los ojos el
aumento de las infidelidades



matrimoniales y la creciente
dificultad para que la gente joven se
halle en condiciones de escuchar y de
seguir la llamada de Dios, sobre todo
al celibato apostólico. Por eso, hoy se
revela especialmente urgente y
necesaria una «cruzada de
virilidad y de pureza » [41] , en los
diferentes niveles de la sociedad.

En esta batalla de limpieza, como en
todas las demás virtudes, cobra gran
importancia la delicadeza para
practicar personalmente esta
afirmación gozosa que es la santa
pureza, dentro del estado de cada
uno, y también para no descuidar el
influjo que se puede ejercer
mediante el apostolado de amistad y
de confidencia. Además, siempre
resultan útiles los estudios
interdisciplinares sobre cómo
promover que muchas personas e
instituciones, en todo el mundo,
fomenten —siguiendo el ejemplo de
los primeros cristianos— una nueva



cultura, una nueva legislación, una
nueva moda, a las que me refería
antes.

Habrá que rezar perseverantemente,
habrá que trabajar mucho, para
alcanzar un objetivo tan ambicioso.
Pero así se forjan los cristianos las
metas: magnánimas en los deseos y
adaptadas a la realidad de lo que
individualmente se está en
condiciones de lograr. Hemos de
convencernos de que cada uno está
capacitado para llegar a más, a
bastante más de lo que pensamos, a
base de cosas pequeñas —
afirmaciones, ejemplos, santa
intransigencia— en el propio
ambiente. Me viene a la memoria
una imagen que empleaba san
Josemaría a propósito del problema
ecológico. La recojo aquí, porque me
parece muy ilustrativa de lo que voy
comentando.



«Recientemente les decía a
vuestros hermanos mayores,
acordándome de que hemos
charlado tantas veces de barcas y
de redes, que ahora se habla y se
escribe mucho en todos los sitios
de ecología. Y se dedican, en los
ríos y en los lagos, y en todos los
mares, a tomar muestras de agua,
a analizarlas... Casi siempre el
resultado es que aquello está en
malas condiciones: los peces no
disponen de un ambiente sano,
habitable. »Cuando hemos
hablado de barcas y de redes,
vosotros y yo nos referíamos
siempre a las redes de Cristo, a la
barca de Pedro, y a las almas. Por
algo dijo el Señor: venid en pos de
mí, que Yo haré que vengáis a ser
pescadores de hombres ( Mt 4, 19).
Pues, puede suceder que alguno de
esos peces, de esos hombres,
viendo lo que está sucediendo en
todo el mundo y dentro de la
Iglesia de Dios, ante ese mar que



parece cubierto de inmundicia, y
ante esos ríos que están llenos
como de babas repugnantes,
donde no encuentran alimento ni
oxígeno; si esos peces pensaran —y
estamos hablando de unos peces
que piensan, porque tienen alma
—, podría venirles a la cabeza la
decisión de decir: basta, yo doy un
salto, y ¡fuera! No vale la pena
vivir así. Me voy a refugiar a la
orilla, y allí daré unas boqueadas,
y respiraré un poquito de oxígeno.
¡Basta! »No, hijos míos; nosotros
tenemos que seguir en medio de
este mundo podrido; en medio de
este mar de aguas turbias; en
medio de esos ríos que pasan por
las grandes ciudades y por los
villorrios, y que no tienen en sus
aguas la virtud de fortalecer el
cuerpo, de apagar la sed, porque
envenenan. Hijos míos, en medio
de la calle, en medio del mundo
hemos de estar siempre, tratando
de crear a nuestro alrededor un



remanso de aguas limpias, para
que vengan otros peces, y entre
todos vayamos ampliando el
remanso, purificando el río,
devolviendo su calidad a las aguas
del mar » [42].

25. En medio de coyunturas sociales
y morales semejantes o peores que
las que atravesamos ahora, comenzó
la Iglesia con el afán de cambiar la
atmósfera del decadente imperio
romano, y así hemos de trabajar los
cristianos siempre, buscando con
decisión llevar el ambiente de Cristo
a la humanidad.

En este cometido juegan un papel
insustituible los padres y las madres
de familia: su empeño para imprimir
un tono profundamente cristiano en
sus hogares y en la educación de sus
hijos, hará de esas familias focos de
conducta cristiana, remansos de
aguas limpias que influirán en
muchos matrimonios, facilitando por



otra parte que broten vocaciones de
entrega a Dios en el sacerdocio y en
las variadísimas realidades
eclesiales, tanto en el ámbito secular
como en la vida consagrada; y
nuevos « hogares luminosos y
alegres» , como comentaba san
Josemaría.

A los padres y madres de familia les
corresponde por derecho propio —
insisto— una amplia gama de
apostolado personal con diversas
manifestaciones. Y nada más lógico
que libremente se asocien a otras
muchas personas que experimentan
problemáticas similares, para
afrontar esta situación de clara
trascendencia: el empleo del tiempo
libre, el esparcimiento y la diversión,
los viajes, la promoción de lugares
adecuados para que las hijas y los
hijos vayan madurando humana y
espiritualmente, etc. A los
matrimonios con hijos en edad
escolar, les compete a justo título —



como parte muy importante de su
responsabilidad educativa— la
elección e incluso la promoción de
escuelas y clubes juveniles; además
de que es evidente la gran
importancia de que intervengan
activamente en la marcha de los
centros escolares que frecuentan sus
chicos o chicas, utilizando todos los
instrumentos que la ley pone en sus
manos, para orientarlos
adecuadamente.

En estos últimos tiempos, después de
muchos años de propaganda a favor
de la coeducación, se está abriendo
camino la idea de que la educación
separada de niños y niñas, en los
niveles primario y medio, resulta
beneficiosa para la formación de las
nuevas generaciones. Conviene no
desentenderse de esta labor, y
favorecer el empeño de investigación
y de divulgación —en los aspectos
jurídico, pedagógico y de opinión
pública— para mostrar la legitimidad



y ventajas de este modo de proceder,
que entraña un gran respeto hacia
las niñas y los niños, hacia las chicas
y los chicos adolescentes, y una
comprobada eficacia educativa, y
también de formación humana.

26. Igualmente, en este contexto, es
necesario un recto concepto de la
libertad, ya que con frecuencia se
identifica equivocadamente este don
con la simple capacidad de elegir lo
que más apetece en cada momento,
lo que satisface el capricho o la
comodidad, sin considerar su íntima
ligazón con la verdad. La libertad, un
gran bien natural, quedó debilitada
por el pecado, pero Cristo la sanó con
la gracia y la elevó a la categoría de
la nueva y verdadera libertad
sobrenatural: la de los hijos de Dios
(cfr. Rm 8, 18-19.21). San Josemaría,
precisamente porque se sabía y se
sentía muy hijo de Dios Padre —
filiación que entraña la verdad más
íntima del hombre y de la mujer—,



llegó a alcanzar una comprensión
especialmente profunda de la
libertad cristiana, y puso en guardia
contra «el engaño de los que se
conforman con un triste vocerío:
¡libertad, libertad! Muchas veces
—advertía— , en ese mismo clamor
se esconde una trágica
servidumbre: porque la elección
que prefiere el error, no libera; el
único que libera es Cristo (cfr. Gal 
4, 31), ya que sólo Él es el Camino,
la Verdad y la Vida (cfr. Jn 14, 6) » 
[43] . Y añadía: «La libertad
adquiere su auténtico sentido
cuando se ejercita en servicio de la
verdad que rescata, cuando se
gasta en buscar el Amor infinito
de Dios, que nos desata de todas
las servidumbres » [44].

Como ciudadanos responsables, los
cristianos hemos de hacer todo lo
posible para defender y promover la
libertad propia y la de los demás, y —
a la vez— ayudar a todos a descubrir



esa nueva libertad: hac libertáte nos
Christus liberávit ( Gal 5, 1), con la
que Cristo nos ha liberado. Se trata
de una de las tareas más urgentes de
la nueva evangelización. Ya he
recordado que las personas que
deben santificarse en el estado
matrimonial juegan un papel
insustituible en este cometido; pero
deseo remachar que la obligación de
difundir la recta doctrina sobre el
matrimonio y la familia incumbe a la
responsabilidad de cada una y de
cada uno.

CONOCER Y PROFESAR LA FE

27. Todos los esfuerzos para llevar a
cabo la nueva evangelización —sea
en el apostolado de la inteligencia,
sea en los campos prioritarios que
acabo de señalar— han de
sustentarse en el sólido fundamento
de la fe. Sin fe, en efecto, es imposible
agradar a Dios ( Hb 11, 6 ), precisa la
Sagrada Escritura.



Esta virtud teologal, puerta de la vida
cristiana, pide la adhesión libre del
intelecto, y conduce a la fidelidad
plena a la Voluntad de Dios,
actualizada con las verdades que nos
ha revelado, transmitiéndonos la
seguridad de que han de ser
aceptadas por la misma autoridad
del Creador que, como narran los
pasajes expresos del Génesis, sólo ha
querido el bien de todo lo creado. Por
eso, la fe seriamente asumida y
practicada, estimula a una
continuada confianza, plena, en Dios,
que nos asegura —al ejercitarnos en
ese abandono libre y responsable—
la participación en su misma vida
divina, que se nos ha comunicado
con esas verdades como camino para
alcanzar la unión con el mismo Dios.

« En esta perspectiva, el Año de la
fe es una invitación a una
auténtica y renovada conversión al
Señor, único Salvador del mundo.
En el misterio de su muerte y



resurrección, Dios ha revelado en
plenitud el Amor que salva y llama
a los hombres a la conversión de
vida mediante la remisión de los
pecados (cfr. Hch 5, 31). Para el
apóstol Pablo, este Amor lleva al
hombre a una nueva vida: "Por el
bautismo fuimos sepultados con Él
en la muerte, para que, lo mismo
que Cristo resucitó de entre los
muertos por la gloria del Padre, así
también nosotros andemos en una
vida nueva" ( Rm 6, 4). Gracias a la
fe, esta vida nueva plasma toda la
existencia humana en la novedad
radical de la resurrección» [45].

Ejemplos de fe

28. La epístola a los Hebreos pone
ante nuestros ojos una sucesión de
hombres y mujeres fieles que, a lo
largo de la historia de la salvación,
desde el justo Abel, creyeron en Dios
y se adhirieron a Él con todas las
energías de su inteligencia y de su



voluntad, gastando gozosamente su
existencia en su servicio (cfr. Hb 11,
4-40). Destaca entre todos la figura de
Abrahán, nuestro padre en la fe [46] ,
de quien hemos de aprender
también la fortaleza de su esperanza
en Dios, porque todos hemos de
crecer en vida teologal a lo largo de
los próximos meses, fiándonos más y
más de los medios que nos conducen
al Cielo, y pidiendo con firmeza a la
Trinidad que nos aumente la fe, la
esperanza, la caridad.

Cuando se encontraba en la ciudad
de Ur, en Caldea, «Abrahán oyó la
palabra del Señor que lo arrancaba
de su tierra, de su pueblo, y en cierto
modo de sí mismo, para hacer de él
un instrumento del designio de
salvación que abarcaba el futuro del
pueblo de la alianza e, incluso, de
todos los pueblos» [47] .
Inmediatamente, sin una vacilación,
el patriarca se puso en camino.



Por la fe, Abrahán obedeció al ser
llamado para ir al lugar que había de
recibir en herencia, y salió sin saber
adónde marchaba. Por la fe, peregrinó
por la tierra prometida como en tierra
extraña, y habitó en tiendas, igual que
harían Isaac y Jacob, coherederos de
las mismas promesas; porque
esperaba la ciudad fundada sobre
cimientos, cuyo arquitecto y
constructor es Dios. Por la fe, también
Sara, que era estéril, recibió vigor
para concebir, aun superada ya la
edad oportuna, porque creyó que era
digno de fe el que se lo había
prometido. De modo que de uno solo,
y ya decrépito, nacieron hijos tan
numerosos como las estrellas del cielo
e incontables como las arenas de las
playas del mar ( Hb 11, 8-12).

La misma epopeya de creer
firmemente continúa y se desarrolla
—con una intensidad y extensión
mayor— en el Nuevo Testamento.
Maestra inigualable se nos muestra



la Virgen Santísima, que por la fe « 
acogió la palabra del Ángel y creyó
en el anuncio de que sería la
Madre de Dios en la obediencia de
su entrega (cfr. Lc 1, 38). En la
visita a Isabel entonó su canto de
alabanza al Omnipotente por las
maravillas que hace en quienes se
encomiendan a Él (cfr. Lc 1, 46-55).
Con gozo y temblor dio a luz a su
único Hijo, manteniendo intacta su
virginidad (cfr. Lc 2, 6-7). Confiada
en su esposo José, llevó a Jesús a
Egipto para salvarlo de la
persecución de Herodes (cfr. Mt 2,
13-15). Con la misma fe siguió al
Señor en su predicación y
permaneció con Él hasta el
Calvario (cfr. Jn 19, 25-27). Con fe,
María saboreó los frutos de la
resurrección de Jesús y, guardando
todos los recuerdos en su corazón
(cfr. Lc 2, 19.51), los transmitió a
los Doce, reunidos con Ella en el
Cenáculo para recibir el Espíritu
Santo (cfr. Hch 1, 14; 2, 1-4)» [48] .



Por eso, meditar y adentrarse en la fe
de María nos conduce y ayuda a
sentir la dependencia total que de
Dios tenemos; dependencia que nos
hace entender que, agarrados
firmemente a su mano, nos volvemos
capaces de cumplir maravillas, con
un relieve extraordinario para
nuestra propia existencia, para la
Iglesia, para la corredención que nos
ha sido confiada; un relieve
extraordinario que desciende
lógicamente a los quehaceres y
pequeñeces, aparentemente más
indiferentes, ya que con Dios 
póssumus! , lo podemos todo; y sin Él,
nihil , nada.

Por la fe, los Apóstoles dejaron todo
para seguir al Maestro. Del mismo
modo actuaron los discípulos de la
primera hora, y los mártires que
entregaron su vida por testimoniar el
Evangelio, e innumerables cristianos
de todos los tiempos, también
recientes. « Por la fe, hombres y



mujeres de toda edad, cuyos
nombres están escritos en el libro
de la vida (cfr. Ap 7, 9; 13, 8), han
confesado a lo largo de los siglos la
belleza de seguir al Señor Jesús allí
donde se les llamaba a dar
testimonio de su ser cristianos: en
la familia, la profesión, la vida
pública y el desempeño de los
carismas y ministerios que se les
confiaban» [49].

El ejemplo de san Josemaría

29. Fijemos nuestros ojos en la
historia de la Iglesia, en la que nunca
han faltado hombres y mujeres que
han sido instrumentos en las manos
de Dios para dar nuevo impulso y
vitalidad a la fe del pueblo cristiano
en momentos de dificultad. Yo pienso
en el ejemplo de nuestro Fundador.
San Josemaría meditó mucho sobre
la figura y la respuesta de aquellos
predecesores nuestros en la fe. Por
eso, como el patriarca Abrahán,



nuestro Padre abandonó sus
proyectos nobles y, obediente a la voz
divina, se hizo peregrino por todos
los senderos del mundo, para
enseñar a sus hermanos y hermanas
una doctrina «vieja como el
Evangelio y como el Evangelio
nueva » [50] : que Dios nos convoca a
todos a ser santos en el trabajo y en
las circunstancias de la vida
ordinaria, en medio de las realidades
temporales. Fue un hombre, un
sacerdote, de fe y de esperanza:
virtudes que, junto con la caridad, el
Señor infundió con creciente
intensidad en su alma. Por cultivar
esa fe gigante y esa gran esperanza,
alcanzó la capacidad de llevar a
término la misión que había
recibido, y hoy son innumerables — 
como las estrellas del cielo, como las
arenas de la playa ( Gn 22, 17)— las
personas de diferente edad, raza y
condición que se alimentan de ese
espíritu y buscan así la gloria de
Dios.



La existencia de san Josemaría
manifiesta que cada jornada nuestra
puede y debe ser tiempo de fe, de
esperanza, de amor, sin concesiones
al egoísmo. Conviene, pues, que nos
preguntemos cómo se manifiestan
las virtudes teologales en nuestra
conducta diaria: si sabemos
reconocer la mano providente de
nuestro Padre Dios en todas las
circunstancias, tanto en las que se
presentan con un aspecto favorable
como en aquéllas que parecen
adversas; es decir, si estamos
firmemente persuadidos de que 
ómnia possibília credénti ( Mc 9, 23 ),
que todo es posible para el que cree,
aunque carezca de méritos
personales y de medios humanos; si
somos optimistas en el apostolado,
con un optimismo sobrenatural
basado en la convicción de que —
como afirma el Apóstol— ómnia
possum in eo, qui me confórtat ( Flp 4,
13), todo lo podemos en Cristo, que es
nuestra fortaleza.



Quizá hayamos de concluir que
todavía no nos ejercitamos con
suficiente intensidad en estas
virtudes. Cabe, entonces, aplicarnos
las consideraciones de san
Josemaría: «Nos falta fe. El día en
que vivamos esta virtud —
confiando en Dios y en su Madre—,
seremos valientes y leales. Dios,
que es el Dios de siempre, obrará
milagros por nuestras manos. »—
¡Dame, oh Jesús, esa fe, que de
verdad deseo! Madre mía y Señora
mía, María Santísima, ¡haz que yo
crea! » [51].

Nuestro Padre imploró muchas
veces, para sí mismo, para sus
numerosos hijos e hijas, y para todos
los cristianos, el crecimiento en las
virtudes teologales: adáuge nobis
fidem, spem, caritátem! , auméntanos
la fe, la esperanza y el amor, rezaba
cada día, pidiéndolo también —sin
palabras, con el corazón— mientras
alzaba la Hostia o el cáliz en la Santa



Misa. Le movía el único fin de ser
mejor servidor —y de que fuésemos
mejores servidores— de Dios y de las
almas en cualquier hora y situación.
En esto radica, insisto, el presupuesto
necesario para que el caminar de la
Iglesia se llene de nuevos frutos,
ahora y siempre. Como escribe el
Papa, « deseamos que este Año
suscite en todo creyente la
aspiración a confesar la fe con
plenitud y renovada convicción,
con confianza y esperanza » [52].

« Reflexionar sobre el mismo acto
con el que se cree —añade el Papa
—, es un compromiso que todo
creyente debe de hacer propio,
sobre todo en este Año . No por
casualidad, los cristianos en los
primeros siglos estaban obligados
a aprender de memoria el Credo .
Esto les servía como oración
cotidiana para no olvidar el
compromiso asumido con el
bautismo » [53].



Pedir la fe y profundizar en esta
virtud

30. A lo largo de estos meses —ojalá
consigamos crear ese ánimo para
siempre—, al rezar el Credo en la
Misa y en otros momentos,
esforcémonos para profesar la fe de
la Iglesia con mayor conciencia, con
una atención más inmediata a las
palabras y a su significado. También
supondrá una gran ayuda el estudio
y la frecuente meditación de los
diversos artículos que componen el
Símbolo. Entre los medios que
Benedicto XVI sugiere para dar
relieve y verdadera eficacia a ese
tiempo, uno de primordial
importancia se concreta en el estudio
del Catecismo de la Iglesia Católica —
o también de su Compendio —,
preciosa herencia del Concilio
Vaticano II, donde se recogen de
modo completo, orgánico y ordenado
todas las verdades de la doctrina
católica.



« Existe una unidad profunda
entre el acto con el que se cree y
los contenidos a los que prestamos
nuestro asentimiento » [54] . El
conocimiento de los contenidos de la
fe es esencial para poder darles el
propio asentimiento, para adherirse
plenamente con la inteligencia y la
voluntad a lo que propone la Iglesia;
esa aceptación implica, por tanto,
que, cuando se cree, se acoge
libremente todo el misterio de la fe,
ya que Dios mismo garantiza su
verdad al revelarse y ofrecer a
nuestra razón su misterio de amor.

« Por otra parte — prosigue el Papa
— , no podemos olvidar que
muchas personas en nuestro
contexto cultural, aun no
reconociendo en ellos mismos el
don de la fe, buscan con sinceridad
el sentido último y la verdad
definitiva de su existencia y del
mundo. Esta búsqueda es un
auténtico "preámbulo" de la fe,



porque lleva a las personas por el
camino que conduce al misterio de
Dios» [55].

No desfallezcamos en el estupendo
intento de sacar al descubierto las
inquietudes espirituales que anidan
en todas las almas, para ofrecerles la
formación oportuna que sacie su sed
de la Verdad. Especialmente en los
tiempos actuales, adquiere seria
importancia enseñar o recordar, a
quienes tratamos por un motivo u
otro, que la vida terrena constituye
una etapa transitoria de la existencia
humana. Dios nos ha creado para la
vida eterna, nos ha destinado a
participar de su misma Vida divina,
alcanzando así una dicha completa e
inacabable. Este don de la Trinidad
Santísima sólo se logra en plenitud
después de la muerte corporal, pero
comienza ya aquí abajo. Ésta es la
vida eterna: que te conozcan a ti, el
único Dios verdadero, y a Jesucristo, a
quien Tú has enviado ( Jn 17, 3). El que



come mi carne y bebe mi sangre tiene
vida eterna y Yo le resucitaré en el
último día ( Jn 6, 54).

31. En los meses venideros se nos
presenta una nueva oportunidad de
meditar con hondura en el misterio
de Jesucristo. Con sus obras y sus
palabras, Jesús nos ha manifestado al
Padre y nos ha mostrado el camino
que a Él conduce; nos ha facilitado lo
necesario para alcanzar la meta: la
Iglesia, con sus sacramentos e
instituciones; y, más aún, nos ha
enviado el Espíritu Santo que,
habitando por la gracia en las almas,
impulsa constantemente a los
hombres hacia la casa del Padre.
Todo brota como fruto de la
benevolencia divina, porque en esto
consiste el amor: no en que nosotros
hayamos amado a Dios, sino en que Él
nos amó y envió a su Hijo como
víctima propiciatoria por nuestros
pecados (1 Jn 4, 10).



Convenzámonos del papel
fundamental de meditar y de invitar
a los demás a meditar esta verdad
esencial: «¡Dios nos ama!: el
Omnipotente, el Todopoderoso, el
que ha hecho cielos y tierra » [56] .
Asombrémonos y agradezcamos este
impresionante anuncio, que hemos
de difundir por todas partes
mediante una universal catequesis.
Precisamente esta palabra, 
catequesis , en su etimología griega
más literal, significa "hacer sonar en
los oídos" un mensaje; para los
cristianos, el método de enseñanza
usado por la Iglesia ya en los
primeros momentos, desde que
comenzó a transmitir a la
humanidad la margarita
preciosísima y el tesoro de la
salvación, como explicaba el
Maestro. Así, escuchando, acogieron
la buena nueva los primeros
discípulos del Señor, y la
transmitieron a otros de forma que
comprometía el querer y el obrar de



quienes la oían y la incorporaban a
su conducta.

Y del mismo modo hemos de
comportarnos ahora, después de
veinte siglos de cristianismo: hacer
resonar la Verdad traída por
Jesucristo en el corazón de las
personas con las que coincidimos en
nuestro caminar por la tierra, y
también —mediante la oración— en
quienes no tratamos personalmente.
A cada uno, a cada una, del modo
oportuno, hemos de manifestarle:
¡Dios ha pensado en ti desde toda la
eternidad! ¡Dios te ama! ¡Dios ha
preparado para ti un lugar inefable,
el Cielo, donde Él mismo se te
entregará en posesión y goce eternos,
saciando con creces las ansias de
felicidad que anidan en tu corazón!

32. No cabe dar por supuestas estas
verdades fundamentales. Muchas
personas no conocen a Dios o se han
formado de Él una idea equivocada.



Unos se imaginan un Dios celoso del
cumplimiento de la ley, siempre
pronto al castigo, o un Dios al que se
acude sólo en caso de necesidad;
otros piensan en un Dios encerrado
en su propia felicidad, muy lejos de
las penas y angustias de los
hombres... No dejemos de
preguntarnos si, por nuestra alegría
y nuestra paz, los que nos ven
pueden tocar la Bondad del Señor
con sus hijos.

Todos necesitamos reforzar
constantemente «esa base de ideas
claras sobre los temas
fundamentales, para estar en
condiciones de iluminar tantas
inteligencias y de defender a la
Iglesia de los ataques, que recibe a
veces de todas las partes: ideas
claras sobre las verdades
dogmáticas y morales; sobre las
exigencias de la familia y de la
enseñanza cristiana; sobre los
derechos al trabajo, al descanso, a



la propiedad privada, etc.; sobre
las libertades fundamentales de
asociación, de expresión, etc. De
esta manera podréis experimentar
gozosamente la verdad de
aquellas palabras: véritas
liberábit vos ( Jn 8, 32), porque la
verdad os dará alegría, paz y
eficacia» [57].

Pidamos reciamente al Espíritu Santo
que nos asista, para que sepamos
presentar un testimonio convincente,
y exponer —según la ciencia y la
formación de cada uno— los
argumentos racionales que ayuden a
cada criatura a abrir su mente a la
verdad. Recemos con perseverante
confianza. Este punto se alza como el
más importante, y recordemos la
promesa del Señor: os aseguro que si
dos de vosotros se ponen de acuerdo
en la tierra sobre cualquier cosa que
quieran pedir, mi Padre que está en
los cielos se lo concederá ( Mt 18, 19).
Si permanecemos bien unidos en la



oración, cerrando filas como un
ejército en orden de batalla (Ct 6, 4),
una batalla de paz y de alegría,
conseguiremos del Cielo lo que a Dios
suplicamos.

Comentando el versículo del
Evangelio, que acabo de transcribir,
Benedicto XVI señala que « el verbo
que usa el evangelista para decir
"se ponen de acuerdo" (...)
encierra la referencia a una
"sinfonía" de corazones. Esto es lo
que influye en el corazón de Dios.
El acuerdo en la oración resulta
importante para que la acoja el
Padre celestial » [58] .
Mantengámonos siempre muy
pegados al Papa y a sus intenciones,
pues de esta manera nos
acercaremos más a Cristo y, con Él,
por el Espíritu Santo, nuestra
plegaria arribará eficazmente a Dios
Padre.

FORMACIÓN DOCTRINAL



33. Nuestro Padre enumeraba cinco
aspectos fundamentales de la
formación: humana, doctrinal-
religiosa, espiritual, apostólica y
profesional. El Año de la fe nos
ofrece, de manera muy destacada,
una invitación a reflexionar de
nuevo sobre nuestra formación
doctrinal. Y esto, por la sencilla razón
de que toda esta formación se dirige,
desde diversas perspectivas, a que
profundicemos personalmente en los
contenidos de la fe y en el sentido de
la fe misma; y de esta manera, por la
mediación de ese renovado 
intelléctus fídei , podamos anunciar y
proponer de manera adecuada, a
colegas y amigos, el misterio del
Amor de Dios en Jesucristo.

Formación en la doctrina de la
Iglesia

34. Por eso, nuestro Fundador
sintetizó, con frase gráfica, la
actividad fundamental de la Obra: « 



dar doctrina» . De ahí el constante
esfuerzo gustoso para asegurar a los
fieles de la Prelatura el alimento de
la formación, especialmente en su
aspecto doctrinal-religioso. Pienso en
el gozo de nuestro Padre, al
contemplar desde el Cielo cómo
ininterrumpidamente se organizan
esas clases, de acuerdo con los planes
y las necesidades de cada lugar. A
todos os recuerdo lo que nos repetía
insistentemente, para que se nos
grabara a fondo: «Poned mucho
empeño en asimilar la doctrina
que se os da, de manera que no se
estanque; y sentid la necesidad y
el deber gustoso de llevar a otras
mentes la formación que recibís,
para que cuaje en buenas obras,
llenas de rectitud, también en los
corazones de otros » [59].

Para servir, servir , comentaba
muy frecuentemente san Josemaría,
utilizando los diversos significados
de este verbo servir : ser útil a los



demás y tener capacidad real para
afrontar las diferentes
circunstancias. Resumía en esta frase
la importancia de prepararse bien,
en todos los terrenos, deseosos de
prestar una efectiva colaboración a
los planes de Dios y a la Iglesia. 
«Para poder servir a las almas,
tenemos, primero, que servir
nosotros; es decir, formarnos. Si
no, no seremos buenos
instrumentos, no servimos » [60] .
Aplicado a nuestro fin apostólico:
sólo sirve el que tiene y cultiva una fe
viva e ilustrada, porque sólo desde
esa fe puede servir al apostolado de
la Obra y a la formación doctrinal de
los demás.

Convencido de esta perenne
necesidad, san Josemaría fijó las
pautas para la formación doctrinal-
religiosa de los fieles de la Obra y las
desarrolló paulatinamente.
Repasemos en nuestro trato con el
Señor lo que sin interrupción nos



exponía. «Los fines que nos
proponemos corporativamente
son la santidad y el apostolado. Y
para lograr estos fines
necesitamos, por encima de todo,
una formación. Para nuestra
santidad, doctrina; y para el
apostolado, doctrina. Y para la
doctrina, tiempo, en lugar
oportuno, con los medios
oportunos. No esperemos unas
iluminaciones extraordinarias de
Dios, que no tiene por qué
concedernos, cuando nos da unos
medios humanos concretos: el
estudio, el trabajo. Hay que
formarse, hay que estudiar » [61].

El Paráclito, aposentado en las almas
en gracia, con el Padre y con el Hijo,
es verdaderamente —para quienes
escuchan su voz y se muestran
dóciles a sus inspiraciones— el que
hace «penetrar en el espíritu y en el
corazón de los hombres la enseñanza
de Jesús» [62] . Jesucristo mismo le



llamó Espíritu de verdad , y nos
aseguró: cuando venga Aquél, el
Espíritu de la verdad, os guiará hacia
toda la verdad, pues no hablará por sí
mismo, sino que os dirá todo lo que
oiga (...). Él me glorificará porque
recibirá de lo mío y os lo anunciará ( 
Jn 16, 13-14). Y el Santo Padre Juan
Pablo II, comentando estos textos
evangélicos, enseñaba: «Si Jesús ha
dicho de sí mismo: "Yo soy la
Verdad" ( Jn 14, 6), es esta verdad de
Cristo la que el Espíritu Santo hace
conocer y difunde (...). El Espíritu es
Luz del alma: Lumen córdium , como
le invocamos en la secuencia de
Pentecostés» [63].

Los cristianos podemos sabernos
más libres que nadie, si no
permitimos que nos arrastren las
tendencias caducas del momento. La
Iglesia alienta a sus hijos a que se
comporten como « ciudadanos
católicos responsables y
consecuentes, de forma que el



cerebro y el corazón de cada uno
de nosotros no vayan dispares,
cada uno por su lado, sino
concordes y firmes, para hacer en
todo momento lo que se ve con
claridad que hay que hacer, sin
dejarse arrastrar —por falta de
personalidad y de lealtad a la
conciencia— por tendencias o
modas pasajeras : para que no
seamos ya niños que fluctúan y se
dejan llevar de todo viento de
doctrina por la falsedad de los
hombres, que para engañar,
emplean astutamente los artificios
del error ( Ef 4, 14) » [64].

Profundizar en la doctrina de la fe

35. Si anhelamos conocer y amar a
Dios, si deseamos que los demás le
conozcan y le amen, resulta
imprescindible que la doctrina
católica informe cada vez más
nuestro entendimiento y mueva
nuestra voluntad. Ahora, además,



ante una cultura dominante que
tiende a apartarse de Dios, ese deber
se torna especialmente apremiante.

De ahí la importancia decisiva que
adquiere la urgencia de prepararnos
doctrinalmente, sin soluciones de
continuidad. No abandonéis nunca el
estudio y, más concretamente, el
dedicado a la teología, cada uno
según sus posibilidades, para
adquirir ese intelléctus fídei de que os
hablaba. Debemos sentir, pujante y
gozosa, la íntima tensión de la «fides
quærens intelléctum» [65] : la de la
inteligencia informada por la fe, que
impulsa a conocer cada vez más
profundamente lo que se cree. El
estudio de la teología, no rutinario ni
simplemente memorístico, sino vital,
ayuda en gran medida a que lleguen
a ser plenamente connaturales a la
inteligencia las verdades de nuestra
fe y a aprender a pensar en la fe y
desde la fe. Sólo así se está en
condiciones de valorar las múltiples



cuestiones, en ocasiones complejas,
que suscitan las ocupaciones
profesionales y el desarrollo de la
sociedad en su conjunto.
Precisamente porque sois libres,
hijas e hijos míos, porque cada uno
decide y actúa con plena y total
autonomía, esforzaos con particular
atención en la necesidad de formar
bien vuestra inteligencia y vuestra
conciencia, para contar con un
acervo de conocimientos, no sólo de
las ciencias humanas, sino también
de la ciencia teológica, que os
permitan pensar, juzgar y obrar
como corresponde a un cristiano.

Hemos de enriquecernos
intelectualmente para afrontar con
solvencia aquellos temas de la
doctrina católica que guardan
particular importancia en el ámbito
de la propia profesión, o que gozan
de especial actualidad en el país.
Serán diversos de un sitio a otro,
pero hay algunos que —en los



momentos actuales— tienen vigencia
en todas partes: los relacionados con
el matrimonio y la familia, la
educación, la bioética, etc.

36. En esta línea, os he insistido en
que se siga impulsando la mejora y la
especialización de profesores en los
diversos Stúdia Generália de la
Prelatura; que se fomenten líneas de
investigación de alto nivel en las
universidades a las que el Opus Dei
presta una asistencia espiritual; que
se promuevan grupos
interdisciplinares —por ejemplo, de
médicos, biólogos, juristas, filósofos,
sociólogos— que se dediquen con
sentido apostólico a esta tarea.

No pocos fieles de la Prelatura
podrán realizar una labor análoga,
junto con otras personas, en los
centros académicos, públicos o
privados, en los que trabajan. Y
muchos más, aunque no se dediquen
profesionalmente a estos campos



específicos, están en condiciones de
aportar su granito de arena,
contribuyendo a crear una opinión
pública sana, respetuosa de la ley
natural e informada por el mensaje
cristiano, utilizando oportunamente
los medios de comunicación social.
Me habéis oído comentar que una
sencilla carta o un e-mail a un
periódico, explicando con simpatía y
claridad —con don de lenguas — un
punto de la doctrina católica, en
ocasiones resulta más eficaz que un
voluminoso tratado. Cuando la
opinión pública de un país ofrece
una visión deformada de la Iglesia, e
incluso cuando se organizan abiertas
campañas denigratorias, no cabe de
parte de los católicos permanecer
pasivos: hemos de reaccionar —por
justicia con Dios y con la sociedad—
contra esos abusos, desenmascarar
los ataques más o menos solapados y
exigir el respeto que merece la
Iglesia, prescindiendo de las faltas de
algunos de sus miembros.



Para eso, insisto, asimilemos la
urgencia imprescindible de avanzar
constantemente en nuestra
formación teológica, de ahondar —
en la medida de las necesidades y de
las circunstancias individuales— en
las cuestiones presentes en la
opinión pública relacionadas con
aspectos fundamentales de la
Revelación. Aprovechemos
seriamente las clases y conferencias
sobre filosofía, teología, derecho
canónico, asistiendo a esos tiempos
de formación con ilusión, con
puntualidad y deseos de sacar mucho
fruto; porque, además, esas
actividades ofrecen la ocasión de
facilitar a otras personas la
catequesis doctrinal y espiritual a la
que aspiran.

37. Analizando las enseñanzas de los
Santos Padres, Benedicto XVI se
detiene en un punto de especial
relieve en los momentos actuales.
Afirma que el gran error de las



antiguas religiones paganas consistió
en no atenerse a los caminos
trazados en el fondo de las almas por
la Sabiduría divina. « Por eso, el
ocaso de la religión pagana
resultaba inevitable: era la
consecuencia lógica del
alejamiento de la religión de la
verdad del ser, al reducirse a un
conjunto artificial de ceremonias,
convenciones y costumbres» [66] .
Y añade el Papa que los antiguos
Padres y escritores cristianos, en
cambio, optaron «por la verdad del
ser contra el mito de la costumbre
» [67] . Tertuliano, como menciona el
Pontífice, escribió : « Dóminus
noster Christus veritátem se, non
consuetúdinem, cognominávit.
Cristo afirmó que Él era la Verdad,
no la costumbre» [68] . Y el Sucesor
de Pedro nos señala que, «a este
respecto, conviene observar que el
término consuetúdo , que utiliza
Tertuliano para referirse a la
religión pagana, en los idiomas



modernos se puede traducir con
las expresiones "moda cultural",
"moda del momento" » [69].

No lo dudemos: a pesar de la
aparente victoria del relativismo en
algunos lugares, este modo de pensar
y de desorientar a tanta gente
acabará derrumbándose como un
castillo de naipes, por no estar
anclado en la verdad de Dios Creador
y Providente, que dirige las vías de la
historia. A la vez, la realidad que
vemos a nuestro alrededor ha de
animarnos a no abandonarnos y a no
abandonar a las personas que se
mueven en una situación de
desencanto y de falta de contenido.

UNIÓN CON CRISTO MEDIANTE LA
ORACIÓN Y EL SACRIFICIO

38. Me consta que san Josemaría
repitió y meditó con frecuencia las
palabras de san Ignacio de Antioquía,
cuando de camino a Roma, donde
padecería martirio, consideraba que



era «trigo de Dios» y que había de ser
molido por los dientes de las fieras «a
fin de ser presentado como limpio
pan de Cristo» [70] . También los
cristianos nos sabemos trigo de Dios ,
porque tenemos la gustosa
obligación de facilitar alimento
espiritual a quienes, por un motivo u
otro, pasan a nuestro lado.

Convenzámonos hondamente de que
Dios desea que seamos pan de Cristo ,
para calmar el hambre de las almas.
Y para lograrlo, hay que dejarse
moler sin resistencias, como los
granos de las espigas; y decidirse a
aprovechar a fondo, no a medias, las
maneras de las que el Señor se sirve
para pulirnos, para limar las aristas
de nuestro carácter, para arrancar de
nuestra conducta externa e interna
—por amor, aunque cueste— ese yo
que cada uno guarda en grado
superlativo. Esta labor de
purificación —no nos falta la propia
personal experiencia— se requiere



para conseguir los frutos
sobrenaturales oportunos. Nos lo
explicó de modo gráfico el Maestro: 
si el grano de trigo no muere al caer
en tierra, queda infecundo; pero si
muere, produce mucho fruto ( Jn 12,
24).

Unión con Cristo en la Cruz

39. Jesucristo quiere que todos los
hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad (1 Tm 2, 4).
Y esta santa ambición debe informar
nuestro comportamiento: hemos de
dar una decidida carga apostólica a
cuanto hacemos, en las situaciones y
en los momentos más diversos. Así,
cada fiel en la Obra, incluso quien no
esté en condiciones de realizar un
apostolado inmediato —por
encontrarse enfermo, por hallarse en
un sitio nuevo o desconocer la
lengua, etc.—, desarrollará una labor
apostólica directísima muy fecunda.
Lo lograremos todos, si nos



esmeramos en el trato con Dios a
través de las Normas de piedad;
empeñándonos en la realización de
un trabajo bien terminado,
presentándolo a Dios cada día en la
Santa Misa. El Señor espera que le
ofrezcamos ese aprovechar y buscar
las pequeñas mortificaciones o
exigencias con un ritmo constante, 
«como el latir del corazón » [71].

La unión con Cristo en la Cruz es de
importancia capital para llevar a
cabo este programa apostólico. No
hay posibilidad de seguir a Jesús sin
negarnos a nosotros mismos, sin
cultivar el espíritu de mortificación,
sin practicar obras concretas de
penitencia. El Santo Padre señala que
« todo cristiano está llamado a
comprender, vivir y testimoniar
con su existencia la gloria del
Crucificado. La cruz —la entrega
de sí mismo del Hijo de Dios— es,
en definitiva, el "signo" por
excelencia que se nos ha dado para



comprender la verdad del hombre
y la verdad de Dios: todos hemos
sido creados y redimidos por un
Dios que por amor inmoló a su Hijo
único. Por eso, como escribí en la
encíclica Deus cáritas est, en la
cruz "se realiza ese ponerse Dios
contra sí mismo, al entregarse
para dar nueva vida al hombre y
salvarlo: esto es amor en su forma
más radical" (n. 12)» [72].

Meterse en las Llagas de Cristo

40. Hemos oído no pocas veces una
comparación a la que recurría san
Josemaría. Comentaba que los
cristianos que ansían caminar cerca
del Maestro hemos de ser, «en las
manos llagadas de Cristo, la
semilla que el Sembrador divino
lanza en el surco. Y como el
sembrador mete el puño en la
talega, lo saca cuajado de granos
dorados, y los tira a voleo, así nos
hemos de dar vosotros y yo, sin



esperar nada en la tierra, ni
inventarnos penas que no existen.
Pero es preciso, como afirma el
Evangelio, que el grano se entierre
y muera en apariencia, para ser
fecundo (cfr. Jn 12, 24). Sólo así
seremos una buena semilla, en la
siembra que el Señor quiera hacer
para abrir caminos divinos en la
tierra » [73].

A la luz de estas consideraciones,
examinemos si nos esforzamos
seriamente por ser almas piadosas y
penitentes, firmemente persuadidos
de que «la acción nada vale sin la
oración: la oración se avalora con
el sacrificio » [74] . Roguemos al
Señor que nos conceda hambres
diarias de mayor entrega, deseos
eficaces de gastarnos gustosamente
por el bien de las almas. Y esto sólo
se alcanza si tratamos de actualizar
cada día, en la Santa Misa, el afán de
ser hostia viva en unión con Cristo.



Nadie niega la grandeza y la
importancia de lo que se nos
propone: ser hostia con Cristo.
Fomentemos estos anhelos santos en
nuestros ratos de trato personal más
detenido con Él. Invoquemos a Jesús,
a través de su Madre Santísima —
Maestra de fe—, que nos conceda la
gracia de renovar cotidianamente el
afán apostólico, y plasmemos estos
propósitos en obras concretas, de
acuerdo también con los consejos
que nos sugieran en la dirección
espiritual.

Entonces, sí: Jesucristo nos tomará en
su mano llagada y después de
empaparnos —como insistía san
Josemaría— en su Sangre preciosa,
sin abandonar el sitio donde a cada
uno y a cada una nos ha puesto, nos
lanzará lejos, muy lejos: tornará
fecunda nuestra entrega en lugares
cercanos y remotos; se servirá de
nuestro trabajo y de nuestro
descanso, de nuestras alegrías y de



nuestros dolores, de nuestras
palabras y de nuestros silencios, para
arrojar su semilla divina en miríadas
de corazones. Seremos
verdaderamente «pan para el altar
y pan para la mesa: divinos y
humanos » [75] . Y Jesús realizará
nuevos milagros portentosos, como
antes los operó en las almas y en los
cuerpos de los que le buscaban,
cuando la multitud trataba de tocarle
porque salía de Él una fuerza que
sanaba a todos ( Lc 6, 19).

Recurrir al Espíritu Santo

41. De igual manera que Jesucristo
predicó la buena nueva a impulsos
del Espíritu Santo (cfr. Lc 4, 14), así
los cristianos hemos de acudir llenos
de confianza al Paráclito, como
recomendaba el beato Juan Pablo II
cuando se acercaba el Jubileo del año
2000. «Entre los objetivos prioritarios
(...) —escribió en una Carta
apostólica— se incluye, por tanto, el



redescubrimiento de la presencia y de
la acción del Espíritu , que actúa en la
Iglesia tanto sacramentalmente,
sobre todo por la Confirmación ,
como a través de los diversos
carismas, tareas y ministerios que Él
ha suscitado para su bien» [76].

Nada más lógico, por tanto, que en el
apostolado personal y en cualquier
labor apostólica contemos ante todo
con la consoladora realidad de que el
Espíritu Santo actúa sin cesar, en
orden a la santificación de las almas,
aunque ordinariamente lleve a cabo
su acción en el silencio. Él es,
«también para nuestra época, el
agente principal de la nueva
evangelización (...), Aquel que
construye el Reino de Dios en el
curso de la historia y prepara su
plena manifestación en Jesucristo,
animando a los hombres en su
corazón y haciendo germinar dentro
del vivir humano las semillas de la
salvación definitiva que se dará al



final de los tiempos» [77] . No lo
dudemos: si recurrimos con fe al
Consolador, Él pondrá en nuestras
bocas la palabra acertada, la
sugerencia oportuna, la corrección
amable y humilde ante conductas
equivocadas, que ayudarán a que
esas personas reaccionen.

Cultivemos seriamente, por tanto, el
trato con el Espíritu Santo; porque,
como también enseñaba san
Josemaría, hablando de la actuación
del Señor en los hijos fieles, «no sólo
pasa Dios, sino que permanece en
nosotros. Por decirlo de alguna
manera, está en el centro de
nuestra alma en gracia, dando
sentido sobrenatural a nuestras
acciones, mientras no nos
opongamos y lo echemos de allí
por el pecado. Dios está escondido
en vosotros y en mí, en cada uno » 
[78].

El arma de la oración



42. Releamos unas palabras del beato
Juan Pablo II, el día de la
canonización del Fundador del Opus
Dei. «Para llevar a cabo una misión
tan comprometedora hace falta un
incesante crecimiento interior
alimentado por la oración. San
Josemaría fue un maestro en la
práctica de la oración, que
consideraba un "arma"
extraordinaria para redimir el
mundo. Aconsejaba siempre:
"Primero, oración; después,
expiación; en tercer lugar, muy 'en
tercer lugar', acción" ( Camino , n.
82). No es una paradoja —proseguía
el Papa—, sino una verdad perenne:
la fecundidad del apostolado está
sobre todo en la oración y en una
vida sacramental intensa y
constante. Este es, en el fondo, el
secreto de la santidad y del
verdadero éxito de los santos» [79].

Se trata de una actitud espiritual que
este santo sacerdote —nuestro Padre



— puso en práctica desde que el
Señor pasó por su alma, y se refleja
de modo diáfano en los primeros
años del Opus Dei, cuando todo
estaba por hacer. En 1930 —el Opus
Dei era entonces como una criatura
recién nacida—, san Josemaría
escribía a Isidoro Zorzano, el único
fiel de la Obra en aquellos
momentos, unas palabras que
conservan validez perenne. «Si
hemos de ser lo que el Señor y
nosotros deseamos —anotaba— ,
hemos de fundamentarnos bien,
antes que nada en la oración y en
la expiación (sacrificio). Orar:
nunca, repito, dejes la meditación
al levantarte; y ofrece cada día,
como expiación, todas las
molestias y sacrificios de la
jornada » [80].

Sigamos esta pauta de conducta,
imprescindible para aumentar
nuestra vida de fe y dar
cumplimiento a la misión



sobrenatural que el Maestro confía a
los cristianos. Por eso, en primer
término hemos de crecer
cotidianamente en el trato personal
con Jesucristo. Tanto en medio de la
labor profesional más exigente, como
en la quietud de un oratorio o de una
iglesia, o en el tráfico de las calles,
también en los ratos de
esparcimiento o descanso, y
naturalmente en las ocupaciones
familiares, en la enfermedad y en las
contrariedades, ¡en todo momento!,
hemos de hablar a Dios con el alma,
con el corazón, con los sentidos, con
los labios, empeñándonos en
convertir todo lo que hacemos en
plegaria grata a Dios, muchas veces
sin palabras. Pero, insisto, la oración
es fruto de la vida de fe. Se necesita
una fe grande para pedir de verdad,
con convencimiento, como hizo san
Josemaría: « Jesús, dime algo; dime
algo, Jesús».



No olvidemos que la persona que
reza de verdad avanza en la virtud
de la humildad; posee la alegría de la
filiación divina; siente la urgencia del
apostolado diario; actúa siempre con
amabilidad y cordialidad; sabe
servir; busca desaparecer y es dócil
en la dirección espiritual.

La sal de la mortificación

43. Inseparablemente del trato con el
Señor, necesitamos de la
mortificación, que se eleva a Dios
como « la oración de los sentidos» .
Hay gentes a quienes asusta la
palabra "expiación", imaginando
quién sabe qué penas insoportables.
Nada más contrario a la realidad.
Ordinariamente Dios nos reclama un
espíritu de penitencia que se
manifiesta en el cumplimiento bien
acabado de los propios deberes de
estado y circunstancias de cada uno;
llevado a cabo perseverantemente
con alegría —aunque cueste—, sin



soluciones de continuidad, con
fidelidad heroica en lo pequeño.

San Josemaría, que tan generoso fue
en las grandes penitencias a las que
le invitaba el Señor —pues formaban
parte de su misión fundacional—,
concedía también extraordinaria
importancia a la expiación menuda
pero rebosante de amor. Así lo
expone en unos breves apuntes de
1930, sobre el modo de hacer el
examen de conciencia. « Expiación :
¿Cómo recibí, en este día, las
contradicciones venidas de la
mano de Dios?, ¿las que me
proporcionaron, con su carácter,
mis compañeros?, ¿las de mi
misma miseria? ¿Supe ofrecer al
Señor, como expiación, el mismo
dolor, que siento, de haberlo
ofendido ¡tantas veces!?, ¿le ofrecí
la vergüenza de mis interiores
sonrojos y humillaciones, al
considerar lo poco que adelanto



en el camino de las virtudes? » 
[81].

El mundo tiene hoy especial
necesidad —y la tendrá siempre—de
almas que amen el sacrificio
voluntariamente abrazado por amor
a Dios. En cualquier momento, se
alza también como arma capaz de
vencer en la pelea contra el
hedonismo, que tantas víctimas
causa entre los cristianos y entre los
no cristianos: contra el excesivo
regalo del cuerpo y de los sentidos.
Consideremos que —para pisotear el
apegamiento desordenado al propio
yo— el remedio se concreta en el
ofrecimiento rendido, verdadero
holocausto, de nuestros sentidos
internos y externos, de nuestras
potencias, de nuestra alma y de
nuestro cuerpo, cumplido en
estrecha unión con Jesucristo.

Hemos de «ofrecer nuestra vida,
nuestra dedicación sin reservas y



sin regateos, como expiación por
nuestros pecados; por los pecados
de todos los hombres, hermanos
nuestros; por los pecados
cometidos en todos los tiempos, y
por los que se cometerán hasta el
fin de los siglos: ante todo, por los
católicos, por los elegidos de Dios
que no saben corresponder, que
hacen traición al amor de
predilección que el Señor les ha
tenido » [82] ; añadiendo una faceta
que nuestro Padre cuidó siempre:
ganar esa pelea con esperanzado
optimismo, con la seguridad de que
el Señor nos hará vencedores, por la
fe, la confianza en Él, y por la caridad
con Dios y con las almas.

44. Esas palabras de san Josemaría
nos ayudan a afrontar con
generosidad las mortificaciones
habituales. Todos necesitamos
purificarnos sin vacilaciones: sólo así
estaremos en condiciones de sanear,
con el gozo propio de los hijos de



Dios, el ambiente en el que nos
movemos. «Expiar, y, por encima
de la expiación, el Amor. —Un
amor que sea cauterio, que abrase
la roña de nuestra alma, y fuego,
que encienda con llamas divinas
la miseria de nuestro corazón » 
[83] . Os sugiero también que si, en
algún momento, nos sentimos
cobardes, contemplemos a Jesús en
las horas de su Pasión por amor
nuestro. «Después... ¿serás capaz
de tener miedo a la expiación? » 
[84].

A través de estas coordenadas de la
conducta cristiana, fomentemos en
los demás la urgencia de una acción
apostólica concreta y constante con
los jóvenes y los mayores, con los
sanos y los enfermos, o con aquellos
a los que nos acercamos
ordinariamente por motivos de
trabajo profesional o por las
relaciones de amistad, parentesco,
aficiones, etc., que componen el



entramado de nuestra participación
en el ambiente en el que
habitualmente nos movemos.
Pidamos a la Santísima Virgen que
nos aumente el afán apostólico en los
próximos meses, para ser
propagadores del júbilo de la fe en
Dios, y que actuemos siempre así;
roguémosle además que envíe
abundantes gracias de su Hijo, para
que muchos hombres y mujeres
abran sus corazones a la gracia de
Dios sin hermetismos, y se decidan a
caminar con Cristo por la senda que
conduce a la felicidad plena, que Él
mismo ha preparado para cada uno,
desde toda la eternidad.

LA TAREA APOSTÓLICA

45. La "misión", la tarea apostólica,
que el Señor nos ha confiado sólo es
posible desde esa "vida de fe" que
hemos ido describiendo: ha de ser
como la "epifanía" de la fe. Es la fe —
doctrina y vida— lo que da solidez y



eficacia a la existencia cristiana y la
hace sumamente atractiva, como lo
prueba la realidad de que muchas
personas que no tienen fe, desean —
quizá sin llevar a la práctica esos
deseos— alcanzar la dicha y la
seguridad, la paz, que ven en los que
creen en Dios.

Ocupémonos del apostolado, desde la
virtud de la fe, os acabo de señalar.
No debe menguar, por tanto, nuestro
diario fiarnos del Señor. Hay que
reparar mucho por las ofensas a Dios
y por el daño que se causa a las
almas. Hijas e hijos míos, nos
percataremos de la urgencia y
continuidad de ese desagravio,
precisamente por el apostolado
personal que realicemos: esa
reparación es como el papel de
tornasol que indica, sin ninguna
duda, la hondura de los sentimientos
de nuestra alma cristiana, la
autenticidad de nuestro dolor ante la
situación de la sociedad. Procedamos



así sabiéndonos, como nos decía
nuestro Padre, capaces de cometer
los errores y los horrores de la
criatura más pecadora, si nos
soltamos de la mano de Dios.
Rechacemos toda posibilidad de
permanecer inactivos. Cada uno
personalmente, cada una, en unión
de miras apostólicas, encomendemos
al Señor a las personas que
comparten de un modo u otro los
mismos ideales; acudamos sin miedo
a esta siembra de paz, utilizando
todos los resortes lícitos para que
lleguen los toques de las campanas
del gáudium cum pace hasta el último
rincón de la tierra.

Cada uno en su puesto

46. Al fortalecer, con fe recia y
perseverante, los fundamentos de
nuestro diálogo con la Trinidad,
serán eficaces las acciones
apostólicas concretas: cuidemos
todas las oportunidades de servir a



las almas que se nos presenten, y
caminemos con el gran aliciente de
crear otras nuevas. Busquemos
acabar nuestros trabajos —los que
sean— con total rectitud de
intención, vigilando sobre nosotros
mismos, para que no se infiltre en
esas tareas nada de vanagloria. La
rectitud de intención no ha de
desvanecerse o de estar ausente en
nuestro quehacer diario. De este
modo, cualquier actividad, bien
terminada y ofrecida al Cielo, se
convertirá en identificación con
Jesucristo, y contribuirá
poderosamente a la propia unidad de
vida.

En el corazón de la nueva
evangelización de la sociedad, cada
persona tiene asignado por la
Providencia un puesto preciso. Pero
no hemos de comportarnos
pasivamente ni conformarnos con el
esfuerzo por ser fieles nosotros:
salgamos al encuentro de las almas, a



servirlas, allí donde están —en los
mil nudos de la organización social,
en la universidad y en los colegios,
en los ambientes laborales y de
descanso, en las familias—, para
ofrecerles la formación cristiana que
necesiten. Sintamos el apremio santo
de contribuir a la labor de la Iglesia
en el mundo, imitando a los primeros
cristianos. A veces aparecerán ante
nuestros ojos, con evidente crudeza,
los obstáculos; y entonces llega la
hora de aplicarnos los párrafos de
una carta de san Josemaría, dirigidos
a todos sin excepción:

«Es lógico, hijos míos, que —
algunas veces— (...) sintáis
vuestra pequeñez y penséis:
¿conmigo, toda esta labor?,
¿conmigo, que soy tan poca cosa?,
¿conmigo, tan lleno de miserias y
errores? »Yo os digo que abráis, en
esos momentos, el Evangelio de
San Juan y meditéis despacio
aquel pasaje en el que se narra la



curación del ciego de nacimiento.
Ved cómo Jesús hace barro, con
polvo de la tierra y saliva, y aplica
ese lodo a los ojos del ciego para
darle la luz (cfr. Jn 9, 6). El Señor
usa como colirio un poco de lodo
(...). Con el conocimiento propio de
nuestra flaqueza, de nuestro
ningún valer, pero con la gracia
del Señor y la buena voluntad,
somos medicina, para dar luz;
somos —experimentando nuestra
poquedad humana— fortaleza
divina, para los otros » [85].

Algunas y algunos estaréis en
condiciones de colaborar de modo
más inmediato a la instauración de
esa nueva cultura, esa nueva
legislación, esa nueva moda —a las
que me he referido ya varias veces—,
que, informadas por el espíritu
evangélico, se han de promover sin
desmayos. Pero a todos, insisto, se
nos asigna un puesto concreto en
esta « guerra de amor y de paz» .



Cada una, cada uno, en la vanguardia
o en la retaguardia, estamos en
condiciones de llevar a cabo un
apostolado directísimo que, en
comunión con toda la Iglesia, incidirá
eficazmente en la consecución de
esos objetivos.

Como el fermento en la masa

47. Cuando, en alguna ocasión,
percibáis con especial fuerza el peso
del ambiente adverso —en el lugar
de trabajo, en los propios parientes,
en el círculo de amigos y conocidos
—, pensad con honda
responsabilidad que el Señor llama a
los cristianos a ser fermento en
medio de la masa. El Reino de los
Cielos es como la levadura que tomó
una mujer y la mezcló con tres
medidas de harina, hasta que
fermentó todo ( Mt 13, 33). Y explica
san Juan Crisóstomo: «Como la
levadura transfunde su propia virtud
en una gran masa, así vosotros



habéis de transformar el mundo
entero» [86].

Así ha actuado y actúa Dios en la
historia del mundo. En sus manos
está la posibilidad de que todos
caigan rendidos a sus pies, porque
ninguna criatura puede resistirse a
su poder; pero entonces no
respetaría la libertad que Él mismo
nos ha concedido. Dios no quiere 
vencer por la fuerza, sino convencer
por el amor, contando con la
colaboración libre y entusiasta de
otras criaturas, sin pasar por alto que
al Maestro le interesan las
multitudes, las personas, los
desorientados como ovejas sin
dueño. No quiere imponer
despóticamente su Verdad, pero
tampoco se queda indiferente ante la
ignorancia de las personas o las
desviaciones morales; y por eso, de la
boca del buen padre de familia que
invita al banquete, brota la
indicación: sal a los caminos y a los



cercados, y obliga a entrar, para que
se llene mi casa ( Lc 14, 23): compélle
intráre!

«Aunque permaneciendo en el
mismo sitio hubiese podido Cristo
atraer a las gentes a sí, para que
oyesen su predicación, no lo hizo de
este modo; dándonos ejemplo, para
que recorramos también nosotros los
caminos, buscando a los que se
pierden como el pastor busca la
oveja descarriada, como el médico
acude al enfermo» [87].

Por este camino de trabajo constante
se han producido innumerables
conversiones en el abrirse paso la
Iglesia por el mundo. Raramente han
surgido como fruto de la acción de
una personalidad excepcional, o
como resultado de una estrategia
pensada hasta en los mínimos
detalles. Han brotado como efecto
del buen ejemplo de hombres y de
mujeres, de familias enteras, que con



ayuda de la gracia han practicado su
fe con naturalidad y han sabido con
continuidad dar razón de la
esperanza que habitaba en ellos (cfr.
1 Pe 3, 15).

¡Qué grande se alza la
responsabilidad de los cristianos, de
cada uno! De nuestro
comportamiento, del afán de almas,
dependen tantas tareas grandes,
sumamente eficaces y atractivas. «Si
los demás se tornan insípidos,
vosotros les podéis devolver su
sabor; pero si eso os pasara a
vosotros, con vuestra pérdida
arrastraríais también a los demás.
Por eso mayor fervor y celo
necesitáis, cuantos mayores encargos
os ocupan» [88].

¡Mar adentro!

48. Desde los comienzos del Opus
Dei, el apostolado de los fieles de la
Prelatura, de los Cooperadores y
amigos, ha surgido en el seno de la



Iglesia como un instrumento en
manos del Señor, para prestar
grandes servicios en el mundo
entero, a pesar de nuestra personal
poquedad. Grátias tibi, Deus! , hemos
de exclamar constantemente. Y, a la
vez, debemos hacer más. Duc in
altum! ( Lc 5, 4), mar adentro,
vayamos más lejos sin miedos ni
vacilaciones, apoyados siempre en el
fundamento firme del mandato del
Maestro, llenos de fe segura en Él.
¡Qué panoramas apostólicos nos abre
el Año de la fe ! A cada uno
corresponde el afán de
aprovecharlos, y esa labor de almas
cabe llevarla a cabo en cualquier
situación en la que nos encontremos:
cuidando, ante todo, la petición a
Dios por personas e intenciones
concretas.

Detengámonos en los campos
prioritarios de la nueva
evangelización que he mencionado
más arriba; y, de cara al Año de la fe ,



revisemos cómo actuamos
individualmente para transmitir más
sabor cristiano a la propia familia, al
ambiente profesional en el que nos
movemos, al círculo cultural, social o
recreativo que frecuentamos.
Detengámonos con valentía en este
examen, y saquemos consecuencias
para la situación personal, sin ceder
a inquietudes vanas, pero —cuando
sea necesario— con dolor de amor.
Entonces la suma será —en ocasiones
— el convencimiento de que nos
hemos quedado cortos; que
podíamos haber rezado con mayor
intensidad, confianza y
perseverancia; o que quizá nos ha
faltado más generosidad en el
ofrecimiento de sacrificios, o que
hemos de actuar con una mayor
exigencia en las conversaciones
apostólicas en servicio a los demás; o
que estamos descuidando la
formación doctrinal. En otras
ocasiones, daremos gracias porque el



Señor ha querido servirse de
nosotros para su cosecha de almas.

Admitir esta realidad, lejos de
impulsar al desánimo, ha de
convertirse en nuevo acicate para
pedir al Cielo una fe más viva y
recomenzar. Nunc cœpi! , repetía san
Josemaría con palabras del Salmo: 
ahora comienzo; esta mudanza es
efecto de la diestra del Altísimo (cfr. 
Sal 76, 11, Vg). Así hemos de
reaccionar nosotros, cuando tocamos
que los resultados son más cortos
que los deseos, e incluso cuando salte
con evidencia la realidad de nuestra
personal pequeñez o la aparente
ineficacia de nuestros afanes.
Entonces, con más urgencia, la
solución consiste en comenzar de
nuevo: eúntes docéte! ( Mt 28, 19),
fiados en la palabra del Señor, como
en la expansión a la que envió
Jesucristo a los discípulos.



49. Ésta era la invitación que el beato
Juan Pablo II dirigió a los católicos al
terminar el año 2000. «Al comienzo
del nuevo milenio, mientras (...) se
abre para la Iglesia una nueva etapa
de su camino, resuenan en nuestro
corazón las palabras con las que un
día Jesús, después de haber hablado
a la muchedumbre desde la barca de
Simón, invitó al Apóstol a "remar
mar adentro" para pescar: " Duc in
altum " ( Lc 5, 4). Pedro y los
primeros compañeros confiaron en
la palabra de Cristo y echaron las
redes. "Y habiéndolo hecho,
recogieron una cantidad enorme de
peces" ( Lc 5, 6)» [89].

Esta escena, que nuestro Padre
consideró y predicó con frecuencia a
lo largo de su vida. la contemplamos
de modo muy inmediato en la lectura
evangélica de la Misa en la fiesta de
san Josemaría. Os invito a meditar
una vez más con detenimiento cada
versículo, porque también ahora,



como en tiempos de Jesús, la
muchedumbre padece hambres de
escuchar la palabra de Dios.

El Señor ha subido a la barca de
Pedro para que su palabra llegue a la
multitud; y pide luego la
colaboración material de Simón y de
los otros discípulos, entonces para
remar mar adentro, y en tantas
ocasiones para que su mensaje se
extienda más y más. Se concreta, de
una parte, ese primer modo de
participar en la misión
evangelizadora: facilitar a la Iglesia
—como Pedro su pobre barca— los
medios materiales oportunos para
trabajar con mayor eficacia en bien
de las almas. Pero no basta este
empeño. El Señor nos reclama
además que contribuyamos
personalmente en el apostolado,
cada uno según la propia situación
personal, sacando partido de sus
posibilidades con entera
generosidad. Existe una gran



urgencia de mujeres y de hombres
seriamente empeñados en la
fascinante labor de llevar las almas a
los pies de Cristo, como los primeros
discípulos.

La pesca milagrosa se nos muestra
como signo de la eficacia apostólica a
raíz de la obediencia a la palabra del
Maestro. Después de haber
adoctrinado a la masa de gente, Jesús
se dirige a Pedro y a los demás,
diciéndoles: guía mar adentro, y
echad vuestras redes para la pesca ( 
Lc 5, 4). Simón se ajusta a la orden
del Señor, a pesar de su reciente
experiencia negativa de conseguir
resultados, y entonces —por esa
docilidad— se opera el milagro: 
recogieron gran cantidad de peces ( Lc
5, 6).

« Duc in altum! Esta palabra resuena
también hoy para nosotros y nos
invita a recordar con gratitud el
pasado, a vivir con pasión el presente



y a abrirnos con confianza al futuro:
"Jesucristo es el mismo, ayer, hoy y
siempre" ( Hb 13, 8)» [90].

Traigo además a vuestra mente, por
su actualidad, lo que predicaba
Benedicto XVI el día del inicio
solemne de su servicio pastoral en la
sede de Pedro:

« También hoy se dice a la Iglesia y
a los sucesores de los Apóstoles
que se adentren en el mar de la
historia y echen las redes, para
conquistar a los hombres para el
Evangelio, para Dios, para Cristo,
para la vida verdadera (...). Los
hombres vivimos alienados, en las
aguas saladas del sufrimiento y de
la muerte; en un mar de oscuridad,
sin luz. La red del Evangelio nos
rescata de las aguas de la muerte y
nos lleva al resplandor de la luz de
Dios, en la vida verdadera. Así es,
efectivamente: en la misión de
pescador de hombres, siguiendo a



Cristo, hace falta sacar a los
hombres del mar salado por todas
las alienaciones y llevarlo a la
tierra de la vida, a la luz de Dios.
Así es, en verdad: nosotros
existimos para enseñar Dios a los
hombres. Y únicamente donde se
ve a Dios, comienza realmente la
vida. Sólo cuando encontramos en
Cristo al Dios vivo, conocemos lo
que es la vida» [91].

Poner todos los medios

50. La condición indispensable y
primaria para recoger frutos
apostólicos es —insisto— cultivar la
vida de fe, que se traduce en recurrir
a los medios sobrenaturales. Si
frecuentamos la amistad con Jesús en
la oración personal, si acudimos a los
sacramentos de la Confesión y de la
Eucaristía, si tratamos a la Virgen, a
los Ángeles y a los santos, nuestros
intercesores delante de Dios,
contribuiremos como colaboradores



eficaces en esa pesca divina, en la
que el Señor Jesús quiere meternos.
Para esto, siguiendo el ejemplo del
Maestro, debemos amar
sinceramente a los amigos, a los
compañeros, a todas las almas,
dando cauce al mandátum novum , al
mandamiento nuevo por el que el
Salvador anuncia que conocerán las
gentes que somos sus discípulos (cfr. 
Jn 13, 34-35).

Por otra parte, el Señor desea que
también pongamos a su servicio los
medios materiales a nuestro alcance.
Lo podemos deducir de la enseñanza
de la primera lectura de la Misa de
san Josemaría. Después de haber
creado el mundo con su
omnipotencia, y con particular amor
al primer hombre y a la primera
mujer, el Señor Dios plantó un jardín
en Edén, al oriente, y puso allí al
hombre que había formado (...), para
que lo trabajara y lo guardara ( Gn 2,
8-15).



Este pasaje de la Sagrada Escritura
había quedado muy arraigado en la
mente del Fundador del Opus Dei.
Desde el momento en el que el Señor
le hizo ver su Voluntad, entendió que
en estas palabras del libro del
Génesis se hallaba una de las claves
para cumplir la obligación de
santificar el trabajo y de santificarse
mediante el trabajo. Decisivo se nos
muestra el ejemplo de Jesús, que
durante treinta años se ocupó de una
tarea profesional en el taller de
Nazaret, evidenciando el deber de
utilizar también los medios humanos
para la instauración del Reino de
Dios.

En cualquier actividad apostólica se
requiere que confiemos, sobre todo,
en la ayuda de Dios y, a la vez, que
utilicemos para esa finalidad medios
materiales. Las iniciativas del Opus
Dei, por ejemplo, necesitan de las
oraciones y de la ayuda de muchas
personas. Y así, con la gracia de Dios



y la aportación generosa de esa
piedad, de sacrificio, de limosna, de
tantas personas de condición social
muy distinta, se saca adelante, al
servicio de la Iglesia en todo el
mundo, una labor evangelizadora
cada vez más amplia.

San Josemaría nos sugería que nos
preguntásemos todos los días: ¿qué
he hecho hoy para acercar algunos
conocidos a Nuestro Señor? En
diferentes ocasiones, esa urgencia la
actualizaremos con una
conversación orientadora; con una
invitación a acercarse al sacramento
de la Penitencia; con un consejo que
ayuda a comprender mejor algún
aspecto de la vida cristiana. San
Ambrosio, comentando la
recuperación del habla por parte de
Zacarías, padre de Juan Bautista (cfr. 
Lc 1, 64), escribe: «Con razón se soltó
en seguida su lengua, porque la fe
desató lo que había atado la
incredulidad» [92] . La fe, si es viva,



nos desata la lengua para dar
testimonio de Cristo con el
apostolado de amistad y confidencia.
Y siempre es preciso el ofrecimiento
generoso de la oración y de la
penitencia personales, del trabajo
bien terminado; aquí se nos
presentan los instrumentos más
importantes que hemos de emplear,
para alcanzar los objetivos
apostólicos.

A MODO DE CONCLUSIÓN

51. Antes de concluir, os sugiero tres
metas para potenciar en los
próximos meses vuestra "vida de fe":
piedad eucarística, trato con el
Espíritu Santo, devoción a la
Santísima Virgen. Cada uno, cada
una, con la ayuda de la dirección
espiritual, podrá adaptarlas a sus
circunstancias personales.

Piedad eucarística



52. Benedicto XVI, en la Carta
apostólica Porta fídei , expone su
deseo de que el Año de la fe « suscite
en todo creyente la aspiración a 
confesar la fe con plenitud y
renovada convicción, con
confianza y esperanza». Y
puntualiza: «Será también una
ocasión propicia para intensificar
la celebración de la fe en la
liturgia, y de modo particular en la
Eucaristía, que es "la cumbre a la
que tiende la acción de la Iglesia y
también la fuente de donde mana
toda su fuerza" ( Sacrosánctum
Concílium, 10). Al mismo tiempo,
esperamos que el testimonio de
vida de los creyentes sea cada vez
más creíble. Redescubrir los
contenidos de la fe profesada,
celebrada, vivida y rezada, y
reflexionar sobre el mismo acto
con el que se cree, es un
compromiso que todo creyente
debe de hacer propio, sobre todo
en este Año » [93].



Durante el 2012 se han cumplido o se
cumplirán algunos aniversarios
particularmente significativos de la
historia del Opus Dei. Pienso en el
centenario de la primera Comunión
de san Josemaría, el 23 de abril; en el
vigésimo aniversario de su
beatificación (17 de mayo) y el
décimo de su canonización (6 de
octubre); en el trigésimo de la
erección pontificia de la Prelatura
(28 de noviembre)... Éstos y otros
momentos de nuestra historia, en el
marco de la preparación y del
desarrollo del Año de la fe , han de
convertirse en ocasiones bien
aprovechadas para renovar nuestra
gratitud y nuestra alabanza a la
Trinidad Beatísima. ¿Y qué mejor
modo de lograrlo sino por medio del
Sacrificio de Cristo,
sacramentalmente presente en la
Santa Misa?

A lo largo del Año de la fe , por tanto,
hemos de dar un nuevo impulso a las



manifestaciones de piedad recia,
firme, en la Sagrada Eucaristía,
misterio «que anuda en sí todos los
misterios del Cristianismo » [94] .
Tratemos de afinar más a fondo, con
conciencia personal, en los dones
que se nos han entregado con
nuestra participación en el único
sacerdocio de Cristo: todos hemos
recibido en el Bautismo el sacerdocio
común de los fieles y otros, además,
al ser ordenados sacerdotes, el
sacerdocio ministerial. Os invito a
dar más relieve al ejercicio del alma
sacerdotal cuando asistís a la Santa
Misa o la celebráis; presentad cada
día sobre el altar vuestro trabajo,
vuestras ilusiones, vuestras
dificultades, vuestras penas y
vuestras alegrías. Jesucristo las unirá
a su Sacrificio y ofrecerá todo al
Padre, convirtiendo en una oblación
grata a Dios los momentos y
circunstancias de nuestro caminar
terreno, de modo que sea un
verdadero sacrificio de alabanza, de



acción de gracias, de reparación por
los pecados. Se hará realidad la
aspiración que san Josemaría
alentaba en lo más profundo de su
corazón: que toda nuestra existencia,
las veinticuatro horas de la jornada,
se conviertan en una misa , por su
estrecha unión con el Sacrificio del
Altar.

53. Os invito a que en estos meses se
multipliquen vuestros actos de fe en
la Presencia real de Jesucristo en la
Eucaristía. ¡Con qué amor y con qué
hondura se refería nuestro Padre al
Santísimo Sacramento! Cada vez que,
en el curso de sus viajes de
catequesis, hablaba de este tesoro de
la Iglesia, aprovechaba para hacer un
profundo acto de fe. «El Señor no
está solamente en el altar. Cuando
el sacerdote guarda las especies
sacramentales del Pan en el
Sagrario, allí queda Jesucristo, el
Hijo de Santa María siempre
Virgen, el que nació de sus



entrañas; el que trabajó en
Nazaret calladamente, después de
nacer en Belén; el que predicó, el
que padeció la Pasión y la Muerte
en la Cruz, el que resucitó y subió
a los Cielos » [95].

Os he animado, al comienzo del año
2012, a repetir la profesión de fe del
apóstol Tomás: Dóminus meus et
Deus meus! ( Jn 20, 28). Os sugiero
también que, al contemplar al Señor
oculto en la Sagrada Eucaristía, le
dirijamos esas u otras palabras, como
san Josemaría: «Señor, creo que
eres Tú, Jesús, el Hijo de Dios y de
María siempre Virgen, que estás
realmente presente: con tu Cuerpo,
con tu Sangre, con tu Alma y con
tu Divinidad. Te adoro. Quiero ser
tu amigo, porque Tú eres el que me
ha redimido. Quiero ser el amor
para ti, porque Tú lo eres para mí
» [96].



Hijas e hijos míos, es de buena
crianza asemejarse a tan buen padre,
a san Josemaría, con el esfuerzo de
recorrer cuidadosamente el sendero
que nos ha trazado. Empeñémonos
en cultivar el afán santo de ser cada
jornada más delicados en la piedad
eucarística. Dediquemos toda la
atención de amistad cuando
saludamos a Jesús Sacramentado, al
entrar y salir de las iglesias o de los
oratorios de nuestros Centros. ¿No
sería lógico que le manifestáramos
con frecuencia palabras de cariño,
con el corazón? Así hemos de actuar,
desde el lugar de trabajo, saboreando
jaculatorias y comuniones
espirituales. Y desagraviemos cuando
veamos u oigamos algo que suponga
una ofensa o descuido. Consideremos
si nuestras genuflexiones son
verdadera adoración.

Son pinceladas —hay muchas más—
de ese amor eucarístico propio de



quienes quieren ser Opus Dei y hacer
el Opus Dei.

Veni, Sancte Spíritus!

54. Invoquemos con fe y esperanza al
Paráclito, para que se renueven, en la
Iglesia de nuestros días, los prodigios
de la primera Pentecostés. Pienso
que siempre nos quedamos
admirados del profundo cambio
obrado por el Espíritu Santo en los
Doce. Tras arrojar lejos sus temores,
se lanzaron a la calle, con audacia
segura, para hablar de Cristo a todos
los que hallaban. Cuando surgieron
mayores dificultades, recurrieron a
la oración, firmemente apoyados en
las palabras del Señor, que había
prometido una especial asistencia del
Consolador en esos momentos (cfr. Jn
14, 15-18; Lc 21, 12-15). Y así, el libro
de los Hechos narra que, cuando
terminaron su oración, tembló el
lugar en el que estaban reunidos y
todos quedaron llenos del Espíritu



Santo, y proclamaban la palabra de
Dios con libertad ( Hch 4, 31).

El Maestro anunció a los Apóstoles: 
cuando venga Aquél, el Espíritu de la
verdad, os guiará hacia toda la
verdad ( Jn 16, 13). El Paráclito
inspiró a los Apóstoles hasta que, con
la muerte del último de ellos, quedó
completada la Revelación operada
por Jesucristo. Además, esas palabras
de Jesús nos hablan de que a la
Iglesia de todos los tiempos no le ha
faltado ni le faltará la asistencia del
Espíritu de verdad, de modo especial
al Magisterio auténtico; y el mismo
Consolador conduce a cada uno de
nosotros, si a Él acudimos, a un
conocimiento cada vez más profundo
del misterio del Salvador. Un
conocimiento que es también amor,
pues la caridad se difunde en
nuestros corazones por el mismo
Espíritu Santo (cfr. Rm 5, 5).



55. El Señor prometió también que el
Espíritu convencería al mundo del
pecado de no creer en Cristo (cfr. Jn
16, 8-9). Nosotros necesitamos
igualmente esta persuasión, es decir,
que aún debemos creer más en el
Señor, fiarnos más plenamente de Él,
poner en Él nuestra seguridad,
nuestra alegría, y no en nosotros
mismos, en nuestras capacidades, ni
en nuestros medios.

Pidamos al Santificador que nos haga
entender esta necesidad, evitando el
riesgo de caer en el pecado de no
creer del todo en Jesús; y roguemos
al Paráclito además que, con su luz y
su fuego, nos vaya librando de esa
limitación, de modo que nuestra fe y
nuestro amor a Cristo crezcan más y
más. Quizá podemos meditar y
saborear frecuentemente —diría que
a diario— aquellas palabras que en
los años 30 del siglo pasado compuso
como oración nuestro Padre: «Ven,
¡oh Santo Espíritu!: ilumina mi



entendimiento, para conocer tus
mandatos; fortalece mi corazón
contra las insidias del enemigo;
inflama mi voluntad... »He oído tu
voz, y no quiero endurecerme y
resistir, diciendo: después...,
mañana. Nunc cœpi ! ¡Ahora!, no
vaya a ser que el mañana me falte.
»¡Oh, Espíritu de verdad y de
sabiduría, Espíritu de
entendimiento y de consejo,
Espíritu de gozo y de paz!: quiero
lo que quieras, quiero porque
quieres, quiero como quieras,
quiero cuando quieras...» [97].

Si ahondamos en esas peticiones, nos
enriqueceremos más y más con la
amistad íntima con el Paráclito, y
tendremos, como escribió san
Josemaría, necesidad de tratar a cada
Persona de la Trinidad,
distinguiéndolas [98].

Roguemos también al Santificador
que ponga en nuestras palabras y en



nuestras acciones ese fuego suyo,
capaz de cambiar las almas.
Deseemos seriamente que nos
encienda con su llama, para actuar el
apostolado por doquier. Recemos con
la fe de san Josemaría: « Ure igne
Sancti Spíritus!» ; quema, Señor,
con el fuego del Espíritu Santo.

La devoción mariana

56. Todas las grandes figuras de la
Sagrada Escritura tienen su culmen
en la Santísima Virgen. María resalta
como el ejemplo emblemático de
que, para amar a Dios e identificarse
con Él, es preciso abandonarse
libremente a su Voluntad, y creer
siempre con más profundidad. La
Iglesia nos la propone especialmente
en el Año de la fe : «Durante este año
será útil invitar a los fieles a dirigirse
con particular devoción a María,
imagen de la Iglesia, que "reúne en sí
y refleja en cierto modo las supremas
verdades de la fe" ( Lumen géntium



65). Por lo tanto, se debería alentar
toda iniciativa que ayude a los fieles
a reconocer el papel especial de
María en el misterio de la salvación,
a amarla filialmente y a imitar su fe
y virtud. Para esto será muy
conveniente organizar
peregrinaciones, celebraciones y
reuniones en los principales
Santuarios» [99].

En primer lugar procuremos, con
profundo empeño durante este
tiempo, gozarnos más y más por la
celebración de las memorias
litúrgicas de Nuestra Señora, que
jalonan el calendario; os ruego que
las vivamos verdaderamente como
fiestas familiares, en las que los hijos
se colman de gozo con los
aniversarios de su Madre y la honran
con delicado cariño.

Presentemos a Santa María, con
especial esmero, nuestro yo, y el de
los demás y de las demás, en las



visitas a santuarios o ermitas
marianos, cuando vayamos en
compañía de nuestros parientes,
amigos o colegas, bien unidos al
Santo Padre y a sus colaboradores, y
también a todos los demás Pastores
de la Iglesia, para que se cumplan las
intenciones que han movido a
Benedicto XVI a convocar este Año de
la fe . ¿Qué mejor modo de
manifestar esos deseos a Dios, sino
recurriendo a la intercesión de la
Virgen, íntimamente asociada a
Cristo en la Redención?

Confiados en su mediación poderosa,
le instaremos a que nos alcance de la
Trinidad Santísima la gracia de la
vuelta a Dios del mundo y de la
sociedad. Os recuerdo que, también a
este propósito, nuestro Padre insistió
siempre en la urgencia de cultivar la
contrición, convencido de que este
modo de rezar se acomoda a las
limitaciones y faltas de generosidad
de las almas, en primer lugar las



nuestras. Reparemos por las
personales ofensas y omisiones, por
las del pueblo cristiano, por las de la
humanidad entera.

57. Comentando el cántico de la
Virgen, el Magníficat , Benedicto XVI
afirmaba que « María desea que
Dios sea grande en el mundo, que
sea grande en su vida, que esté
presente en todos nosotros. No
tiene miedo de que Dios sea un
"competidor" en nuestra vida, de
que con su grandeza pueda
quitarnos algo de nuestra libertad,
de nuestro espacio vital. Ella sabe
que, si Dios es grande, también
nosotros somos grandes. No
oprime nuestra vida, sino que la
eleva y la hace grande:
precisamente entonces se hace
grande con el esplendor de Dios » 
[100].

Al recurrir a la intercesión segura de
la Omnipotencia Suplicante ,



insistamos perseverantemente al
Señor para que vuelva eficaces
nuestros esfuerzos, y los de todos los
católicos, en la nueva evangelización
de la sociedad. A esto ha de
conducirnos este año, beáta María
intercedénte , con la intercesión de la
Virgen María: a despertar a muchas
personas de su fe dormida o
deteriorada, y a suscitar en otras la fe
inexistente. No dejemos de
aprovechar todas las ocasiones para
dar a conocer a Cristo y su doctrina,
y para extender, en servicio de la
Iglesia, el espíritu del Opus Dei
mediante un apostolado de amistad y
confidencia más decidido; de modo
que muchos más hombres y mujeres,
de todas las condiciones, se
incorporen a la labor apostólica.

58. Examinemos hasta qué punto nos
hemos comprometido, cada una,
cada uno, a diario, para convertir en
realidad estos deseos. Seamos
sinceros con nosotros mismos para



ponderar cómo sacamos partido de
las diversas circunstancias en el
ámbito habitual de relaciones
sociales —también los fines de
semana, la temporada de vacaciones,
los necesarios momentos de
descanso— para llegar más lejos ,
para conocer y servir a más gentes;
en pocas palabras: cómo llenamos las
calles, y otros lugares, de oración
apostólica, proselitista.

La Virgen Santísima es Maestra de fe.
«Como el patriarca del pueblo de
Dios, así también María, a través del
camino de su fiat filial y maternal,
"esperando contra esperanza, creyó".
De modo especial, a lo largo de
algunas etapas de este camino, la
bendición concedida a "la que ha
creído" se revelará con particular
evidencia» [101] . Esta época de la
historia de la Iglesia, que estamos
recorriendo, ha de caracterizarse
profundamente por la marcada
presencia maternal de Nuestra



Señora. «Su excepcional
peregrinación de la fe representa un
punto de referencia constante para la
Iglesia, para los individuos y
comunidades, para los pueblos y
naciones y, en cierto modo, para toda
la humanidad» [102].

59. Tras la Ascensión de Jesucristo al
Cielo, los primeros discípulos
aguardaron la venida del Espíritu
Santo, en el Cenáculo de Jerusalén,
reunidos en torno a María. Rezar con
la Virgen y por medio de la Virgen
nos ofrece la garantía más firme de
que prontamente seremos
escuchados. Por eso hemos de
recurrir a la Madre de Dios y Madre
nuestra en todas las tareas
apostólicas. Lo renovamos ahora con
palabras de san Josemaría:

«Santa María, Regína
apostolórum, reina de todos los
que suspiran por dar a conocer el
amor de tu Hijo: tú que tanto



entiendes de nuestras miserias,
pide perdón por nuestra vida: por
lo que en nosotros podría haber
sido fuego y ha sido cenizas; por la
luz que dejó de iluminar, por la sal
que se volvió insípida. Madre de
Dios, omnipotencia suplicante:
tráenos, con el perdón, la fuerza
para vivir verdaderamente de
esperanza y de amor, para poder
llevar a los demás la fe de Cristo » 
[103].

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 29 de septiembre de 2012

[1] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fídei, 11-X-2011, n. 2.

[2] San Josemaría, Carta 24-X-1965 ,
n. 4.



[3] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 3.

[4] Cfr. Congregación para la
Doctrina de la Fe, Nota pastoral, 6-
I-2012, III, 3.

[5] Ibid ., II, 5.

[6] Venerable Álvaro del Portillo, 
Carta , 25-XII-1985, n. 4.

[7] San Josemaría, Carta 28-III-1973 ,
n. 18.

[8] Beato Juan Pablo II, Exhort. apost.
Ecclésia in Europa , 28-VI-2003, n. 46.

[9] Ibid.

[10] San Josemaría, Instrucción ,
mayo-1935/14-IX-1950, nota 231.

[11] Beato Juan Pablo II, Exhort.
apost. Ecclésia in Europa , 28-VI-2003,
n. 47.



[12] San Josemaría, Carta 28-III-1973 ,
n. 4.

[13] San Josemaría, Carta 19-III-1954 ,
n. 27.

[14] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 186.

[15] Beato Juan Pablo II, Discurso, 9-
IX-1995.

[16] San Josemaría, Carta 24-X-1965 ,
n. 13.

[17] San Justino, Apología 2, 10 (PG 6,
462).

[18] Minucio Félix, Octavio , n. 38 (PL
3, 357).

[19] Beato Juan Pablo II, Carta apost. 
Tértio millénnio adveniénte , 10-
XI-1994, n. 6.

[20] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 7-IV-1974.



[21] Benedicto XVI, Homilía, 21-
VIII-2005.

[22] Ibid.

[23] San Agustín, Confesiones , I, 1, 3
(CCL 27, 1).

[24] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 2-VI-1974.

[25] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de la Epifanía, 6-I-2007.

[26] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 33.

[27] Beato Juan Pablo II, Cruzando el
umbral de la esperanza , p. 125.

[28] San Josemaría, Discurso en el
acto de investidura de doctores
"honoris causa" por la Universidad
de Navarra, 7-X-1967.

[29] San Josemaría, Camino , n. 944.



[30] San Josemaría, Discurso en el
acto de investidura de doctores
"honoris causa" por la Universidad
de Navarra, 9-V-1974.

[31] Beato Juan Pablo II, Carta enc. 
Fides et ratio , 14-IX-1998, n. 17.

[32] San Josemaría, Carta 9-I-1951 , n.
12.

[33] Beato Juan Pablo II, Carta apost. 
Novo millénnio ineúnte , 6-I-2001, n.
51.

[34] Benedicto XVI, Discurso a un
grupo de parlamentarios de la Unión
Europea, 30-III-2006.

[35] Ibid.

[36] Venerable Álvaro del Portillo, 
Carta , 1-I-1994.

[37] San Josemaría, Camino , n. 493.

[38] San Gregorio Nacianceno, 
Oración II, 71 (PG 35, 479); cit. en



Beato Juan Pablo II, Exhort. apost. 
Pastóres gregis , 16-X-2003, n. 12.

[39] San Josemaría, Carta 28-III-1973 ,
n. 10.

[40] Benedicto XVI, Discurso a los
participantes en un curso sobre el
fuero interno, 9-III-2012.

[41] San Josemaría, Camino , n. 121.

[42] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 20-V-1973.

[43] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 26.

[44] Ibid ., n. 27.

[45] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 6.

[46] Misal Romano, Plegaria
Eucarística I.

[47] Beato Juan Pablo II, Carta sobre
la peregrinación a los lugares



vinculados con la historia de la
salvación , 29-VI-1999, n. 5.

[48] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 13.

[49] Ibid.

[50] San Josemaría, Instrucción , 19-
III-1934, n. 45.

[51] San Josemaría, Forja , n. 235.

[52] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 9.

[53] Ibid.

[54] Ibid ., n. 10.

[55] Ibid.

[56] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 144.

[57] San Josemaría, Carta 9-I-1959 , n.
34.



[58] Benedicto XVI, Homilía en las
Vísperas de la fiesta de la Conversión
de San Pablo, 25-I-2006.

[59] San Josemaría, Carta 9-I-1959 , n.
34.

[60] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 6-V-1968.

[61] San Josemaría, Notas de una
meditación, 21-XI-1954.

[62] Beato Juan Pablo II, Discurso en
la audiencia general, 24-IV-1991.

[63] Ibid. [64] San Josemaría, Carta 6-
V-1945 , n. 35.

[65] San Anselmo, Proslógium ,
prœm. (PL 158, 225).

[66] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 21-III-2007.

[67] Ibid. [68] Ibid . La cita de
Tertuliano se halla en Sobre el velo de
las vírgenes , I, 1 (PL 2, 889).



[69] Ibid.

[70] San Ignacio de Antioquía, Carta
a los Romanos IV, 1 (Funk I, 216).

[71] San Josemaría, Forja , n. 518.

[72] Benedicto XVI, Homilía, 26-
III-2006.

[73] San Josemaría, Notas de una
meditación, 28-V-1964.

[74] San Josemaría, Camino , n. 81.

[75] San Josemaría, Carta 31-V-1954 ,
n. 29.

[76] Beato Juan Pablo II, Carta apost. 
Tértio millénnio adveniénte , 10-
XI-1994, n. 45.

[77] Ibid.

[78] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 8-XII-1971.



[79] Beato Juan Pablo II, Homilía en
la Misa de canonización de san
Josemaría, 6-X-2002.

[80] San Josemaría, Carta a Isidoro
Zorzano, 23-XI-1930.

[81] San Josemaría, 28-VII-1930, en 
Apuntes íntimos , n. 75.

[82] San Josemaría, Carta 9-I-1932 , n.
83.

[83] San Josemaría, Santo Rosario , IV
misterio gozoso.

[84] Ibid ., II misterio doloroso.

[85] San Josemaría, Carta 29-IX-1957 ,
n. 16.

[86] San Juan Crisóstomo, Homilías
sobre el evangelio de san Mateo , 46, 2
(PG 58, 478).

[87] San Juan Crisóstomo, cit. por
santo Tomás de Aquino, Suma
Teológica , III, q. 40, a. 1 ad 2.



[88] San Juan Crisóstomo, Homilías
sobre el evangelio de san Mateo , 15, 7
(PG 57, 231).

[89] Beato Juan Pablo II, Carta apost. 
Novo millénnio ineúnte , 6-I-2001, n.
1.

[90] Ibid.

[91] Benedicto XVI, Homilía en el
comienzo del Pontificado, 24-IV-2005.

[92] San Ambrosio, Exposición del
Evangelio según san Lucas , II, 32
(CCL 14, 45).

[93] Benedicto XVI, Carta apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 9.

[94] San Josemaría, Conversaciones ,
n. 113.

[95] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 11-XI-1972.

[96] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 22-XI-1972.



[97] San Josemaría, Oración
manuscrita, año 1934.

[98] Cfr. San Josemaría, Amigos de
Dios , n. 306.

[99] Congregación para la Doctrina
de la Fe, Nota pastoral, 6-I-2012, I, 3.

[100] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad de la Asunción, 15-
VIII-2005.

[101] Beato Juan Pablo II, Carta enc. 
Redemptóris Mater , 25-III-1987, n.
14.

[102] Ibid ., n. 6.

[103] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 175.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-sobre-el-ano-de-la-fe/


opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-
sobre-el-ano-de-la-fe/ (15/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-sobre-el-ano-de-la-fe/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-sobre-el-ano-de-la-fe/

	Carta sobre el Año de la Fe (2012)

