
opusdei.org

Carta del Prelado
(septiembre de 2016)

Mons. Javier Echevarría
reflexiona sobre la cruz, y
recuerda que acompañar a los
enfermos y a los ancianos en el
camino del dolor es una obra de
misericordia que da gloria a
Dios.

05/09/2016

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Ha llegado septiembre, y la Iglesia,
Madre y Maestra, nos invita a



adentrarnos más en los frutos de la
redención. El día 14, fiesta de la
Exaltación de la Santa Cruz, nos
recuerda que el madero santo en el
que el Señor ofreció su vida por la
salvación del mundo es un trono de
triunfo y de gloria: cuando sea
levantado de la tierra, atraeré a todos
hacia mí[1]. Y en la fecha posterior,
memoria de María al pie de la Cruz,
se nos pone con fuerza ante los ojos
que la Santísima Virgen, nueva Eva
asociada con Cristo, el nuevo Adán,
colaboró excelsamente en la
salvación de las almas.
Contemplando con fe la Cruz, vemos
que «el instrumento de suplicio que
mostró, el Viernes Santo, el juicio de
Dios sobre el mundo, se ha
transformado en fuente de vida, de
perdón, de misericordia, signo de
reconciliación y de paz»[2].

Estas fiestas litúrgicas nos interpelan
también sobre nuestra respuesta
diaria al misterio del dolor, cuando



se presenta en nuestro camino. Sin
embargo, a veces, los hombres sólo
consideramos como "éxitos" lo que
halaga a los sentidos o contenta al
propio yo, mientras tenemos como
"fracasos" las contrariedades, lo que
no sale como deseábamos, lo que nos
trae sufrimiento al cuerpo o al alma.
Procuremos superar esa lógica
equivocada, porque —como escribió
san Josemaría— el éxito o el fracaso
está en la vida interior. El éxito
está en recibir con sosiego la Cruz
de Jesucristo, en extender los
brazos abiertos, porque para Jesús
como para nosotros la Cruz es un
trono, es la exaltación del amor;
es el colmo de la eficacia
redentora, para llevar las almas a
Dios, para llevarlas según nuestro
modo laical: con nuestro trato,
con nuestra amistad, con nuestro
trabajo, con nuestra palabra, con
nuestra doctrina, con la oración y
la mortificación[3].



Observando la huida de la Cruz, que
desgraciadamente vemos en tantos
ambientes, podemos preguntarnos,
haciendo eco al Papa: el camino
cristiano que comencé en el
Bautismo, ¿cómo va? ¿Estoy
quieto? (...). ¿Me paro ante las
cosas que me gustan: la
mundanidad, la vanidad, o voy
siempre adelante, concretando las
bienaventuranzas y las obras de
misericordia? Porque el camino de
Jesús está tan lleno de consuelo, de
gloria, pero también de cruz.
Siempre con paz en el alma[4].

Entre las obras de misericordia, que
estamos tratando de practicar más
especialmente a lo largo de este Año
jubilar, hay una que se manifiesta al
mismo tiempo corporal y espiritual.
Me refiero al cuidado de los
enfermos y de los ancianos: no se
agota en socorrer las necesidades
materiales, sino que recoge siempre
una vertiente espiritual: ayudarles



también a que, en el sufrimiento o en
la soledad, descubran con
continuidad una ocasión de unirse a
Cristo en la Cruz.

Atender a los enfermos fue una
constante en el paso de Jesús en esta
tierra: una de las señales de su
condición mesiánica, como afirma
san Mateo: Él tomó nuestras
dolencias y cargó con nuestras
enfermedades[5]. Los evangelistas
nos lo han repetido en numerosas
ocasiones. A veces, se trataba de una
persona singular que pedía esa
gracia para sí o para algún allegado:
el centurión de Cafarnaún le suplica
por su criado enfermo; unos amigos
le ponen delante a un paralítico;
Marta y María le urgen a que acuda a
Betania para devolver la salud a su
hermano, gravemente enfermo;
Bartimeo le llama a gritos cuando
pasa junto al camino de Jericó,
solicitando que se apiade de él y cure
su ceguera... En otros momentos,



Jesús toma la iniciativa, como cuando
al desembarcar vio una gran
muchedumbre y se llenó de compasión
por ella y curó a los enfermos[6]; o
cuando, encontrando un paralítico
junto a la piscina probática, le
preguntó: ¿quieres curarte?[7]; o en
aquella circunstancia en la que Jesús
devolvió la vida al hijo de la viuda de
Naím[8].

Muy frecuentemente, la
muchedumbre llevaba consigo a sus
parientes o amigos enfermos hasta
donde el Maestro se hallaba. San
Mateo cuenta que Jesús vino junto al
mar de Galilea, subió al monte y se
sentó allí. Acudió a Él mucha gente
que traía consigo cojos, ciegos,
lisiados, mudos y otros muchos
enfermos, y los pusieron a sus pies, y
Él los curó; de tal modo que se
maravillaba la multitud viendo hablar
a los mudos y restablecerse a los
lisiados, andar a los cojos y ver a los



ciegos. Y glorificaban al Dios de
Israel[9].

Los milagros del Señor no
pretendían, lógicamente, curar sólo
las enfermedades del cuerpo, sino
infundir la gracia en las almas; así lo
muestra la curación del ciego de
nacimiento. Ante la pregunta de los
discípulos, que pensaban —de
acuerdo con la opinión del tiempo—
que la ceguera de ese hombre era
consecuencia de los pecados, Jesús
respondió: ni pecó éste ni sus padres,
sino que eso ha ocurrido para que las
obras de Dios se manifiesten en él[10].

El libro de los Hechos nos traza en
diferentes tiempos un cuadro de la
acción de la primitiva Iglesia. Por
manos de los apóstoles —escribe san
Lucas— se obraban muchos milagros
y prodigios entre el pueblo (...), hasta
el punto de que sacaban los enfermos
a las plazas y los ponían en lechos y
camillas para que, al pasar Pedro, al



menos su sombra alcanzase a alguno
de ellos[11].

El dolor, la enfermedad, pueden
acercar a Dios si se reciben con
espíritu sobrenatural. Pero también
pueden alejar, si mueven a la
rebeldía. San Josemaría tenía bien
experimentado —tanto en su
caminar personal como en la historia
de la Obra— la eficacia del dolor
físico o moral unido a la Cruz del
Señor. Con agradecimiento a Dios y a
innumerables personas que así
respondían, mencionaba que desde
el principio hemos contado con la
oración de muchos enfermos, que
ofrecían sus sufrimientos por el
Opus Dei[12]. También ahora, la
labor apostólica continúa
apoyándose sobre el cimiento
generoso de los enfermos y de las
enfermas, que procuran transformar
su sufrimiento en oración por la
Iglesia, por el Papa, por las almas.



A todos los enfermos hemos de
ayudarles con atención y gratitud:
con cariño, con cuidados materiales
y espirituales. Rogamos a Dios que
les conceda la salud, si conviene a
sus almas; y, si no, que afronten con
alegría la enfermedad, los achaques
de la vejez, las penas de cualquier
tipo que padezcan; y siempre con el
gozo sobrenatural de estar
colaborando en la aplicación de los
méritos redentores de Cristo.

En la Cruz, pues, con fidelidad. En
la Cruz, con alegría, que una
dedicación sin alegría no podría el
Señor agradecerla: hilarem enim
datorem diligit Deus (2 Cor 9, 7),
Dios ama al que da con alegría. En
la Cruz, con sereno reposo: porque
nosotros no tenemos miedo a la
vida ni miedo a la muerte; no
tememos tampoco a Dios, que es
nuestro Padre[13]. Al mismo
tiempo, con el profundo sentido de
humanidad que le caracterizaba,



nuestro Fundador repitió: el dolor
físico, cuando se puede quitar, se
quita. ¡Bastantes sufrimientos hay
en la vida! Y cuando no se puede
quitar, se ofrece[14].

Para comprender esta actitud tan
cristiana, se requiere acercarse a esa
situación con la mirada del Buen
Pastor. Sólo desde la
connaturalidad afectiva que da el
amor, podemos apreciar la vida
teologal presente en la piedad de
los pueblos cristianos (...). Pienso
en la fe firme de esas madres al pie
del lecho del hijo enfermo, que se
aferran a un rosario aunque no
sepan hilvanar las proposiciones
del Credo; o en tanta carga de
esperanza derramada en una vela
que se enciende en un humilde
hogar para pedir ayuda a María, o
en esas miradas de amor
entrañable a Cristo crucificado[15].



Cuando estemos enfermos o
suframos de cualquier otro modo,
conviene advertirlo a quienes se
hallan a nuestro lado, acudir al
médico y aceptar sus indicaciones,
para poner cuanto antes los
remedios oportunos. De ese modo se
evita la psicosis de enfermo. ¡Cuántas
veces oí decir a san Josemaría que,
así como nadie es santo en la tierra,
tampoco hay nadie que esté siempre
sano! Todos podemos atravesar
momentos de enfermedad, incluso
grave; y eso mismo nos ha de
impulsar a abandonarnos
confiadamente en el Señor y en
quienes pueden sostenernos.

Hijas e hijos míos, asumamos con
gratitud estas recomendaciones de
nuestro santo fundador, porque 
hacer las obras de Dios no es un
bonito juego de palabras, sino una
invitación a gastarse por Amor.
Hay que morir a uno mismo, para
renacer a una vida nueva. Porque



así obedeció Jesús, hasta la muerte
de cruz, mortem autem crucis.
Propter quod et Deus exaltavit
illum (Flp 2, 8-9). Y por esto Dios lo
exaltó. Si obedecemos a la
voluntad de Dios, la Cruz será
también Resurrección, exaltación.
Se cumplirá en nosotros, paso por
paso, la vida de Cristo: se podrá
asegurar que hemos vivido
procurando ser buenos hijos de
Dios, que hemos pasado haciendo
bien, a pesar de nuestra flaqueza y
de nuestros errores personales,
por numerosos que sean[16].

No dejemos de mirar también al
queridísimo beato Álvaro, que supo
amar con alegría la salud y la
enfermedad. Al recordarle el día 15,
aniversario de su nombramiento
como sucesor de san Josemaría,
digámosle que nos sostenga a todas y
a todos.



Sé que habréis rezado por las
víctimas del terremoto en Italia y por
las de las otras calamidades de todos
los lugares: fomentemos esta
fraternidad con toda la humanidad.

Dentro de tres días, en este santuario
mariano de Torreciudad,
administraré la ordenación
sacerdotal a seis diáconos, Agregados
de la Prelatura. Pedid por ellos y por
los sacerdotes del mundo entero, por
el Papa y por los obispos, para que el
Espíritu Santo nos llene a todos de
sus dones y nos haga santos. En esa
misma fecha, nos uniremos a la
alegría de la Iglesia por la
canonización de la beata Teresa de
Calcuta, que tanto apreció a la Obra.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier



Torreciudad, 1 de septiembre de
2016.

[1] Jn 12, 32.

[2] Benedicto XVI, Homilía, 14-
IX-2008.

[3] San Josemaría, Carta 31-V-1954, n.
30.

[4] Papa Francisco, Homilía en Santa
Marta, 3-V-2016.

[5] Mt 8, 17; cfr. Is 53, 4.

[6] Mt 14, 14.

[7] Jn 5, 6.

[8] Cfr. Lc 7, 11-15.

[9] Mt 15, 29-31.

[10] Jn 9, 3.



[11] Hch 5,12-15.

[12] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar sin fecha (AGP, P01,
XII-1981, p. 9).

[13] San Josemaría, Carta 31-V-1954,
n. 30.

[14] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 1-I-1969.

[15] Papa Francisco, Exhort. apost. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 125.

[16] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 21.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-
septiembre-de-2016/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-septiembre-de-2016/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-septiembre-de-2016/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-septiembre-de-2016/

	Carta del Prelado (septiembre de 2016)

