
opusdei.org

Carta del Prelado
(octubre 2009)

El Prelado reflexiona sobre el
valor santificador del trabajo y,
ante el momento de crisis
global, invita en su carta a
"acrisolar la fe, fomentar la
esperanza y favorecer la
caridad".

06/10/2009

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Mañana, 2 de octubre,
agradeceremos al Señor un nuevo



aniversario de la fundación del Opus
Dei; y cuatro días más tarde, el 6 de
octubre, se cumplirá el séptimo de la
canonización de nuestro Fundador.
En la cercanía de estas dos fechas,
pienso que nos viene bien meditar en
esta sobrenatural intuición de
nuestro Fundador, como la calificó
Juan Pablo II [1] : el valor
santificador del trabajo ordinario en
medio del mundo, la necesidad de
aprovechar el acontecer cotidiano,
para responder al encuentro
permanente que el Señor desea
mantener con cada una y cada uno
de nosotros. Se comprende
perfectamente que nuestro Padre se
volviera "loco de amor" al meditar
con hondura las palabras que
manifiesta Dios a través del profeta: 
meus es tu [2] .

Nos consta que el trabajo, esta
realidad universal y necesaria que
acompaña la existencia de los
hombres en la tierra, es medio para



subvenir a las necesidades
personales y de la propia familia,
vínculo de comunión con las demás
personas, ocasión de
perfeccionamiento personal. Para un
cristiano, esas perspectivas se
alargan y se amplían. Porque el
trabajo aparece como
participación en la obra creadora
de Dios, que, al crear al hombre, lo
bendijo diciéndole: procread y
multiplicaos y henchid la tierra y
sojuzgadla, y dominad en los peces
del mar, y en las aves del cielo, y
en todo animal que se mueve sobre
la tierra ( Gn 1, 28). Porque,
además, al haber sido asumido por
Cristo, el trabajo se nos presenta
como realidad redimida y
redentora: no sólo es el ámbito en
el que el hombre vive, sino medio y
camino de santidad, realidad
santificable y santificadora [3] .

Juan Pablo II expuso con viveza esta
enseñanza durante la canonización



de nuestro Fundador, al ilustrar el
relato de la creación del hombre: el
Señor Dios tomó al hombre y lo colocó
en el jardín de Edén para que lo
trabajara y lo guardara [4] . «El libro
del Génesis —decía el Santo Padre—
(...) nos recuerda que el Creador ha
confiado la tierra al hombre, para
que la "labrase" y "cuidase". Los
creyentes, actuando en las diversas
realidades de este mundo,
contribuyen a realizar este proyecto
divino universal. El trabajo y
cualquier otra actividad, llevada a
cabo con la ayuda de la gracia, se
convierten en medios de
santificación cotidiana» [5] .

Ya en la ceremonia de la
beatificación, el 17 de mayo de 1992,
había afirmado que San Josemaría
«predicó incansablemente la llamada
universal a la santidad y al
apostolado. Cristo —añadía el
Romano Pontífice— convoca a todos
a santificarse en la realidad de la



vida cotidiana; por eso, el trabajo es
también medio de santificación
personal y de apostolado cuando se
vive en unión con Jesucristo, pues el
Hijo de Dios, al encarnarse, se ha
unido en cierto modo a toda la
realidad del hombre y a toda la
creación» [6] .

Proponer otra vez este punto capital
del espíritu del Opus Dei no resulta
repetitivo, porque siempre podemos
ahondar más en su inagotable
riqueza espiritual y ponerlo en
práctica con mayor fidelidad,
contando con la ayuda de Dios y la
intercesión de nuestro Padre. Como
frecuentemente afirmó San
Josemaría, mientras haya hombres y
mujeres que desempeñen una tarea
profesional, habrá personas que,
impulsadas por este espíritu,
mostrarán a sus amigos y colegas que
es posible alcanzar la perfección
cristiana, la santidad, mediante la
santificación de la ocupación



profesional, colaborando con Dios en
el perfeccionamiento de la creación y
cooperando con Cristo en la
aplicación de la obra redentora.

Escuchemos a San Josemaría: somos
nosotros hombres de la calle,
cristianos corrientes, metidos en el
torrente circulatorio de la
sociedad, y el Señor nos quiere
santos, apostólicos, precisamente
en medio de nuestro trabajo
profesional, es decir,
santificándonos en esa tarea,
santificando esa tarea y ayudando
a que los demás se santifiquen con
esa tarea. Convenceos de que en
ese ambiente os espera Dios, con
solicitud de Padre, de Amigo; y
pensad que con vuestro quehacer
profesional realizado con
responsabilidad, además de
sosteneros económicamente,
prestáis un servicio directísimo al
desarrollo de la sociedad, aliviáis
también las cargas de los demás y



mantenéis tantas obras
asistenciales —a nivel local y
universal— en pro de los
individuos y de los pueblos menos
favorecidos [7] . Hemos de pensar
más en las personas que se
encuentran a nuestro alrededor: ¿lo
hacemos?, ¿despiertan en nosotros
un claro celo apostólico? El trabajo
profesional y las relaciones
derivadas de su ejercicio constituyen
un campo privilegiado para ejercitar
el sacerdocio común recibido en el
Bautismo. Tengámoslo muy presente
durante el año sacerdotal.

Esas palabras de nuestro Padre
resuenan con fuerza en los
momentos actuales, signados por una
profunda crisis económica y laboral
que afecta a muchos países. Al
mismo tiempo, nos recuerdan el
carácter instrumental del trabajo en
todas sus manifestaciones. Por eso,
nos enseñaba también que los
bienes de la tierra no son malos; se



pervierten cuando el hombre los
erige en ídolos y, ante esos ídolos,
se postra; se ennoblecen cuando
los convertimos en instrumentos
para el bien, en una tarea cristiana
de justicia y de caridad. No
podemos ir detrás de los bienes
económicos, como quien va en
busca de un tesoro; nuestro tesoro
está aquí (...); es Cristo y en Él se
han de centrar todos nuestros
amores , porque donde está
nuestro tesoro allí estará también
nuestro corazón ( Mt 6, 21) [8] .

Si la tarea profesional se considerase
como un objetivo en sí mismo, y no
un medio para alcanzar el fin último
de la existencia humana —la
comunión con Dios y, en Dios, con los
demás hombres—, se desvirtuaría su
naturaleza y perdería su valor más
alto. Se convertiría en una actividad
cerrada a la trascendencia, en la que
la criatura no tardaría en situarse en
el lugar de Dios. Un trabajo realizado



así tampoco podría ser el medio para
colaborar con Cristo en la obra
redentora, que comenzó con sus años
de artesano en Nazaret y consumó en
la Cruz, entregando su vida por la
salvación de los hombres.

Son ideas que Benedicto XVI ha
expuesto recientemente en la
encíclica Caritas in veritate ,
presentando la Doctrina social de la
Iglesia en el actual contexto de
globalización de la sociedad. Al
afirmar, en las circunstancias
actuales, que el primer capital que
se ha de salvaguardar y valorar es
el hombre, la persona en su
integridad [9] , el Papa pone de
relieve —como ya expresó el Concilio
Vaticano II— que el hombre es el
autor, el centro y el fin de toda la
vida económico-socia l [10] . De este
modo, situando en el núcleo del
debate actual a la persona humana,
creada a imagen y semejanza de
Dios, y elevada por Cristo a la



dignidad de la filiación divina, el
Santo Padre se pronuncia
decididamente contra el
determinismo que subyace en
muchas concepciones de la vida
política, económica y social.

Al mismo tiempo, el Papa pone de
relieve la energía transformadora de
la sociedad que lleva consigo el
ejercicio de una libertad rectamente
entendida, es decir, una libertad
firmemente anclada en la verdad.
Refiriéndose al desarrollo de los
pueblos, escribe: en realidad, las
instituciones por sí solas no
bastan, porque el desarrollo
humano integral es ante todo
vocación y, por tanto, comporta
que se asuman libre y
solidariamente responsabilidades
por parte de todos. Este desarrollo
exige, además, una visión
trascendente de la persona,
necesita a Dios: sin Él, o se niega el
desarrollo, o se le deja únicamente



en manos del hombre, que cede a
la presunción de la auto-salvación
y termina por promover un
desarrollo deshumanizado [11] .

En una época de crisis como la de
ahora, con repercusiones que afectan
directamente a tanta gente, podría
presentarse un doble peligro: de una
parte, confiar ingenuamente en que
las soluciones técnicas resolverán
todos los problemas; y, de otra,
dejarse arrastrar por el pesimismo o
la resignación, como si todo eso fuera
inevitable, consecuencia de unas
leyes económicas que no se pueden
soslayar.

Una y otra actitud se demuestran
falsas y peligrosas. Un hombre o una
mujer de fe ha de aprovechar esta
situación para mejorar
personalmente en la práctica de la
virtud, cuidando con esmero el
espíritu de desprendimiento, la
rectitud de intención, la renuncia a



bienes superfluos, y tantos detalles
más. Sabe, por otra parte, que en
todo instante estamos en las manos
de Dios, nuestro Padre; y que si la
Providencia divina permite estas
dificultades, lo hace para que
saquemos bien del mal: Dios escribe
derecho con renglones torcidos.
Atravesamos un tiempo propicio
para acrisolar la fe, fomentar la
esperanza y favorecer la caridad; y
para desempeñar nuestra tarea —la
que sea— con rigor profesional, con
rectitud de intención, ofreciendo
todo para que en la sociedad se cree
un auténtico sentido de
responsabilidad y de solidaridad.
¿Rezamos para que se resuelva el
grave problema del paro?

Por otro lado, las circunstancias
difíciles favorecen que salgan a flote
recursos escondidos en el interior de
cada persona. Una de las
recomendaciones más importantes
de la reciente encíclica se concreta



en la llamada a purificar las
relaciones de la estricta justicia con
la caridad, sin separar el ejercicio de
estas dos virtudes. El gran desafío de
estos momentos, afirma el Romano
Pontífice, es mostrar, tanto en el
orden de las ideas como en el de
los comportamientos, que no sólo
no se pueden olvidar o debilitar
los principios tradicionales de la
ética social, como la
transparencia, la honradez y la
responsabilidad, sino que, en las
relaciones mercantiles , el
principio de gratuidad y la lógica
del don, como expresiones de
fraternidad, pueden y deben tener
espacio en la actividad económica
ordinaria . Esto es una exigencia
del hombre en el momento actual,
pero también de la razón
económica misma. Una exigencia
de la caridad y de la verdad al
mismo tiempo [12] .



Viene a mi memoria una enseñanza
que San Josemaría difundió en sus
escritos y en sus encuentros con
gentes muy diversas. En una homilía,
dirigía estas palabras a las personas
de todo tipo que le escuchaban: 
convenceos de que únicamente con
la justicia no resolveréis nunca los
grandes problemas de la
humanidad. Cuando se hace
justicia a secas, no os extrañéis si
la gente se queda herida: pide
mucho más la dignidad del
hombre, que es hijo de Dios. La
caridad ha de ir dentro y al lado,
porque lo dulcifica todo, lo deifica:
Dios es amor ( 1 Jn 4, 16). Hemos de
movernos siempre por Amor de
Dios, que torna más fácil querer al
prójimo, y purifica y eleva los
amores terrenos [13] . Y en otra
ocasión, ante la pregunta acerca de la
primera virtud que debería cultivar
un empresario, su respuesta
inmediata fue la siguiente: la
caridad, porque con la justicia sola



no se llega (...). Trata siempre con
justicia a la gente y déjate llevar
un poco del corazón (...). Haz lo
que puedas por los demás, por
medio de tu trabajo. Y vive, con la
justicia, la caridad. La justicia sola
es una cosa seca; quedan muchos
espacios sin llenar [14] .

Un gran amor a la justicia, informado
en todo momento por la caridad,
junto a la preparación profesional
propia de cada uno, es el arma
cristiana para colaborar eficazmente
en la resolución de los problemas de
la sociedad. Tenéis que hacer 
sobrenaturalmente lo que hacéis 
naturalmente , aconsejaba San
Josemaría; y después —señalaba— ,
llevar este afán de caridad, de
fraternidad, de comprensión, de
amor, de espíritu cristiano, a todos
los pueblos de la tierra [15] . Ponía
en guardia frente a las doctrinas que
ofrecen falsas soluciones —por
materialistas— a los problemas



sociales: para resolver todos los
conflictos de los hombres nos
bastan la justicia y la caridad
cristianas [16] .

Estas consideraciones no eximen a
los cristianos —especialmente a
quienes ocupan cargos de
responsabilidad en la vida pública o
en la sociedad— del esfuerzo por
conocer bien las leyes de la
economía. La caridad no excluye el
saber —afirma Benedicto XVI — ,
más bien lo exige, lo promueve y lo
anima desde dentro. El saber
nunca es sólo obra de la
inteligencia. Ciertamente, puede
reducirse a cálculo y
experimentación, pero si quiere
ser sabiduría capaz de orientar al
hombre a la luz de los primeros
principios y de su fin último, ha de
ser "sazonado" con la "sal" de la
caridad. Sin el saber, el hacer es
ciego, y el saber es estéril sin el
amor. En efecto, "el que está



animado de una verdadera
caridad es ingenioso para
descubrir las causas de la miseria,
para encontrar los medios de
combatirla, para vencerla con
intrepidez" (Pablo VI, enc.
Populorum progressio , n. 75) [17] .

Tratemos de entender más a fondo
estas enseñanzas del Magisterio,
difundirlas y hacer que calen con
hondura en nuestra conciencia y en
nuestra actuación diaria.

Como siempre, os recuerdo que
permanezcáis muy unidos a mis
intenciones. Y, como es natural, en
primer plano está siempre la oración
por el Papa y por sus colaboradores.
Este mes, además, se celebrará en
Roma una sesión especial del Sínodo
de los Obispos, dedicada al
continente africano. Acudamos desde
ahora al Espíritu Santo y a la
intercesión de San Josemaría, para
que el Señor ilumine a los Obispos



que se reunirán con el Papa y
conceda gran fruto espiritual a esa
Asamblea.

Hay otros aniversarios de la historia
de la Obra, que no mencionaré. Sí
que siento, en cambio, la urgencia de
que crezca en todas y en todos el
afán de conocer los diferentes pasos
de la vida de San Josemaría : su
finura para cuidar lo que el Cielo
puso en sus manos le motivó para ser
un leal servidor de Dios, de la Iglesia
—con esta partecica , la Obra—, de
sus hijas y de sus hijos, y de todas las
personas, también de las que no le
comprendían. Es de gran
importancia que sigamos esas
huellas.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de octubre de 2009.

https://www.josemariaescriva.info
https://www.josemariaescriva.info


[1] Cfr. Juan Pablo II, Homilía en la
beatificación del Fundador del Opus
Dei, 17-V-1992.

[2] Is 43, 1.

[3] San Josemaría , Es Cristo que pasa,
n. 47.

[4] Gn 2, 15.

[5] Juan Pablo II, Homilía en la
canonización del Fundador del Opus
Dei, 6-X-2002.

[6] Juan Pablo II, Homilía en la
beatificación del Fundador del Opus
Dei, 17-V-1992.

[7] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
120.

[8] San Josemaría, Es Cristo que pasa ,
n. 35.

[9] Benedicto XVI, Litt. enc. Caritas in
veritate , 29-VI-2009, n. 25.



[10] Ibid . Cfr. Const. past. Gaudium et
spes, n. 63.

[11] Benedicto XVI, Litt. enc. Caritas
in veritate , 29-VI-2009, n. 11.

[12] Ibid ., n. 36.

[13] San Josemaría, Amigos de Dios ,
n. 172.

[14] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 27-XI-1972.

[15] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 2-VI-1974.

[16] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 14-IV-1974.

[17] Benedicto XVI, Litt. enc. Caritas
in veritate, 29-VI-2009, n. 30.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-octubre-2009/


opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-
octubre-2009/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-octubre-2009/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-octubre-2009/

	Carta del Prelado (octubre 2009)

