
opusdei.org

Carta del Prelado
(noviembre de 2015)

Una visión cristiana de la
muerte es el mejor antídoto
contra el temor lógico que
puede inspirar ese paso
desconocido que, sin embargo,
"llegará inexorable" (san
Josemaría). Carta del Prelado
del mes de noviembre.

04/11/2015

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!



Grande es mi dicha por la
ordenación diaconal de un grupo de
hermanos vuestros, que tuvo lugar
ayer en la Basílica de San Eugenio.
Dedicándose a las actividades
apostólicas de la Prelatura, que es
una parte viva del Cuerpo místico de
Cristo, estos hijos míos servirán con
toda su alma a la Iglesia, tan
necesitada de ministros sagrados que
luchen por ser santos, doctos, alegres
y deportistas en la vida espiritual,
como deseaba san Josemaría.
Roguemos a Dios con insistencia que
nunca falte este don en el mundo
entero, con seminaristas y sacerdotes
santos en las diócesis.

El comienzo de este mes trae a
nuestra mente la verdad tan
consoladora de la Comunión de los
santos. Hoy recordamos
especialmente a los fieles que ya
gozan de la Santísima Trinidad en el
Cielo, y mañana estarán muy
presentes en nuestras oraciones los



fieles difuntos, que aún se purifican
en el Purgatorio, con quienes hemos
de trabar una honda amistad.

Recuerdo la devoción con que
nuestro Padre transcurría esta
jornada, deseando que —gracias
también a los sufragios que ofrece la
Iglesia— las benditas ánimas
recibiesen la remisión total de las
penas temporales debidas por los
pecados, y así poder llegar a la
presencia beatificante de Dios. Tanto
le urgía esta manifestación de
misericordia, de caridad, que dispuso
que en el Opus Dei se aplicara
frecuentemente la celebración de la
Santa Misa, la Sagrada Comunión y el
rezo del Rosario por el descanso
eterno de sus hijas y de sus hijos, de
nuestros padres y hermanos, de los
Cooperadores difuntos, y por todos
los que han dejado este mundo.
Seamos generosos en la aplicación de
esos sufragios y añadamos de
nuestra parte lo que nos parezca



oportuno; sobre todo el ofrecimiento
de un trabajo acabado con
perfección, con espíritu alegre de
oración y de penitencia.

Muy pertinente resulta la
recomendación de san Pablo: cotídie
mórior[1], cada día muero al pecado,
para resucitar con Cristo Jesús. San
Josemaría, al asumir el consejo del
Apóstol, nos invitaba a meditar
frecuentemente en el final de la vida
terrena, con el afán de prepararnos
lo mejor posible para el encuentro
con Dios. La muerte es una realidad
que afecta a todos, sin excepción;
muchos la temen y hacen lo posible
por olvidarla. No debería ser así para
un cristiano consecuente con su fe. A
los "otros", la muerte les para y
sobrecoge. —A nosotros, la muerte
—la Vida— nos anima y nos
impulsa. Para ellos es el fin: para
nosotros, el principio[2].



Sin embargo, ese paso se nos
presenta a veces con contornos
dramáticos, especialmente cuando
aparece de modo imprevisto, o
cuando afecta a personas aún
jóvenes, ante las que se abría un
futuro lleno de posibilidades. El
Santo Padre comenta que en estos
casos, para muchas personas, la
muerte es como un agujero negro que
se abre en la vida de las familias y al
cual no sabemos dar explicación
alguna[3].

Pero no cabe olvidar que, como
afirma la Sagrada Escritura, Dios no
hizo la muerte, ni se goza con la
pérdida de los vivientes[4]. El hombre
fue creado con una naturaleza
mortal, pero la sabiduría y la
omnipotencia divinas le habían
destinado a no morir, si nuestros
primeros padres amaban y
obedecían fielmente los mandatos
divinos. Ellos se dejaron engañar por
el tentador, y el resultado está a la



vista: así como por medio de un solo
hombre entró el pecado en el mundo,
y a través del pecado la muerte (...), de
esta forma la muerte llegó a todos los
hombres, porque todos pecaron[5].

Ayudan y consuelan mucho en este
tema tantas consideraciones de
nuestro Padre, que entre otros textos
escribió: la muerte llegará
inexorable. Por lo tanto, ¡qué
hueca vanidad centrar la
existencia en esta vida! Mira cómo
padecen tantas y tantos. A unos,
porque se acaba, les duele dejarla;
a otros, porque dura, les aburre...
No cabe, en ningún caso, el errado
sentido de justificar nuestro paso
por la tierra como un fin.

Hay que salirse de esa lógica, y
anclarse en la otra: en la eterna.
Se necesita un cambio total: un
vaciarse de sí mismo, de los
motivos egocéntricos, que son



caducos, para renacer en Cristo,
que es eterno[6].

Sólo una mirada de fe a Jesucristo
crucificado nos permite atisbar este
misterio, que tiene más de consuelo
que de tristeza. Enseña el Catecismo
de la Iglesia Católica que, «gracias a
Cristo, la muerte cristiana tiene un
sentido positivo. "Para mí, la vida es
Cristo y morir una ganancia" (Flp 1,
21). "Es cierta esta afirmación: si
hemos muerto con Él, también
viviremos con Él" (2 Tm 2, 11). La
novedad esencial de la muerte
cristiana está ahí: por el Bautismo, el
cristiano está ya sacramentalmente
"muerto con Cristo", para vivir una
vida nueva; y si morimos en la gracia
de Cristo, la muerte física consuma
este "morir con Cristo" y perfecciona
así nuestra incorporación a Él en su
acto redentor»[7]. Aunque no sea
totalmente correcta, sí que guarda un
poso de verdad la respuesta de la
madre de un hermano nuestro, que



comentaba con fe, en punto de
muerte: ¿cómo no me va a recibir el
Señor, si yo he estado recibiéndole
años y años en la Comunión cada
día?

La certeza de la fe, unida a la
esperanza y a la caridad, posee la
capacidad de anular el velo de
tristeza y de temor con que no pocas
veces se considera el paso final de la
existencia terrena; más aún, como
muestra con especial claridad la
marcha de esta tierra de los santos,
con la fe es posible acoger la muerte
con paz, porque se va al encuentro
del Señor. No tengas miedo a la
muerte. —Acéptala, desde ahora,
generosamente..., cuando Dios
quiera..., como Dios quiera...,
donde Dios quiera. —No lo dudes:
vendrá en el tiempo, en el lugar y
del modo que más convenga...,
enviada por tu Padre-Dios. —
¡Bienvenida sea nuestra hermana
la muerte![8].



Estas reflexiones son tradicionales en
la doctrina y en la conducta
cristianas. No suponen algo negativo,
ni pretenden fomentar inquietudes
irracionales, sino un santo temor
filial, lleno de confianza en Dios.
Encierran un realismo sobrenatural
y humano, con claras señales de que
la sabiduría cristiana, desde la fe,
confiere tranquilidad y confianza al
alma.

Nuestro Padre nos enseñó a sacar
consecuencias prácticas de la
meditación sobre este momento y, en
general, sobre los novísimos. No
veamos muy en frío, por lo tanto,
estas cosas, predicaba en una
ocasión a un grupo de hijos suyos
jóvenes. Yo no deseo que muera
ninguno de vosotros. ¡Déjalos,
Señor, no te los lleves todavía!,
¡que son jóvenes, y aquí abajo
tienes pocos instrumentos! Espero
que el Señor me escuchará... Pero
puede venir en cualquier



momento[9]. Y concluía: ¡Qué
conciencia tan objetiva da la
consideración de la muerte! ¡Qué
buen remedio, para dominar las
rebeldías de la voluntad y la
soberbia de la inteligencia! Ámala,
y dile al Señor con confianza:
como Tú quieras, cuando Tú
quieras, donde Tú quieras[10].

Suele resultar más duro,
evidentemente, el hecho de la
muerte, cuando afecta a las personas
más queridas: padres, hijos, esposos,
hermanos... Sin embargo, con la
gracia de Dios, en la luz de la
Resurrección del Señor, que no
abandona a ninguno de los que el
Padre le ha confiado, nosotros
podemos quitar a la muerte su
"aguijón", como decía el apóstol
Pablo (cfr. 1 Cor 15, 55); podemos
impedir que envenene nuestra
vida, que haga vanos nuestros
afectos, que nos haga caer en el
vacío más oscuro[11]. Nada más



cierto que el Señor nos quiere a su
lado, para gozar de su santa visión y
presencia. ¿Fomentamos a diario
esta esperanza? ¿Rezamos con
piedad —como nuestro Padre— el 
vultum tuum, Dómine, requíram[12],
buscaré, Señor, tu rostro?

Esos momentos, que están
acompañados del dolor, si en la
familia cristiana ha echado
profundas raíces la fe, se convierten
—y de hecho así sucede muchas
veces— en ocasión para reforzar los
lazos que unen entre sí a los diversos
miembros. En esta fe, podemos
consolarnos unos a otros, sabiendo
que el Señor venció la muerte una
vez para siempre. Nuestros seres
queridos no han desaparecido en
la oscuridad de la nada: la
esperanza nos asegura que ellos
están en las manos buenas y
fuertes de Dios. El amor es más
fuerte que la muerte. Por eso el
camino es hacer crecer el amor,



hacerlo más sólido, y el amor nos
custodiará hasta el día en que cada
lágrima será enjugada, cuando ya
no habrá muerte, ni duelo, ni
llanto, ni dolor (Ap 21, 4)[13].

Esta visión cristiana ofrece el
verdadero antídoto contra el temor
que suele acometer a los hombres al
comprobar la caducidad de la
existencia terrena. A la vez, nada
más lógico —como ya he señalado—
que nos duela la muerte de los seres
queridos, y que lloremos su partida.
También Jesucristo lloró por la
muerte de Lázaro, el amigo tan
querido, antes de resucitarlo. Pero
sin exageraciones, porque para un
cristiano consecuente morir es ir de
bodas. Así se expresaba san
Josemaría, que comentaba: cuando
se nos diga: ecce spónsus venit,
exíte óbviam ei(Mt25, 6)—sal, que
viene el esposo, que viene Él a
buscarte—, pediremos la
intercesión de la Virgen. Santa



María, Madre de Dios, ruega por
nosotros pecadores, ahora...¡y
verás a la hora de la muerte! ¡Qué
sonrisa tendrás a la hora de la
muerte! No habrá un rictus de
miedo, porque estarán los brazos
de María para recogerte[14].

Nuestro Padre, cuando el Señor
llamaba a su presencia a alguna hija
o a algún hijo suyo en edad juvenil, 
protestaba filialmente y
experimentaba un profundo dolor;
aunque, enseguida, aceptaba la
Voluntad divina, que sabe lo que
realmente nos conviene. Fiat,
adimpleátur..., rezaba. ¡Hágase,
cúmplase, sea alabada y
eternamente ensalzada la
justísima y amabilísima Voluntad
de Dios sobre todas las cosas!
Amén. Amén[15]. Y alcanzaba la paz.

Todos estos pensamientos han de
estar unidos siempre a la
consideración de que la



omnipotencia divina nos devolverá a
la vida: vita mutátur, non tóllitur[16],
la vida se cambia, no se pierde. La
seguridad de sabernos cerca de Dios,
con todas las ayudas que en esos
momentos finales nos dispensa
nuestra Madre la Iglesia, nos llevará
a razonar así: Señor, creo que
resucitaré; creo que mi cuerpo
volverá a unirse con mi alma,
para reinar eternamente contigo:
por tus méritos infinitos, por la
intercesión de tu Madre, por la
predilección que has tenido
conmigo[17].

Hijas e hijos míos, esforcémonos por
transmitir esta alegría y esta
seguridad de la fe. Recemos cada día
por las personas que rendirán el
alma al Señor, para que se abran a la
abundantísima gracia que Dios, por
intercesión de su Santísima Madre,
concede en esos momentos. Y
sigamos orando por la santidad de
todos los hogares de la tierra, para



que las conclusiones del reciente
Sínodo impulsen a seguir con
completa fidelidad los designios de
salvación que el Señor ha inscrito en
el núcleo mismo del matrimonio y de
la familia.

Querría que os detuvierais en la
sabiduría de la Iglesia santa, que ha
unido la solemnidad de Todos los
Santos al día dedicado, en la fecha
inmediata, a la conmemoración de
todos los fieles difuntos: saboread el
gozo celestial que empapa la liturgia
de este mes, y de todo el año.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de noviembre de 2015.

P.D. Dentro de unos días iré a la
Clínica Universidad de Navarra, para
someterme a una operación



quirúrgica. Estaré muy unido a todas
y a todos vosotros, y espero que me
sostengáis con la fortaleza de vuestra
oración.

[1] 1 Cor 15, 31.

[2] San Josemaría, Camino, n. 738.

[3] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 17-VI-2015.

[4] Sb1, 13.

[5] Rm 5, 12.

[6] San Josemaría, Surco, n. 879.

[7] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
1010.

[8] San Josemaría, Camino, n. 739.

[9] San Josemaría, Notas de una
meditación, 13-XII-1948.



[10] Ibid.

[11] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 17-VI-2015.

[12] Cfr. Sal 26 [27] 8.

[13] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 17-VI-2015.

[14] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 23-VI-1974.

[15] San Josemaría, Forja, n. 769.

[16] Misal Romano, Prefacio de
difuntos I.

[17] San Josemaría, Notas de una
meditación, 13-XII-1948.

Foto de portada de GideoTsang (cc)

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-noviembre-de-2015/


opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-
noviembre-de-2015/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-noviembre-de-2015/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-noviembre-de-2015/

	Carta del Prelado (noviembre de 2015)

