
opusdei.org

Carta del Prelado
(noviembre 2014)

En su carta, el Prelado habla del
reinado de Cristo, quien ante
todo desea ser Rey de "nuestros
pensamientos, palabras, obras y
acciones".

03/11/2014

Queridísimos ¡que Jesús me guarde a
mis hijas y a mis hijos!

Quizá me repito, pero lo hago de
intento: cuántas gracias hemos de
dar a Dios, todos los días, por los
muchos bienes que nos concede; y



entiendo muy bien que nuestro
Padre escribiera y dijera con
frecuencia: semper in lætítia!, al
ver cómo el Cielo nos bendice.

En las semanas transcurridas desde
el 27 de septiembre, hemos sabido de
muchas gracias obtenidas de Dios
por intercesión del beato Álvaro.
Vemos, una vez más, que la santidad
reluce cuando la Iglesia la reconoce
en alguno de sus hijos. En ocasiones
no la percibimos, porque nos
distraemos y no ponderamos esa
asistencia de Dios. Hijas e hijos míos,
convenzámonos de que la fe nos
ayuda a caminar con firmeza en
medio de los vaivenes de la historia:
la Providencia divina dirige todo
hacia la plenitud del reino de Dios,
que Jesucristo instauró en la tierra.

Nos toca ahora a los cristianos hacer
presentes los frutos de la redención,
sobreabundantemente realizada por
Jesucristo con su vida, muerte,



resurrección y ascensión a los cielos.
Y lo pedimos por intercesión de don
Álvaro, cuando suplicamos a Dios
que sepamos convertir todos los
momentos y circunstancias de mi vida
en ocasión de amarte y de servir al
Reino de Jesucristo.

Extender el reino de Cristo a todos
los confines de la tierra, a las
personas que ahora viven y a las que
vendrán con los años, es la tarea
maravillosa —una auténtica
aventura divina y humana— que el
Señor encomendó a todos los
cristianos, al ordenar a los Apóstoles:
id al mundo entero y predicad el
Evangelio a toda criatura[1]. ¡Con
qué pedagógica insistencia nos lo
hizo considerar san Josemaría! Para
que tal aspiración se haga realidad,
fomentemos el deseo de aumentar
cotidianamente la vibración
apostólica, de rogar al Señor que
envíe su Espíritu a todas las
personas, rompiendo las barreras



que podemos poner a su acción en
nuestras almas.

Este afán no debe quedarse en una
quimera; hemos de asimilar, de
modo muy personal, aquel 
queremos que Cristo reine, que
latía en el corazón de nuestro Padre
desde los comienzos del Opus Dei, y
que nos repitió don Álvaro. Desde
que conoció la Obra, fue
profundizando en las riquezas de la
vida interior de san Josemaría, y, de
este modo, fue saboreando y amando
esas frecuentes jaculatorias de
nuestro Fundador: Regnáre Christum
vólumus!; Deo omnis glória!; Omnes
cum Petro ad Iesum per Maríam!
Estas claras y exigentes coordenadas
de actuación, fomentaron en el beato
Álvaro la necesidad de dejar reinar a
Cristo en su corazón, dando a Dios
toda la gloria, bien unido a la Iglesia
y al Papa mediante la intercesión de
la Santísima Virgen, y acompañando
a la humanidad entera.



Son consideraciones que resultan
muy adecuadas en este mes, al
prepararnos para la solemnidad de
Cristo Rey. Nuestro Padre nos
pregunta a cada uno, a cada una: 
¿Dónde está el Rey? ¿Dónde está el
Cristo, que el Espíritu Santo
procura formar en nuestra alma?
No puede estar en la soberbia que
nos separa de Dios, no puede estar
en la falta de caridad que nos
aísla. Ahí no puede estar Cristo;
ahí el hombre se queda solo[2].
Dios desea reinar, ante todo, en
nuestros pensamientos, palabras,
obras y acciones. Pero qué
responderíamos—prosigue nuestro
Padre—, si Él preguntase: tú,
¿cómo me dejas reinar en ti? Yo le
contestaría que, para que Él reine
en mí, necesito su gracia
abundante: únicamente así hasta
el último latido, hasta la última
respiración, hasta la mirada
menos intensa, hasta la palabra
más corriente, hasta la sensación



más elemental se traducirán en un
hosannaa mi Cristo Rey[3].

Al rezar el Padrenuestro, suplicamos
el advenimiento del reino de Dios: 
advéniat regnum tuum[4]. Aunque
sabemos que ya está presente en el
mundo —regnum Dei intra vos est[5],
el reino de Dios está en medio de
vosotros—, aún debe manifestarse en
su plenitud. En palabras de Nuestro
Señor, ese reino actúa como la
semilla que crece sin ruido en el
campo, aunque con el trigo aparezca
también la cizaña que siembra el
enemigo; y es el fermento que
convierte la flor de harina en pan
sabroso. Con estas parábolas,
Jesucristo explica las características
del reino de Dios para todas las
etapas de la historia, también la
nuestra; y, porque su reino no es de
este mundo[6], no se manifiesta con
ruido y aparato, aunque se halle
presente en la tierra y vaya



creciendo hasta su aparición gloriosa
al final de los tiempos.

«Esta obra de Cristo siempre es
silenciosa; no es espectacular.
Precisamente en la humildad de ser
Iglesia, de vivir cada día el Evangelio,
crece el gran árbol de la vida
verdadera. Con estos inicios
humildes, el Señor nos anima para
que, también en la humildad de la
Iglesia de hoy, en la pobreza de
nuestra vida cristiana, podamos ver
su presencia y tener así la valentía de
salir a su encuentro y de hacer
presente en esta tierra su amor, que
es una fuerza de paz y de vida
verdadera»[7]. Aunque no faltan
sucesos en la historia que aparentan
sugerir lo contrario, esa permisión
del Cielo es el modo de proceder de
Dios, que quiere realizar su designio
salvador «respetando nuestra
libertad, porque el amor, por su
propia naturaleza, no se puede
imponer. Por tanto, la Iglesia es, en



Cristo, el espacio de acogida y de
mediación del amor de Dios. Desde
esta perspectiva se ve claramente
cómo la santidad y el carácter
misionero de la Iglesia constituyen
dos caras de la misma medalla: sólo
en cuanto santa, es decir, en cuanto
llena del amor divino, la Iglesia
puede cumplir su misión; y
precisamente en función de esa tarea
Dios la eligió y santificó como su
propiedad personal»[8].

Jesucristo es Rey del universo por su
encarnación y su triunfo en la
Cruz[9]. Y el prefacio de la
solemnidad nos ofrece algunas
características de ese reino: reino de
verdad y de vida, reino de santidad y
de gracia, reino de justicia, de amor y
de paz[10]. Descubramos en estas
expresiones las diversas
manifestaciones del triunfo de Cristo,
cuando las almas se muestran dóciles
a la acción del Espíritu Santo;
expresiones que nos ayudarán a



prepararnos para esa gran fiesta, en
la que renovaremos la consagración
del Opus Dei al Corazón sacratísimo
y misericordioso de Jesús.

Reino de verdad y de vida. Así lo
manifestó Jesús a Pilato: Yo soy Rey.
Para esto he nacido y para esto he
venido al mundo, para dar testimonio
de la verdad; todo el que es de la
verdad escucha mi voz[11]. El
Procurador romano no quiso prestar
oídos a las palabras de Jesús. Quid est
véritas?[12], ¿qué es la verdad?,
respondió con displicencia,
volviendo las espaldas al Maestro.
Hoy sucede lo mismo en muchos
sitios. No faltan personas que
tristemente rechazan la Verdad; no
admiten que sólo Cristo es el Camino,
la Verdad y la Vida[13]. Y
permanecen en la oscuridad del
pecado.

Reparemos por el mayor mal que le
puede acaecer a una criatura:



cerrarse voluntariamente a la Verdad
y a la Vida que es Cristo, pues el
corazón se endurece en el mal e
impide la actuación de la gracia
sanadora del Paráclito. El Papa san
Juan Pablo II escribió que la acción
del Espíritu Santo «encuentra en el
hombre que se halla en esta
condición una resistencia interior,
como una impermeabilidad de la
conciencia, un estado de ánimo que
podría decirse consolidado en razón
de una libre elección (...). En nuestro
tiempo, a esta actitud de la mente y
del corazón corresponde quizás la
pérdida del sentido del pecado (...),
acompañada por la "pérdida del
sentido de Dios"»[14].

A la vez, consideremos que el poder
de Dios es infinitamente mayor que
la tiranía del pecado. No toleremos
ningún resquicio al desaliento
personal, al observar a nuestro
alrededor tanto olvido de Dios y
desprecio de sus mandamientos.



Pidamos a la Trinidad que ese vacío
no nos afecte: acudamos más al
poder del Espíritu Santo, para
desenmascarar el pecado e infundir
la contrición en los corazones. Él,
como enseña el Señor, convencerá al
mundo de pecado, de justicia y de
juicio[15]. Por la fe, estamos
persuadidos de que Dios no envió a
su Hijo al mundo para juzgar al
mundo, sino para que el mundo se
salve por Él[16]. Y así, «el convencer
en lo referente al pecado y a la
justicia —afirma san Juan Pablo II—
tiene como finalidad la salvación del
mundo y la salvación de los
hombres»[17].

San Josemaría nos señalaba el
camino adecuado para colaborar en
la instauración del reino de Cristo, a
pesar de los obstáculos: todos sabéis
que hay dificultades en la vida del
mundo y en la vida de la Iglesia.
Que estas dificultades nos exigen
—a todos— portarnos mejor, ser



más fieles. Que en estos momentos
de deslealtad el Señor espera, de
cada uno de vosotros y de mí,
lealtad, amor. Que debemos estar
serenos, que todas las aguas
revueltas se calmarán, los posos
se irán al fondo y quedará el agua
potable. Y que esos montes, que
parece que nos envuelven y que no
nos dejan ver el horizonte, se irán
abajo: montes sicut cera fluxérunt
a fácie Dómini(Sal96 [97] 5), dice la
Escritura; los montes, lo mismo
que si fueran de cera, se
destruirán delante del querer de
Dios. Porque el querer de Dios es
de amor y de misericordia.
Misericórdia Dómini plena est
terra(Sal32 [33] 5), la tierra está
llena de la misericordia de Dios. El
Señor nos quiere mucho a cada
uno de vosotros y a mí, pero nos
querrá más si amamos a su Iglesia
que es nuestra Madre, y que está
afligida[18].



Reino de santidad y de gracia: otra
característica del reino de Dios,
consecuencia de estar adherido a
Cristo, Verdad y Vida. Por la acción
del Espíritu Santo, en el Bautismo el
cristiano se convierte en hijo de Dios,
y en los demás sacramentos —
especialmente en la Eucaristía— se
identifica más y más con Jesucristo,
hasta poder repetir con san Pablo: 
vivo, pero ya no vivo yo, sino que
Cristo vive en mí. Y la vida que vivo
ahora en la carne la vivo en la fe del
Hijo de Dios, que me amó y se entregó
a sí mismo por mí[19]. Esa
identificación respeta las
peculiaridades de cada uno: habéis
de ser tan varios, como variados
son los santos del cielo, que cada
uno tiene sus notas personales
especialísimas. —Y, también, tan
conformes unos con otros como
los santos, que no serían santos si
cada uno de ellos no se hubiera
identificado con Cristo[20].



La fiesta de hoy, solemnidad de
Todos los Santos, nos muestra esa
maravillosa unidad y variedad
propia de la vida cristiana. La
beatificación de don Álvaro y la de
Pablo VI, hace pocos días,
manifiestan también la admirable
acción divina, que santifica a sus
hijos, para gloria de Dios y bien de la
Iglesia. Por eso, la alegría del
Evangelio es esa que nada ni nadie
nos podrá quitar (cfr. Jn 16, 22).
Los males de nuestro mundo —y
los de la Iglesia— no deberían ser
excusas para reducir nuestra
entrega y nuestro fervor.
Mirémoslos como desafíos para
crecer. Además, la mirada
creyente es capaz de reconocer la
luz que siempre derrama el
Espíritu Santo en medio de la
oscuridad (...). Nuestra fe es
desafiada a vislumbrar el vino en
que puede convertirse el agua y a
descubrir el trigo que crece en
medio de la cizaña. A cincuenta



años del Concilio Vaticano II,
aunque nos duelan las miserias de
nuestra época y estemos lejos de
optimismos ingenuos, el mayor
realismo no debe significar menor
confianza en el Espíritu ni menor
generosidad[21].

Esta certeza de la fe ilumina las
tinieblas que, a veces, parecen
adensarse sobre la humanidad. ¡Dios
puede más! Él, en su sabiduría y
omnipotencia infinitas, posee la
capacidad de sacar bien, del mal; por
eso, la fe constituye la raíz del
optimismo sobrenatural,
importantísimo, que ha de mover
siempre al cristiano. El Espíritu
Santo es realmente nuestro Paráclito,
nuestro abogado defensor, como
expresa ese vocablo.

Cuando el reino de Dios se asienta en
el fondo del alma, se realiza lo que
proclama el prefacio de la Misa de
Cristo Rey: por el apostolado



personal, se manifiesta como reino de
justicia, de amor y de paz. Del
corazón del cristiano brotan
entonces la justicia y la misericordia,
que se contagian a otras personas,
hasta impregnar las estructuras
humanas; y los hijos de Dios —que
conocemos este don— nos
convertimos en sembradores de
paz y de alegría, con palabras de
nuestro Fundador.

Mañana celebramos la
conmemoración de los fieles
difuntos. Seamos generosos en el
ofrecimiento de sufragios —en
primer lugar, la Santa Misa— por las
almas del Purgatorio, especialmente
por las más necesitadas. Me
conmueve pensar cómo nuestro
Padre amaba y trataba a todos los
que nos han precedido en el caminar
terreno: a sus hijas y a sus hijos, a sus
padres y hermanos, y —con el mismo
afecto— a los nuestros, a todas las
almas del Purgatorio, sus buenas



amigas. Se palpaba su persuasión de
que vita mutátur, non tóllitur[22]: la
vida se cambia, no se pierde, cuando
se ha seguido al Señor.

Con alegría os comunico que el 3 de
este mes iré a Moscú: acompañadme
desde ahora con vuestra oración en
este viaje. Y el sábado, día 8,
administraré la ordenación diaconal
a 32 hermanos vuestros: recemos por
ellos, para que sean santos, y por
todos los ministros de la Iglesia,
desde el Papa hasta el último recién
ordenado, queriendo a cada uno
entrañablemente. El día 28,
aniversario de la erección de la Obra
en Prelatura personal, agradezcamos
especialmente a la Trinidad
Santísima la configuración jurídica
definitiva del Opus Dei: esta 
partecica de la Iglesia que formamos
los sacerdotes y laicos, y que tanto
facilita nuestro servicio a toda la
Iglesia y a las almas.



Seguid rezando por los frutos del
reciente Sínodo extraordinario de los
Obispos y por todas mis otras
intenciones.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de noviembre de 2014.

[1] Mc 16, 15.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 31.

[3] Ibid., n. 181.

[4] Mt 6, 10.

[5] Lc 17, 21.

[6] Cfr. Jn 18, 36.



[7] Benedicto XVI, Homilía, 15-
VI-2008.

[8] Ibid.

[9] Cfr. Pío XI, Litt. enc. Quas primas,
11-XII-1925.

[10] Misal Romano, Solemnidad de
Cristo Rey, Prefacio.

[11] Jn 18, 37.

[12] Ibid., 38.

[13] Jn 14, 6.

[14] San Juan Pablo II, Litt. enc. 
Dominum et vivificantem, 18-V-1986,
n. 47.

[15] Jn 16, 8.

[16] Jn 3, 17.

[17] San Juan Pablo II, Litt. enc. 
Dominum et vivificantem, 18-V-1986,
n. 27.



[18] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 11-XI-1972.

[19] Gal 2, 20.

[20] San Josemaría, Camino, n. 947.

[21] Papa Francisco, Exhort. apost. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 84.

[22] Misal Romano, Prefacio I de
difuntos.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-
noviembre-2014/ (10/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-noviembre-2014/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-noviembre-2014/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-noviembre-2014/

	Carta del Prelado (noviembre 2014)

