
opusdei.org

Carta del Prelado
(noviembre 2011)

Presentar la fe a los demás,
especialmente con la propia
vida, es un "deber gozoso" para
todos los cristianos, dice Mons.
Echevarría en su carta de
noviembre.

29/11/2011

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Con el mes de noviembre, la Iglesia
nos invita a levantar la mirada más
allá del horizonte terreno. La



solemnidad de Todos los Santos, que
hoy celebramos y, mañana, la
conmemoración de los fieles
difuntos, nos hablan de que Dios nos
ha creado para servirle y alabarle en
la tierra y gozar de Él eternamente
en el Cielo. La vida terrena, por larga
que sea, se queda en un brevísimo
instante en comparación con la
eternidad. Enseña uno de los salmos:
¡el hombre! Como el heno son sus
días: florece como flor silvestre; sobre
él pasa el viento y no subsiste, ni se
reconoce más su sitio. Pero la
misericordia del Señor dura desde
siempre y para siempre con los que le
temen[1]. Muchas veces he oído
comentar estas palabras a nuestro
Padre, coronándolas con elvultum
tuum, Domine, requiram![2].

Lo único definitivo, lo que de verdad
vale la pena, es llegar a la casa del
Padre, donde Jesucristo ha ido para
prepararnos una morada[3]. Lo
saben bien las almas



bienaventuradas que ya gozan de la
visión beatífica en el Cielo; y ansían
llegar allí las que se purifican en el
Purgatorio antes de ser admitidas en
la gloria.

Estas conmemoraciones litúrgicas, y
todo el mes que comenzamos,
constituyen una buena ocasión para
hacer un examen de conciencia más
profundo, reavivando las ansias de
Dios y rectificando lo que haya que
rectificar. ¿De qué le servirá al
hombre ganar el mundo entero si
pierde su vida?, o ¿qué podrá dar el
hombre a cambio de su vida?[4]. Estas
preguntas de Nuestro Señor deberían
estar muy presentes en nuestras
jornadas e iluminar todo nuestro
actuar. Porque, ¿qué aprovecha al
hombre todo lo que puebla la
tierra, todas las ambiciones de la
inteligencia y de la voluntad? ¿Qué
vale esto, si todo se acaba, si todo
se hunde, si son bambalinas de
teatro todas las riquezas de este



mundo terreno; si después es la
eternidad para siempre, para
siempre, para siempre? (...).
Mienten los hombres, cuando
dicen para siempre en cosas
temporales. Sólo es verdad, con
una verdad total, el para siempre
cara a Dios; y así has de vivir tú,
con una fe que te ayude a sentir
sabores de miel, dulzuras de cielo,
al pensar en la eternidad que de
verdad es para siempre[5].

Una mirada al mundo nos mueve a
considerar con dolor que son muchos
—hombres y mujeres, jóvenes y
ancianos— los que recorren las
sendas terrenas sin apenas
considerar su destino eterno. Otras
inquietudes y necesidades ocupan
casi por completo su horizonte vital;
y, a veces sin culpa propia,
desconocen la dignidad a la que Dios
los llama, la felicidad sin término a
que los convoca. Tú y yo, cada
cristiano consciente de la grandeza



de su vocación, no puede
permanecer indiferente ante la
suerte de esas muchedumbres que
no conocen a Dios o lo ponen entre
paréntesis. Ante esta realidad, no
caben pesimismos. Hemos de rogar
al Señor que nos llene de su celo y
que seamos conscientes de que, con
la oración y la mortificación, nos
acercamos hasta el último rincón del
planeta. ¿Queremos a toda la
humanidad? ¿Cómo reaccionamos
ante las noticias de países lejanos?

En la Carta apostólica publicada días
atrás, convocando un año de la fe
para dentro de algunos meses,
Benedicto XVI reafirma esta
responsabilidad fundamental de los
fieles católicos. No podemos dejar
que la sal se vuelva sosa y la luz
permanezca oculta (cfr. Mt 5,
13-16). Como la samaritana,
también el hombre actual puede
sentir de nuevo la necesidad de
acercarse al pozo para escuchar a



Jesús, que invita a creer en Él y a
extraer el agua viva que mana de
su fuente (cfr. Jn 4, 14)[6]. El
pensamiento de la Comunión de los
santos, tan vivo en las próximas
semanas, nos impulsará a pedir a la
tercera Persona de la Santísima
Trinidad que acreciente en cada uno
el deseo de acercarle muchas almas. 
Ure igne Sancti Spiritus!, clamamos
con la invocación que tanto removía
a nuestro Padre. ¡Quémanos, Señor,
con el fuego del Espíritu Santo! Que
tu acción en nuestras almas —luz en
la inteligencia, decisiones operativas
en la voluntad, fortaleza en el
corazón— nos impulse a un
apostolado constante, aprovechando
todas las ocasiones —y sabiendo
crear ocasiones nuevas— para
ayudar a que se acerquen a Dios las
gentes con quienes nos encontremos.

Hemos de empeñarnos diariamente
en la tarea apostólica con renovado
ardor. Debemos descubrir de



nuevo —prosigue el Papa— el gusto
de alimentarnos con la Palabra de
Dios, transmitida fielmente por la
Iglesia, y con el Pan de la vida,
ofrecido como sustento a todos los
que son sus discípulos (cfr. Jn 6,
51). En efecto, la enseñanza de
Jesús resuena todavía hoy con la
misma fuerza: “Trabajad no por el
alimento que perece, sino por el
alimento que perdura hasta la vida
eterna” (Jn 6, 27). La pregunta
planteada por los que le
escuchaban es también hoy la
misma para nosotros: “¿Qué
tenemos que hacer para realizar
las obras de Dios?” (Jn 6, 28).
Sabemos la respuesta de Jesús: “La
obra de Dios es ésta: que creáis en
el que Él ha enviado” (Jn 6, 29).
Creer en Jesucristo es, por tanto, el
camino para poder llegar de modo
definitivo a la salvación[7].

Fijémonos, como siempre, en la
figura amabilísima del Redentor. Es



preciso creer en Él, nuestro Dios y
Salvador, que quiere llevarnos a la
gloria de Dios Padre con la asistencia
del Espíritu Santo. Tan intensamente
lo desea, que en una ocasión
manifestó a sus discípulos: ignem
veni mittere in terram, et quid volo
nisi ut accendatur?[8]; he venido a
prender fuego en la tierra, ¿y qué
quiero sino que se encienda?

Estas palabras espolearon el alma de
san Josemaría desde muy joven. 
Durante años, me encendía en
amor de Dios la consideración del
afán de Jesús por incendiar el
mundo con su fuego. Y no podía
contener dentro de mí aquel
hervor que se abría
impetuosamente en mi alma y que,
expresándose en las palabras
mismas del Maestro, salía a gritos
de mi boca: ignem veni mittere in
terram, et quid volo nisi ut
accendatur?... Ecce ego quia
vocasti me(Lc12, 49; 1 Re3, 9); he



venido a poner fuego en la tierra,
¿y qué quiero sino que arda?...
Aquí estoy, porque me has
llamado[9]. Y añadía que, para su
alma, esas palabras eran un acicate:
que lo sean también para
vosotros; que no estéis nunca
apagados; que os sepáis
portadores de fuego divino, de luz
divina, de calor de cielo, de amor
de Dios, en todos los ambientes de
la tierra[10].

Pidamos al Paráclito que encienda
nuestros corazones; que nos haga
experimentar, con Cristo, el celo por
la salvación de todos. Aquel ignem
veni mittere in terram!, he venido
a la tierra a pegarle fuego, nos
debe quemar el alma. Y hemos de
estar decididos, absolutamente
decididos, a decir al Señor: ecce
ego quia vocasti me!(1 Sam3, 8),
¡aquí me tienes!, porque me has
llamado a ser cristiano. ¿Padre de
familia? Padre de familia. ¿Hijo de



familia? Hijo de familia. ¿Madre
de familia? Madre de familia. Pero
pegando fuego a todo lo que
toquéis. Si no prendéis fuego a lo
que tenéis alrededor, vosotros
mismos os quemaréis tontamente,
para dejar sólo unas cenizas, en
lugar de una brasa de luz y
calor[11].

El apostolado, gozoso deber para los
cristianos, nos impulsa a continuar la
misión de Cristo que lleva a cabo la
Iglesia, cada uno desde su situación
en el Cuerpo místico. El buen
ejemplo, siempre fundamental, tiene
particular importancia en los
momentos actuales. Puede haber
personas alejadas de Dios, o de la
práctica religiosa, que no admitan
una conversación de contenido
sobrenatural o simplemente
espiritual. Pero el testimonio de una
conducta recta —en la vida personal,
familiar, profesional, social— no
pasa nunca inadvertido. Esas



mujeres y esos hombres, aunque
quizá no lo reconozcan
abiertamente, con frecuencia se
interrogan en su corazón por las
razones de esa conducta; y así
comienzan ya a abrirse a la luz del
Señor. Con su misma existencia en
el mundo —escribe el Papa—, los
cristianos están llamados
efectivamente a hacer
resplandecer la Palabra de verdad
que el Señor Jesús nos dejó[12]. En
este sentido, como sugiere Benedicto
XVI, el estudio o repaso del Catecismo
de la Iglesia Católica adquiere una
importancia particular: para conocer
mejor la fe y sus consecuencias, y
comunicarlas a otros. No dejemos de
acudir a esa fuente y de
recomendarlo a quienes tratamos.

La fe no se agota en el conocimiento
de las verdades contenidas en el
depósito de la revelación, sino que
requiere, por su propio dinamismo,
manifestarse exteriormente. Como



enseña san Pablo, la fe per caritatem
operatur[13], actúa por medio de la
caridad; y la caridad se muestra en
hechos concretos de servicio a los
demás, de atención, de interés por
sus cosas, comenzando por los más
cercanos. La primera manifestación
se traduce en desear lo mismo que
quiere Dios: que todos los hombres se
salven y lleguen al conocimiento de la
verdad[14]. En una palabra,
comunicar la fe recibida. Es el
objetivo que el Papa señala en su
reciente carta apostólica, pues 
sucede hoy con frecuencia que los
cristianos se preocupan mucho por
las consecuencias sociales,
culturales y políticas de su
compromiso, al mismo tiempo que
siguen considerando la fe como un
presupuesto obvio de la vida
común. De hecho, este presupuesto
no sólo no parece como tal, sino
que incluso con frecuencia es
negado. Mientras que en el pasado
era posible reconocer un tejido



cultural unitario, ampliamente
aceptado en su referencia al
contenido de la fe y de los valores
inspirados por ella, hoy no aparece
que sea así en vastos sectores de la
sociedad[15].

Durante toda su vida, san Josemaría
predicó la necesidad de empapar con
la fe los pensamientos, las palabras y
las obras. Insistía en que, al entrar en
contacto con otras personas,
deberíamos plantearnos enseguida el
modo de ayudarles a acercarse a
Dios. Solía poner una comparación. 
¿Os fijáis en cómo hay en los
hombres todos —también en ti y en
mí— como un prejuicio psíquico,
una especie de psicosis
profesional? Cuando un médico ve
por la calle a otra persona que
pasa, sin darse cuenta piensa:
“esa persona anda mal del
hígado”. Y si la mira un sastre,
comenta: “¡qué mal vestido, o qué
bien, qué buen corte!”. Y el



zapatero se fija en los zapatos... Y
tú y yo, hijos de Dios, dedicados a
servir a los demás en el mundo,
por amor del Señor, cuando
contemplamos a las gentes,
tenemos que pensar en las almas:
he aquí un alma —hemos de
decirnos—, un alma que hay que
ayudar, un alma a la que se debe
comprender, un alma con la que
hemos de convivir, un alma que
hay que salvar[16].

Es lógica esta manera de proceder,
porque quien ha descubierto a
Cristo debe llevar a otros hacia Él.
Una gran alegría no se puede
guardar para uno mismo. Es
necesario transmitirla[17]. Así se
han comportado los seguidores fieles
del Señor en todas las épocas.
«Cuando descubrís que algo os ha
sido de provecho —predicaba san
Gregorio Magno—, procuráis atraer a
los demás. Tenéis, pues, que desear
que otros os acompañen por los



caminos del Señor. Si vais al foro o a
los baños, y topáis con alguno que se
encuentra desocupado, le invitáis a
que os acompañe. Aplicad a lo
espiritual esta costumbre terrena y,
cuando vayáis a Dios, no lo hagáis
solos»[18].

Pensemos que, a pesar del clima de
dejadez y relativismo, en el corazón
de todos hay un hambre de eternidad
que sólo Dios puede satisfacer. Esta
realidad puede constituir un firme
punto de apoyo para renovar
diariamente el afán apostólico,
sabiendo que el Señor desea servirse
de los cristianos, de ti y de mí, como
instrumentos para llevar al Cielo a
otros. Aunque nos veamos y seamos
realmente poca cosa, nos hemos de
encender en el deseo y en la
realidad de llevar la luz de Cristo,
el afán de Cristo, los dolores y la
salvación de Cristo, a tantas
almas de colegas, de amigos, de
parientes, de conocidos, de



desconocidos —sean cualesquiera
sus opiniones en cosas de la tierra
—, para darles a todos un buen
abrazo fraterno. Entonces
seremos rubí encendido, y
dejaremos de ser esta nada, este
carbón pobre y miserable, para
ser voz de Dios, luz de Dios, ¡fuego
de Pentecostés![19].

En los días pasados, he estado en
Pamplona para presidir la
investidura de algunos doctorados 
honoris causa por la Universidad de
Navarra. Luego, en Madrid, he tenido
reuniones con millares de fieles de la
Prelatura, cooperadores y amigos. He
pedido a la Trinidad Santísima que
renueve en todos el afán apostólico,
colaborando en la nueva
evangelización de la sociedad con su
apostolado personal de amistad y
confidencia, y también promoviendo
actividades formativas que lleven el
mensaje de Cristo a todos los
ambientes.



Antes de terminar, os pido oraciones
por los treinta y cinco hermanos
vuestros que recibirán la ordenación
diaconal el próximo día 5, en Roma.
Pedid para ellos, y para todos los
ministros de la Iglesia, un corazón a
la medida del Corazón de Cristo.

Sigamos muy unidos al Romano
Pontífice y en comunión con los
Obispos diocesanos. Agradezcamos al
Señor los frutos espirituales que
otorga a la Iglesia mediante la labor
apostólica de los fieles de la Obra. Lo
haremos especialmente el próximo
día 28, aniversario de la erección del
Opus Dei en prelatura personal. Que
nuestro reconocimiento llegue a Dios
por manos de la Santísima Virgen.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de noviembre de 2011.



[1] Sal 102 [103] 15-17.

[2] Cfr. Sal 26 [27] 8.

[3] Cfr. Jn 14, 2-3.

[4] Mt 16, 26.

[5] San Josemaría, Amigos de Dios, n.
200.

[6] Benedicto XVI, Carta apostólica 
Porta fidei, 11-X-2011, n. 3.

[7] Ibid.

[8] Lc 12, 49 (Vg).

[9] San Josemaría, Carta 9-I-1959, n.
9.

[10] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 12-II-1975.

[11] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 9-II-1975.

[12] Benedicto XVI, Carta apostólica 
Porta fidei, 11-X-2011, n. 6.



[13] Gal 5, 6.

[14] 1 Tm 2, 4.

[15] Benedicto XVI, Carta apostólica 
Porta fidei, 11-X-2011, n. 2.

[16] San Josemaría, Notas de una
meditación, 25-II-1963.

[17] Benedicto XVI, Homilía, 21-
VIII-2005.

[18] San Gregorio Magno, Homilías
sobre los Evangelios, I, 6, 6 (PL 76,
1098).

[19] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 2-VI-1974.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-
noviembre-2011/ (15/12/2025)

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-noviembre-2011/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-noviembre-2011/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-noviembre-2011/

	Carta del Prelado (noviembre 2011)

