
opusdei.org

Carta del Prelado
(junio 2009)

Las fiestas litúrgicas del mes de
junio dan pie al Prelado del
Opus Dei en su carta mensual
para invitar a tratar con más
intimidad a Dios en la vida
ordinaria.

03/06/2009

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Ayer celebramos la solemnidad de
Pentecostés, que este año ha
coincidido con el final del mes de



mayo. Como en la primera
Pentecostés, la Santísima Virgen nos
ha ayudado a prepararnos para
recibir una nueva efusión del
Paráclito. Ahora, al recomenzar el
Tiempo ordinario, podemos tomar
esta circunstancia como una
invitación más a santificar la vida
corriente de cada día, entretejida de
horas de trabajo y de las múltiples
relaciones que se originan en el trato
familiar y social. Se repite lo que nos
enseñaba nuestro Padre: no cambia
lo externo del trabajo y, a la vez,
diariamente, ¡cambia!, por el amor
nuevo que pongamos al realizarlo.

La existencia cotidiana nos marca
verdaderamente el campo de nuestra
lucha —promovida y sostenida por la
gracia— para identificarnos más y
más con Cristo y, de este modo, ser
mejores hijos de Dios. Deseo
describir esta realidad con la
expresión tan acertada que San
Josemaría dejó señalada en una



homilía: cuando un cristiano
desempeña con amor lo más
intrascendente de las acciones
diarias, aquello rebosa de la
trascendencia de Dios. Por eso os
he repetido, con un repetido
martilleo, que la vocación
cristiana consiste en hacer
endecasílabos de la prosa de cada
día. En la línea del horizonte, hijos
míos, parecen unirse el cielo y la
tierra. Pero no, donde de verdad
se juntan es en vuestros
corazones, cuando vivís
santamente la vida ordinaria...[1].
Me parece oír todavía el eco de la
fuerza con que pronunció la palabra
"martilleo", porque nuestro Padre
fue un gran pedagogo con la palabra
y con los hechos, para que se nos
grabase a fondo el espíritu que Dios
había puesto en su alma.

Desempeñar con amor a Dios y a los
demás las acciones diarias: en esto
consiste el secreto de la santidad a la



que Dios llama a los cristianos que
viven y trabajan en medio de las
realidades temporales. Este
programa se nos torna posible
porque —como enseña la Sagrada
Escritura— el Señor ha tomado la
iniciativa: nosotros amamos, porque
Él nos amó primero[2]. Me gusta
recordarlo al comenzar el mes de
junio, en el que —de tantos y tan
diversos modos— la liturgia pone de
relieve el amor de Dios a sus
criaturas. Lo hemos considerado
detenidamente al celebrar los
principales misterios de la historia
de la salvación: la Encarnación,
Pasión y Muerte de Jesucristo, su
Resurrección y gloriosa Ascensión a
los cielos. En las próximas semanas, 
la liturgia nos hace celebrar tres
fiestas que tienen un carácter
"sintético": la Santísima Trinidad,
el Corpus Christi y, por último, el
Sagrado Corazón de Jesús[3]. Estos
días, tan señalados para quienes se
saben hijos de Dios, se nos presentan



como manifestaciones del amor de
Dios por los hombres y, en este
sentido, constituyen una síntesis de
todos los misterios salvíficos.

El domingo, día 7, celebraremos la
solemnidad de la Trinidad Santísima.
Con esta gran fiesta, la Iglesia nos
invita a considerar el Misterio de la
naturaleza íntima del Dios único, que
quiso revelarse paulatinamente por
medio de los profetas y se manifestó
plenamente en Jesucristo. Ya en el
Antiguo Testamento, pasando ante
Moisés en el monte Sinaí, se mostró
como el Dios compasivo y
misericordioso, lento a la ira y rico en
misericordia y fidelidad[4]. Esta
declaración era una primera
explícita manifestación de las
riquezas contenidas en el nombre de
Yahveh, revelado anteriormente a
Moisés[5]. A la vez, ese Nombre
inefable seguía envuelto en los velos
del misterio. Sólo en el Nuevo
Testamento se nos ha hecho presente



con más claridad la vida íntima de
Dios. San Juan, el discípulo amado
del Señor, que reclinó su cabeza
sobre el pecho del Maestro en la
Última Cena, ha escrito —inspirado
por el Espíritu Santo— que la
identidad más profunda de Dios se
resume en una sola palabra: Amor. 
Deus caritas est[6], Dios es Amor. Y
como demostración diáfana nos
envió a su Hijo: tanto amó Dios al
mundo que le entregó a su Hijo
Unigénito[7].

Benedicto XVI comenta que ese
nombre, Amor, expresa claramente
que el Dios de la Biblia no es una
especie de mónada encerrada en sí
misma y satisfecha de su propia
autosuficiencia, sino que es vida
que quiere comunicarse, es
apertura, relación. Palabras como
"misericordioso", "compasivo",
"rico en clemencia", nos hablan de
una relación, en particular de un
Ser vital que se ofrece, que quiere



colmar toda laguna, toda falta, que
quiere dar y perdonar, que desea
entablar un vínculo firme y
duradero[8]. Siendo el Amor por
esencia, nuestro Dios no es un Ser
solitario, encerrado en una lejanía
trascendente, ajeno a las
preocupaciones de los hombres. Dios
es trinidad de Personas, tan unidas y
compenetradas que son un solo y
único Dios. Esta revelación de Dios
se delineó plenamente en el Nuevo
Testamento, gracias a la palabra de
Cristo. Jesús nos manifestó el
rostro de Dios, uno en esencia y
trino en personas: Dios es amor,
Amor Padre, Amor Hijo y Amor
Espíritu Santo[9].

Al revelarnos el misterio de su vida
íntima, Dios —por expresarlo de
algún modo— nos ha mostrado su
rostro, nos ha comunicado que desea
acogernos en su amistad; más aún,
que quiere hacernos hijos suyos,
partícipes de su misma Vida. Por



estas razones, la solemnidad litúrgica
de la Santísima Trinidad celebra la
suprema revelación del Amor divino.
De ahí que San Josemaría
recomendara a los cristianos que se
esfuercen por conocer y tratar a cada
una de las Personas divinas. 
Aprende a alabar al Padre, al Hijo
y al Espíritu Santo. Aprende a
tener una devoción particular a la
Santísima Trinidad: creo en Dios
Padre, creo en Dios Hijo, creo en
Dios Espíritu Santo: creo en la
Trinidad Beatísima. Espero en
Dios Padre, espero en Dios Hijo,
espero en Dios Espíritu Santo:
espero en la Trinidad Beatísima.
Amo a Dios Padre, amo a Dios
Hijo, amo a Dios Espíritu Santo:
amo a la Trinidad Beatísima. Esta
devoción hace falta como un
ejercicio sobrenatural, que se
traduce en estos movimientos del
corazón, aunque no siempre se
traduzca en palabras[10].



Queramos afanarnos en tratar así a
nuestro Dios. ¿Cómo buscamos su
presencia a lo largo del día?
¿Consideramos con frecuencia que
somos hijos suyos? ¿Nos empeñamos
en imitar a Jesucristo, nuestro
Hermano mayor y nuestro Modelo?
¿Invocamos con clamores silenciosos
al Paráclito, a fin de que nos
santifique y nos llene de afán
apostólico? ¿Crece nuestra amistad
con el Espíritu Santo?

La solemnidad del Corpus Christi, el
día 11 (que en algunos sitios se
traslada al domingo siguiente, 14 de
junio), viene a reforzar estas
profundas aspiraciones del alma
cristiana. Analizando los diversos
momentos de esta celebración
litúrgica, el Santo Padre resume así
su significado fundamental: ante
todo, nos hemos reunido alrededor
del altar del Señor para estar
juntos en su presencia; luego
tendrá lugar la procesión, es decir, 



caminar con el Señor; y, por
último, arrodillarse ante el Señor,
la adoración, que comienza ya en
la Misa y acompaña toda la
procesión, pero que culmina en el
momento final de la bendición
eucarística, cuando todos nos
postremos ante Aquel que se
inclinó hasta nosotros y dio la vida
por nosotros[11].

Benedicto XVI sugiere un itinerario
interior que resulta válido, no sólo
para el día del Corpus, sino para toda
nuestra existencia. No cedamos en la
decisión de seguirlo con mayor
tenacidad en las próximas semanas,
con intentos eficaces de aprovechar
las gracias que esta solemnidad trae
a nuestras almas, con ánimo de ser
esencialmente eucarísticos. La
participación diaria en el Santo
Sacrificio ha de servirnos como una
recarga de energía espiritual que nos
impulse a mantener una intimidad
más habitual y confiada con la



Santísima Trinidad, a lo largo de la
jornada. La visitas al Santísimo
Sacramento, presente en los
tabernáculos de las iglesias, nos
servirán para conservar vivo y
vibrante el amor a Dios y al prójimo,
que se manifestará luego en obras de
atención fraterna, quizá en detalles
pequeños, pero concretos: con las
personas de nuestra familia, con los
colegas de trabajo, con los amigos,
con quienes coincidimos por un
motivo u otro. Conocemos que
nuestro Padre sacaba toda la fuerza
de la Santa Misa y, por eso, cuando
debía guardar cama por enfermedad,
la primera consideración que
manifestaba, el día que se levantaba,
era: "¡Tengo hambre de celebrar!",
disposición que fomentaba
cotidianamente.

La referencia al Sagrario ha de
servirnos, sobre todo, para alimentar
el amor a Dios, en justa
correspondencia al amor de Dios por



nosotros. Nos resultará muy útil
considerar la experiencia personal
de San Josemaría, que —en medio
del trabajo más absorbente— se
hallaba siempre pendiente de Jesús
en el Santísimo Sacramento. Cuando
entro en el oratorio —afirmaba— 
no me da ningún reparo decir al
Señor: Jesús, te amo. Y alabo al
Padre, y al Hijo, y al Espíritu
Santo, que están presentes en la
Sagrada Eucaristía junto a la
Humanidad Santísima de
Jesucristo, porque donde se halla
una Persona divina se encuentra
necesariamente la Santísima
Trinidad. Y le echo una palabra de
cariño —así: le echo, como se echa
una flor— a mi Madre Santa
María. Y me acuerdo de saludar a
los Ángeles, que custodian el
Sagrario en una vigilia de amor,
de adoración, de reparación,
haciendo la corte al Señor
Sacramentado. Les agradezco que
estén allí todo el día y toda la



noche, porque yo no puedo hacerlo
más que con el corazón: ¡gracias,
Santos Ángeles, que hacéis la corte
y acompañáis siempre a Jesús en
la Sagrada Eucaristía![12].

No es necesario añadir más: pienso
que estas confidencias de nuestro
Padre espolearán en cada una y en
cada uno de nosotros el hambre, el
afán, el más vivo deseo de mejorar
nuestro trato con Jesús
sacramentado.

Llegaremos así muy bien preparados
a la tercera solemnidad litúrgica, la
del Sagrado Corazón de Jesús, en la
que la grandeza del Amor divino se
nos manifiesta elocuentemente. Al
tratar ahora del Corazón de Jesús
—escribió San Josemaría—,
ponemos de manifiesto la
certidumbre del amor de Dios y la
verdad de su entrega a
nosotros[13]. ¿Qué prueba mayor
podía darnos, que mostrarnos su



Corazón atravesado por la lanza,
abierto de par en par, como una
invitación a descansar en Él, a
encontrar en Él nuestro refugio en
los momentos de pena o de
tribulación? Queramos, además,
desagraviarle por los pecados con
que es ofendido: los nuestros y los de
tantos que no reconocen la grandeza
de su sacrificio por cada hombre y
por cada mujer, sin excepciones.

Ese día, además, comienza el año
sacerdotal que Benedicto XVI ha
convocado en la Iglesia universal,
con ocasión del 150º aniversario de
la muerte del Santo Cura de Ars.
Procuremos animar a todas las
personas que podamos —
comenzando por los fieles de la
Prelatura y todos los que se
benefician de sus apostolados— a
estar en primera línea, junto al Papa y
a los Obispos, rezando para que no
falten en la Iglesia muchos y santos
sacerdotes.



El 29 de junio, solemnidad de los
Santos Apóstoles Pedro y Pablo,
concluye el año paulino. A lo largo de
estos meses, meditando la vida y las
enseñanzas del Apóstol de las gentes,
hemos aprendido a amar más a
Nuestro Señor; y ese amor nos habla
de la raíz de la verdadera libertad.
Saulo lo aprendió en el camino de
Damasco, cuando vio a Jesucristo
glorioso. A partir de ese momento, 
habla y actúa movido por la
responsabilidad del amor[14]: se
siente soberanamente libre, con la
libertad del amor. Con ese mismo
espíritu —explica el Papa—San
Agustín formuló la frase que luego
se hizo famosa: "Dilige et quod vis
fac" (Tract. in 1 Jo 7, 7-8), "Ama y
haz lo que quieras". Quien ama a
Cristo como lo amaba San Pablo,
verdaderamente puede hacer lo
que quiera, porque su amor está
unido a la voluntad de Cristo y, de
este modo, a la voluntad de
Dios[15].



No me detengo a comentar otras
fiestas y aniversarios de este mes: el
Inmaculado Corazón de María, el
aniversario de la ordenación de los
primeros sacerdotes de la Obra, la
fiesta litúrgica de San Josemaría...
Cada una de esas fechas, a su modo,
puede y debe suponer un nuevo
impulso para intensificar nuestra
entrega a Dios y a los demás por
Dios, y nuestros afanes apostólicos
con hechos concretos.

Seguid rezando por todas mis
intenciones; de modo especial por el
comienzo de la labor estable de la
Prelatura en Indonesia, Rumania y
Corea.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de junio de 2009.



[1] San Josemaría, HomilíaAmar al
mundo apasionadamente, 8-X-1967,
en Conversaciones, n. 116.

[2] 1 Jn 4, 19.

[3] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad del Corpus Christi, 22-
V-2008.

[4] Ex 34, 6.

[5] Cfr. Ex 3, 14.

[6] 1 Jn 4, 8.16.

[7] Jn 3, 16.

[8] Benedicto XVI, Homilía en la fiesta
de la Santísima Trinidad, 18-V-2008.

[9] Ibid.

[10] Apuntes tomados en una
meditación, 3-XII-1961.



[11] Benedicto XVI, Homilía en la
solemnidad del Corpus Christi, 22-
V-2008.

[12] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 6-I-1972.

[13] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 164.

[14] Benedicto XVI, Homilía en la
apertura del año paulino, 28-VI-2008.

[15] Ibid.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-
junio-2009/ (13/12/2025)

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-junio-2009/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-junio-2009/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-junio-2009/

	Carta del Prelado (junio 2009)

