
opusdei.org

Carta del Prelado
(julio 2010)

Hacer del trabajo una oración a
Dios: este es el mensaje
principal que la formación que
ofrece el Opus Dei recuerda a
tantos cristianos. En él
profundiza el Prelado en su
carta del mes de julio.

04/07/2010

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Han transcurrido treinta y cinco
años desde que, el 26 de junio de



1975, Dios llamó a nuestro Padre a
gozar para siempre de su presencia
en el Cielo. Como en anteriores
aniversarios, innumerables personas
han acudido a las Misas en honor de
San Josemaría, celebradas en el
mundo entero con motivo de su
fiesta litúrgica. En todas partes se ha
levantado hasta el Señor una intensa
acción de gracias por haber
concedido al mundo y a la Iglesia un
pastor como nuestro santo Fundador,
que es modelo de conducta cristiana
y valioso intercesor en todas
nuestras necesidades espirituales y
materiales.

Además, la fiesta apenas
transcurrida constituye una ocasión
para considerar a fondo el mensaje
que San Josemaría, por voluntad
divina, difundió entre las mujeres y
los hombres: que, con la ayuda de la
gracia, podemos y debemos alcanzar
la santidad —es decir, la perfección
de la caridad, la unión plena con Dios



— a través de la realización fiel y
acabada del trabajo profesional y en
medio de las demás circunstancias
ordinarias de la vida.

Profundicemos en lo que constituye
el núcleo de esta enseñanza: la
necesidad de esforzarse por
convertir el trabajo —cualquier
trabajo, manual o intelectual— en
verdadera oración. El Evangelio
afirma claramente la necesidad de
orar siempre y no desfallecer[1]; y San
Pablo, haciéndose eco de esta
enseñanza, añade: sine intermissione
orate[2], orad sin interrupción. La
recomendación tiene la fuerza de un
mandato. Pero no sería posible
llevarlo a la práctica, si lo
interpretásemos equivocadamente
en el sentido de que es preciso estar
constantemente rezando, vocal o
mentalmente; actuación imposible en
nuestra actual condición terrena. La
realización de las tareas que nos
ocupan —familiares, profesionales,



sociales, deportivas, etc.— exige
muchas veces una atención completa
de nuestra memoria y de nuestra
inteligencia, un firme empeño de
nuestra voluntad; y esto sin tener en
cuenta la necesidad de dedicar al
sueño las horas necesarias. Recuerdo
a este propósito la gran alegría de
San Josemaría cuando, después de
haber enseñado durante años que
hasta el sueño podemos convertirlo
en oración, leyó un texto de San
Jerónimo en el que se expresa la
misma idea[3].

Pero hemos de considerar en su
verdadera hondura esa urgencia del
Maestro. Nos invita a vivificar la
entera existencia humana, en todas
sus dimensiones, con el afán de
transformarla en plegaria: una
oración continua, como el latir del
corazón[4], aunque con frecuencia
no se exprese en palabras. Así lo
enseñó San Josemaría a sus hijas e
hijos, y a todas las personas que



desean santificarse según el espíritu
de la Obra. Repetía: el arma del
Opus Dei no es el trabajo: es la
oración. Por eso convertimos el
trabajo en oración y tenemos alma
contemplativa[5].

Convertir el trabajo en oración. Este
intento diario de conducirnos como
mujeres y hombres contemplativos,
en las más diversas circunstancias de
la existencia, nos señala la meta
elevada, como la santidad, que —
convenzámonos— se convierte en
asequible con la ayuda de la gracia.
«Es preciso vivir una espiritualidad
que ayude a los creyentes a
santificarse a través de su
trabajo»[6], declaraba el Papa a
propósito de la figura de San José.
Sólo situando el trabajo ordinario en
íntima relación con el afán de
santidad, es posible para la inmensa
mayoría de los cristianos aspirar
seriamente a la plenitud de la vida
cristiana.



Me vienen a la memoria las acciones
de gracias que brotaban del alma de
nuestro Padre, cuando leía las cartas
de sus hijas y de sus hijos. Se
removió mucho cuando un
campesino, un fiel de la Obra, le
decía que se levantaba muy de
madrugada y ya rogaba al Señor que
nuestro Padre descansara en el
sueño, y añadía esa persona que
luego, mientras abría con el tractor
los surcos en la tierra, rezaba 
Acordaos y otras plegarias. Disfrutó
mucho nuestro Fundador al
comprobar la realidad de una vida
contemplativa, en medio de los
trabajos del campo.

En la carta apostólica que —
invitando a la santidad— escribió al
comienzo del nuevo milenio, el
Siervo de Dios Juan Pablo II se
expresaba de la siguiente manera:
«Este ideal de perfección no ha de ser
malentendido, como si implicase una
especie de vida extraordinaria,



practicable sólo por algunos "genios"
de la santidad. Los caminos de la
santidad son múltiples y adecuados a
la vocación de cada uno (...). Es el
momento de proponer de nuevo a
todos con convicción este "alto
grado" de la vida cristiana ordinaria.
La vida entera de la comunidad
eclesial y de las familias cristianas
debe ir en esta dirección»[7].

Nuestro Padre reiteró esta doctrina
una vez y otra, afirmando que la
contemplación no es cosa de
privilegiados. Algunas personas —
afirmaba de modo gráfico, para que
quedara bien grabado en los oyentes
— con conocimientos elementales
de religión, piensan que los
contemplativos están todo el día
como en éxtasis. Y es una
ingenuidad muy grande. Los
monjes, en sus conventos, están
todo el día con mil trabajos:
limpian la casa y se dedican a
tareas con las que se ganan la vida.



Frecuentemente me escriben
religiosos y religiosas de vida
contemplativa, con ilusión y cariño
a la Obra, diciendo que rezan
mucho por nosotros. Comprenden
lo que no comprende mucha gente:
nuestra vida secular de
contemplativos en medio del
mundo, en medio de las
actividades temporales. Nuestra
celda está en la calle: ése es
nuestro encerramiento. ¿Dónde se
encierra la sal? Hemos de procurar
que no haya nada insípido. Por eso
nuestro retiro han de ser todas las
cosas del mundo[8].

Así como el cuerpo necesita del aire
para respirar y de la circulación de la
sangre para mantenerse en vida, así
el alma precisa permanecer en
contacto con Dios a lo largo de las
veinticuatro horas de la jornada. Por
eso, la piedad auténtica impulsa a
referir todo al Señor: el trabajo y el
descanso, las alegrías y las penas, los



éxitos y los fracasos, el sueño y la
vigilia. Como escribía don Álvaro en
1984, «entre las ocupaciones
temporales y la vida espiritual, entre
el trabajo y la oración no puede
haber sólo un "armisticio", más o
menos conseguido; debe existir una
unión plena, una fusión que no deja
residuos. El trabajo alimenta la
oración y la oración empapa de sí el
trabajo»[9].

Para alcanzar esta meta, además del
auxilio de la gracia, se requiere un
esfuerzo personal constante, que a
menudo se concreta en pequeños
detalles: recitar una jaculatoria o una
breve oración vocal aprovechando
un desplazamiento o una pausa en la
tarea; dirigir una mirada cariñosa a
la imagen del crucifijo o de la
Santísima Virgen, que discretamente
hemos colocado en nuestro lugar de
trabajo, etc. Todo esto sirve para
mantener viva en el alma una
orientación de fondo hacia el Señor,



que cotidianamente tratamos de
fomentar en la Misa y en los ratos
dedicados expresamente a la
meditación. Y así, aunque en muchos
momentos estemos concentrados en
las diversas ocupaciones, porque la
mente se sumerge plenamente en la
realización de las diferentes tareas,
el alma sigue fija en el Señor y
mantiene con Él un diálogo que no
está compuesto de palabras, y ni
siquiera de pensamientos
conscientes, sino de afectos del
corazón, de deseos de realizar todo,
hasta lo más menudo, por Amor, con
el ofrecimiento de aquello que nos
ocupa.

Cuando nos conducimos con
semejante empeño, el trabajo
profesional se convierte en una
palestra donde se ejercitan las más
variadas virtudes humanas y
sobrenaturales: la laboriosidad, el
orden, el aprovechamiento del
tiempo, la fortaleza para rematar la



faena, el cuidado de las cosas
pequeñas...; y tantos detalles de
atención a los demás, que son
manifestaciones de una caridad
sincera y delicada.

Persuadíos de que no resulta difícil
convertir el trabajo en un diálogo
de oración. Nada más ofrecérselo y
poner manos a la obra, Dios ya
escucha, ya alienta. ¡Alcanzamos el
estilo de las almas contemplativas,
en medio de la labor cotidiana!
Porque nos invade la certeza de
que Él nos mira, de paso que nos
pide un vencimiento nuevo: ese
pequeño sacrificio, esa sonrisa
ante la persona inoportuna, ese
comenzar por el quehacer menos
agradable pero más urgente, ese
cuidar los detalles de orden, con
perseverancia en el cumplimiento
del deber cuando tan fácil sería
abandonarlo, ese no dejar para
mañana lo que hemos de terminar
hoy: ¡todo por darle gusto a Él, a



Nuestro Padre Dios! Y quizá sobre
tu mesa, o en un lugar discreto que
no llame la atención, pero que a ti
te sirva como despertador del
espíritu contemplativo, colocas el
crucifijo, que ya es para tu alma y
para tu mente el manual donde
aprendes las lecciones de
servicio[10].

Con la misma fuerza con que
impulsaba a convertir el trabajo en
oración, nuestro Padre insistía en la
necesidad de no abandonar los
tiempos dedicados exclusivamente al
Señor: la Misa y la Comunión
frecuentes, los ratos de oración
mental, el rezo del Rosario y otras
prácticas de piedad largamente
experimentadas en la Iglesia; con
tanto más cuidado y atención
cuantas mayores dificultades surgen
a causa de un horario apretado de
trabajo, de la fatiga o de los
momentos áridos que antes o
después no faltan en la vida de



nadie. «Tales ejercicios —recordaba
don Álvaro— no han de concebirse
como interrupciones del tiempo
dedicado al trabajo; no son como
paréntesis en el transcurso de la
jornada. Cuando rezamos, no
abandonamos las actividades
"profanas" para sumergirnos en las
actividades "sagradas". Por el
contrario, la oración constituye el
momento más intenso de una actitud
que acompaña al cristiano en toda su
actividad y que crea el lazo más
profundo, porque es el más íntimo,
entre el trabajo realizado antes y el
que se tornará a realizar
inmediatamente después. Y,
paralelamente, justamente del
trabajo sabrá obtener materia con
que alimentar el fuego de la oración
mental y vocal, impulsos siempre
nuevos para la adoración, la gratitud,
el confiado abandono en Dios»[11].

Dentro de pocos días marcharé a
Ecuador, Perú y Brasil, para estar con



mis hijas y con mis hijos, y alentar su
labor apostólica. Os ruego que, como
siempre, me acompañéis en este
viaje con vuestra oración, con el
ofrecimiento de vuestro trabajo y de
vuestro descanso, los que ahora
estéis disfrutando de un tiempo de
vacaciones. Cuidad el trato con Dios
también en esos días, recordando lo
que nuestro Padre nos enseñó: 
siempre he entendido el descanso
como apartamiento de lo
contingente diario, nunca como
días de ocio. Descanso significa
represar: acopiar fuerzas, ideales,
planes... En pocas palabras:
cambiar de ocupación, para volver
después —con nuevos bríos— al
quehacer habitual[12].

También en este mes se cumple el 75º
aniversario de cuando el queridísimo
don Álvaro respondió al Señor: ¡aquí
estoy! A su intercesión confío vuestra
fidelidad y la mía, para que sea



diariamente enteriza, y para que me
sostengáis en mis intenciones.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Pamplona, 1 de julio de 2010.

--------------------[1] Lc 18, 1.

[2] 1 Ts 5, 17.

[3] Cfr. San Jerónimo, Tratado sobre
los Salmos, Comentario al Salmo I
(CCL 78, 5-6).

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 8.

[5] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 23-IV-1959.

[6] Benedicto XVI, Homilía, 19-
III-2006.



[7] Juan Pablo II, Carta apost. Novo
Millennio ineunte, 6-I-2001, n. 31.

[8] San Josemaría, Notas de una
reunión familiar, 30-X-1964.

[9] Don Álvaro del Portillo, Il lavoro
si trasformi in orazione, artículo
publicado en la revista "Il Sabato", 7-
XII-1984 ("Rendere amabile la verità",
Libreria Editrice Vaticana, Roma
1995, p. 649).

[10] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 67.

[11] Don Álvaro del Portillo, cit., pp.
650-651.

[12] San Josemaría, Surco, n. 514.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-
julio-2010/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-julio-2010/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-julio-2010/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-julio-2010/

	Carta del Prelado (julio 2010)

