
opusdei.org

Carta del Prelado
(enero 2008)

Con estas letras, Mons. Javier
Echevarría recuerda que los
cristianos -respetando la
libertad de todos- deben
transmitir su fe, con el ejemplo
y con la palabra.

12/01/2008

Queridísimos: ¡que Jesús me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Desde el pasado 25 de diciembre,
todo nos habla del nacimiento de
Cristo, Verbo eterno del Padre,



encarnado y nacido de la Virgen
María para salvarnos. En los países
de tradición cristiana, la piedad
popular manifiesta de mil modos la
alegría ante este maravilloso
Misterio. Muchos hombres y mujeres
de buena voluntad, también no
cristianos, comparten con los
católicos los ideales de paz, justicia y
solidaridad evocados por esta fiesta,
lo que constituye una prueba más de
cómo el mensaje de Cristo responde
a las aspiraciones más profundas de
las criaturas.

Sin embargo, más allá del despertar
de esos anhelos —que tienen su
importancia, sobre todo en
momentos como los actuales,
caracterizados por la falta de paz en
muchas naciones y en muchas
conciencias—, lo decisivo de la
Navidad es el hecho mismo que
celebramos. Lo recordaba el Santo
Padre, pocos días antes de esta fiesta:
en Belén se manifestó al mundo la Luz



que ilumina nuestra vida; se nos
reveló el Camino que nos lleva a la
plenitud de nuestra humanidad. Si no
se reconoce que Dios se hizo hombre,
¿qué sentido tiene festejar la Navidad?
La celebración se vacía. Ante todo
nosotros, los cristianos, debemos
reafirmar con profunda y sentida
convicción la verdad del Nacimiento
de Cristo para testimoniar delante de
todos la conciencia de un don inaudito
que es riqueza no sólo para nosotros,
sino para todos [1] .

La Navidad nos vuelve a poner ante
los ojos la urgencia de colaborar con
Cristo en la aplicación de los frutos
de la Redención. Buen ejemplo nos
dan los pastores de Belén: después de
acudir presurosos a la gruta, donde 
encontraron a María y a José y al
Niño reclinado en el pesebre ,
regresaron a su trabajo habitual
llenos de alegría. Volvieron
cambiados por dentro, glorificando y
alabando a Dios por todo lo que



habían oído y visto , y deseosos de
comunicar a sus parientes y vecinos
la buena nueva; de modo que todos
los que lo oyeron, se maravillaron de
cuanto los pastores les habían dicho
[2] . Y eso que muy probablemente
eran, como sucede también ahora,
personas retraídas, poco dadas a la
conversación.

Cuando alguien experimenta un gozo
grande, siente el impulso de
comunicarlo a las personas con las
que se relaciona. Sucede con mayor
motivo cuando se trata de la vida
sobrenatural, que Jesús ha traído a la
tierra. Es ésta una dicha que no se
puede ocultar, porque la vocación
cristiana lleva consigo, por su misma
naturaleza, vocación apostólica. La
alegría de haber sido salvados por
Dios no cabe en un corazón solo. 
Dice San Agustín que quien logra la
conversión de un alma tiene la
suya predestinada. ¡Pues pensad lo
que será traer al camino de Dios, a



la entrega, a otras almas! ¡Algo
maravilloso! (...). Porque el bien,
de suyo, es difusivo. Si yo gozo de
un beneficio, necesariamente
tendré deseos eficaces de que otros
vengan a participar de esa misma
felicidad [3] .

Sin embargo, en muchos lugares se
ha consolidado la falsa idea de que
no resulta conveniente hablar a otras
personas de las propias convicciones
religiosas. Equivale —dicen— a
entrometerse en la conducta privada
de los demás, atentando a la
intimidad de cada uno. Debemos
rechazar semejante actitud y estar
siempre dispuestos a dar razón de la
esperanza de nuestra vocación
cristiana [4] , con sinceros deseos de
que resuene en los oídos de nuestros
parientes, amigos y conocidos la
buena nueva de la salvación.

No hay que conformarse con el
testimonio del ejemplo, porque el



ejemplo solo —siendo indispensable
— no basta. Recordemos el reproche
del Señor a quienes no advertían al
pueblo de los peligros de la idolatría: 
son perros mudos, incapaces de
ladrar, somnolientos, tumbados,
amigos de dormitar [5] .

Hijas e hijos míos, permanezcamos
vigilantes para no hacernos
acreedores a esa censura del Señor;
dejaríamos de ser sal de la tierra y 
luz del mundo [6] . Y eso no debe
suceder. ¿Alimentas tu afán
apostólico como si fuera un instinto
sobrenatural? ¿Cómo pides al Señor
que ponga en tus labios la palabra
oportuna en tus conversaciones
diarias, también en las de carácter
profesional y en los ratos de
descanso? Hay que hablar a los
hombres y mujeres de la divina
condescendencia que se ha
manifestado con la venida del Hijo
de Dios al mundo, y de cómo el Señor
espera nuestra colaboración en el



anuncio de su mensaje de amor, de
vida y de paz.

Hace pocas semanas, la
Congregación para la Doctrina de la
Fe publicó una Nota doctrinal acerca
de algunos aspectos de la
evangelización , que Benedicto XVI
recomienda meditar a todos los fieles
[7] . Entre otros puntos, ese
documento recuerda que «estimular
honestamente la inteligencia y la
libertad de una persona hacia el
encuentro con Cristo y su Evangelio
no es una intromisión indebida, sino
un ofrecimiento legítimo y un
servicio que puede hacer más
fecunda la relación entre los
hombres» [8] . Más aún: «La
actividad por medio de la cual el
hombre comunica a otros eventos y
verdades significativas desde el
punto de vista religioso,
favoreciendo su recepción, no
solamente está en profunda sintonía
con la naturaleza del proceso



humano de diálogo, de anuncio y
aprendizaje, sino que también
responde a otra importante realidad
antropológica: es propio del hombre
el deseo de hacer que los demás
participen de los propios bienes» [9] .

Naturalmente, en esto como en todo,
no sólo respetamos la intimidad y la
libertad de los demás, sino que las
defendemos; excluimos toda forma
de violencia. Muy vivo conservamos
el ejemplo y la enseñanza de San
Josemaría, que nos señalaba: he
defendido siempre la libertad de
las conciencias. No comprendo la
violencia: no me parece apta ni
para convencer ni para vencer
[10] .

Me ha venido a la memoria la
insistencia de nuestro Padre en este
punto. Quizá se hizo más frecuente
cuando empezó a difundirse en
algunos ambientes la idea de que no
es necesario tratar de nuestra fe con



las demás personas; de que basta el
testimonio de la propia conducta.
Frente a esa actitud, que podría
llegar a paralizar las ansias
misioneras de la Iglesia, San
Josemaría reaccionaba con fortaleza
apostólica. Puntualizaba: es
necesario que mis hijos busquen la
ocasión de hablar, de comunicar
estas maravillas que el Señor nos
ha confiado. No basta la 
presencia , para trabajar
cristianamente [11] .

Cuando el Concilio Vaticano II se
acercaba a su conclusión, nuestro
Fundador nos impulsó a poner en
práctica las grandes enseñanzas de
esa magna Asamblea de la Iglesia;
sobre todo, nos invitaba a recordar a
la gente, en público y en privado, la
llamada universal a la santidad y al
apostolado proclamada con fuerza
en el Concilio. Nos instaba a
mantener con todos —católicos y no
católicos, cristianos y no cristianos—



una perseverante conversación
apostólica fundada en la verdad y en
la caridad. Así vivió hasta el final. Me
pasan por la cabeza los recuerdos de
cómo aprovechaba las ocasiones
para servir de este modo a las almas.

Corrían tiempos en los que se
aireaba mucho que era mejor no
exponer la fe cristiana a las demás
personas; algunos incluso concebían
el diálogo como un coloquio en el
que era preciso dejar de lado las
verdades enseñadas por la Iglesia,
como si cualquier opinión referente
a Dios o a las verdades reveladas
fuese igualmente válida y auténtica.
En esas circunstancias, partiendo del
Evangelio, San Josemaría comentó
los múltiples ejemplos de las charlas
o predicaciones que Jesucristo
mantuvo con sus contemporáneos. Y
gozaba al comprobar que de la
misma manera se han comportado
los cristianos a lo largo de los siglos,
siguiendo el ejemplo del Maestro. 



Los primeros Doce —para predicar
el Evangelio— tuvieron una
conversación maravillosa con
todas las personas a las que
encontraron, a las que buscaron,
en sus viajes y peregrinaciones. No
habría Iglesia, si los Apóstoles no
hubieran mantenido ese diálogo
sobrenatural con todas aquellas
almas. Porque el apostolado
cristiano no es más que eso: ergo
fides ex auditu, auditus autem per
verbum Christi ( Rm 10, 17); ya que
la fe proviene del oír, y el oír
depende de la predicación de la
palabra de Jesucristo [12] .

En su reciente carta encíclica sobre
la esperanza cristiana, el Papa
expone con incisividad estas
enseñanzas. Partiendo de que el afán
de santidad es algo intransferible —
nadie puede sustituirnos en la
correspondencia personal a la gracia
—, Benedicto XVI explica: la relación
con Jesús es una relación con Aquel



que se entregó a sí mismo en rescate
por todos nosotros (cfr. 1 Tm 2, 6).
Estar en comunión con Jesucristo nos
hace participar en su ser "para todos",
hace que éste sea nuestro modo de
ser. Nos compromete en favor de los
demás [13] . Ahí tiene su raíz la
necesidad de comunicar la buena
nueva de la salvación a otras almas. 
Nuestra vocación de hijos de Dios,
en medio del mundo, nos exige que
no busquemos solamente nuestra
santidad personal, sino que
vayamos por los senderos de la
tierra, para convertirlos en
trochas que, a través de los
obstáculos, lleven las almas al
Señor [14] . Nos consta con entera
seguridad, pues es algo inherente a la
llamada recibida, que el Señor desea
que incrementemos el apostolado
personal de amistad y confidencia,
tan característico de los fieles que
viven por vocación divina en medio
del mundo, y concretamente de



quienes se alimentan del espíritu del
Opus Dei.

En este mes se cumplen setenta y
cinco años del momento en que San
Josemaría dio un impulso decisivo a
la labor apostólica con la juventud,
que venía realizando desde la
fundación del Opus Dei. Fue, en
efecto, el sábado 21 de enero de 1933,
cuando nuestro Padre reunió por vez
primera a un pequeño grupo de
jóvenes, para dirigirles una charla de
formación cristiana.

¡Con qué sentido sobrenatural, con
qué ilusión y cariño comenzó
nuestro Fundador esa actividad! Sin
embargo, como tantas veces
rememoró, a aquel primer Círculo
acudieron sólo tres muchachos, a
pesar de que se había hablado
previamente con nueve o diez. San
Josemaría no se desanimó. Lleno de
fe, confiando en la intercesión de la
Virgen y de San José, y



encomendando nuevamente esa
labor al Arcángel San Rafael y al
Apóstol San Juan, impartió a aquellos
primeros la bendición con el
Santísimo Sacramento. Meditemos
despacio sus palabras: al terminar
la clase, fui a la capilla con
aquellos muchachos, tomé al Señor
Sacramentado en la custodia, lo
alcé, bendije a aquellos tres..., y yo
veía trescientos, trescientos mil,
treinta millones, tres mil
millones..., blancos, negros,
amarillos, de todos los colores, de
todas las combinaciones que el
amor humano puede hacer. Y me
he quedado corto, porque es una
realidad (...). Me he quedado corto,
porque el Señor ha sido mucho
más generoso [15] .

Al día siguiente, domingo 22 de
enero, tuvo lugar la primera
catequesis -medio imprescindible en
la labor apostólica con la juventud, y
también con otras personas-, a la que



concurrieron algunos de los
muchachos que trataba nuestro
Padre. Fueron a un colegio de las
afueras de Madrid, en la barriada de
los Pinos, donde les esperaban un
montón de niños. Las clases de
formación, las catequesis y las visitas
a los pobres y enfermos, que nuestro
Fundador realizaba desde mucho
tiempo antes, han sido y serán
siempre un fundamento solidísimo
de este apostolado, que es -así se
expresaba siempre nuestro Padre- 
como la niña de nuestros ojos.

Lógicamente, el peso y el gozo de
sacar adelante este apostolado recae
principalmente sobre los fieles más
jóvenes de la Prelatura, y sobre los
que tienen confiado especialmente
este encargo. Hijas e hijos míos,
pensad en la confianza del Señor,
que desea poner en vuestras manos
—para que las modeléis, como el
escultor modela la arcilla— las almas
de tantas jóvenes y de tantos jóvenes,



que buscan sinceramente el sentido
profundo de sus vidas. Preparad bien
los Círculos y las clases de doctrina
cristiana, pedid al Espíritu Santo que
ponga en vuestras palabras una
fuerza que arrastre, y lanzaos con
decisión a hablar con vuestras
amigas, con vuestros amigos,
entablando un diálogo apostólico que
les lleve hasta Cristo, suaviter et
fortiter [16] , con suavidad y con
fortaleza.

Remueve mucho la insistencia con
que Benedicto XVI habla de que hay
que invitar a los jóvenes a ser
generosos, a acercarse más al Señor,
a seguirle. Hagámosle eco al oído de
muchos, confiando en la acción del
Espíritu Santo y en la capacidad de
entregarse al servicio de ideales
grandes, que es siempre una
característica de la juventud, aunque
a veces parezca dormitar en los
corazones.



Acudamos con confianza a San
Rafael y a San Juan, Patronos de esta
labor, y también a San Josemaría,
que comenzó este trabajo hace ya
tantos años. Tened presente que de
este modo estáis —estamos—
preparando el futuro de la Iglesia, el
porvenir cristiano de la sociedad.

Con todo cariño, os bendice

vuestro Padre

+ Javier

Roma, 1 de enero de 2008.

---------------------------------

[1] Benedicto XVI, Discurso en la
audiencia general, 19-XII-2007.

[2] Cfr. Lc 2, 16-20.

[3] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 29-XII-1959.

[4] 1 Pe 3, 15.



[5] Is 56, 10.

[6] Mt 5, 13-14.

[7] Cfr. Discurso en la audiencia
general, 19-XII-2007.

[8] Congregación para la Doctrina de
la Fe, Nota doctrinal acerca de
algunos aspectos de la
evangelización , 3-XII-2007, n. 5.

[9] Ibid ., n. 7.

[10] San Josemaría, Conversaciones ,
n. 44.

[11] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 25-VIII-1968.

[12] San Josemaría, Carta 24-X-1965 ,
n. 13.

[13] Benedicto XVI, Carta enc. Spe
salvi , 30-XI-2007, n. 28.

[14] San Josemaría, Es Cristo que
pasa , n. 120.



[15] San Josemaría, Apuntes tomados
en una tertulia, 19-II-1975.

[16] Cfr. Sb 8, 1.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-
enero-2008/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-enero-2008/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-enero-2008/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-enero-2008/

	Carta del Prelado (enero 2008)

