opusdei.org

Carta del Prelado
(abril de 2016)

"Perdonar las ofensas
representa, en cierto modo, lo
mas divino que pueden realizar
los hombres", sefiala el Prelado
en su carta de abril, en la que
dedica amplio espacio al
perdon.

04/04/2016

Queridisimos: jque Jesus me guarde
a mis hijas y a mis hijos!

Nos hemos conmovido una vez mas,
durante la Semana Santa, ante el



amor de Dios por los hombres. Tanto
amo Dios al mundo —escribe san
Juan— que le entrego a su Hijo
Unigénito, para que todo el que cree
en El no perezca, sino que tenga vida
eterna. Pues Dios no envio a su Hijo al
mundo para juzgar al mundo, sino
para que el mundo se salve por EI[1].

iCuantas gracias hemos de dar a la
Trinidad Santa por este derroche de
bondad y misericordia! Mdas aun si
consideramos que Cristo, cuando
todavia nosotros éramos deébiles,
murio por los impios en el tiempo
establecido[2]. La pasion y muerte
del Sefior constituye el culmen del
compromiso que Dios, libremente,
quiso contraer con la humanidad.
«Su primer compromiso fue el de
crear el mundo, y a pesar de nuestros
atentados para destruirlo —y son
muchos—, El se compromete a
mantenerlo vivo. Pero su compromiso
mas grande ha sido donarnos a Jesus.
jEste es el gran compromiso de Dios!



Si, Jesus es justamente el compromiso
extremo que Dios ha asumido para
con nosotros»[3].

En virtud de esa promesa,
reiteradamente renovada a lo largo
de la historia de la salvacion, el Hijo
de Dios encarnado no se limité a
alcanzarnos el perdon de los pecados
viviendo y trabajando entre
nosotros, aunque la mas pequeia
accion suya tenia valor
sobreabundante para redimirnos; ni
tampoco se contento con interceder
por nosotros, aunque bien sabia que
Dios Padre escuchaba siempre su
oracion. Decidio llegar hasta el
extremo, porque nadie tiene amor
mas grande que el de dar uno la vida
por sus amigos[4].

Son conmovedoras las palabras de
Jesucristo Redentor durante su
agonia en la cruz. La primera fue
ésta: Padre, perdonales, porque no
saben lo que hacen[5]. No piensa en



las humillaciones y dolores por los
que atravesaba, ni en la crueldad de
los que le crucificaban, sino en la
ofensa a Dios. Vino a alcanzarnos el
perdon de nuestros pecados y su
primera frase es una peticion de
misericordia. La segunda, dirigida al
buen ladrén, prosigue en la misma
linea. Ante el sincero
arrepentimiento de aquel hombre, le
promete la remision de sus pecados y
la vida eterna: en verdad te digo: hoy
estards conmigo en el Paraiso[6]. Se
explica la piedad honda con la que
nuestro Padre besaba el crucifijo
que, para quienes lo veian, suponia
un momento de conversion y una
invitacion a hablar de Cristo y de su
ejemplo.

San Josemaria asimil6 con
profundidad estas ensefianzas del
Sefior, y las predico con su ejemplo y
con su palabra. Perdonar.
jPerdonar con toda el almay sin



resquicio de rencor! Actitud
siempre grande y fecunda.

—Ese fue el gesto de Cristo al ser
enclavado en la cruz: "Padre,
perdonales, porque no saben lo
que hacen", y de ahi vino tu
salvaciony la mia[7]. jQué buen
ejemplo para nosotros! Pidamos a
Dios que sepamos ser indulgentes y
disculpar enseguida a quienes nos
hayan ofendido, sin resentimientos.

Perdonar las ofensas representa, en
cierto modo, lo mas divino que
pueden realizar los hombres. No se
queda solo en una obra de
misericordia, sino que también es
condicion y plegaria para que Dios
remita nuestros pecados, como el
Maestro nos ensefio en la oracion del
padrenuestro: perdona nuestras
ofensas, como también nosotros
perdonamos a los que nos ofenden[8].

Una de las grandes deficiencias de la
sociedad actual se expresa en la



dificultad de perdonar. Personas
singulares y naciones enteras
vuelven una vez y otra sobre los
agravios recibidos, chapotean en esos
recuerdos como en un charco lleno
de inmundicia, y no quieren
esforzarse por olvidarlos y perdonar.
Otra —y muy clara— es la ensefianza
de Nuestro Sefior, que compendia la
historia de la clemencia divina con la
humanidad en estas palabras:
bienaventurados los misericordiosos,
porque alcanzardn misericordial[9].

Tenemos muy grabadas muchas
escenas del Evangelio, en las que se
manifiesta esta actitud de Jesus: su
perddn a la mujer pecadora en casa
de Simon el fariseo, la pardbola del
hijo prédigo o de la oveja perdida, su
clemencia con la mujer adultera... Es
la senda que los cristianos hemos de
recorrer, para asemejarnos al
Maestro. Ese camino se resume en
una unica palabra: amar. Amar es
tener el corazon grande, sentir las



preocupaciones de los que nos
rodean, saber perdonary
comprender: sacrificarse, con
Jesucristo, por las almas todas. Si
amamos con el corazon de Cristo
aprenderemos a servir, y
defenderemos la verdad
claramentey con amor|[10].

Sin embargo, como repetia san
Josemaria, para amar de este modo
resulta imprescindible que cada uno
extirpe, de su propia vida, todo lo
que estorba la Vida de Cristo en
nosotros: el apego a nuestra
comodidad, la tentacion del
egoismo, la tendencia al
lucimiento propio. Solo
reproduciendo en nosotros esa
Vida de Cristo, podremos
trasmitirla a los demas; solo
experimentando la muerte del
grano de trigo, podremos trabajar
en las entranias de la tierra,
transformarla desde dentro,
hacerla fecunda(11].



Las escenas de la pasion y muerte del
Sefior, que hemos revivido
recientemente, nos plantean unas
preguntas comprometedoras, a las
que hemos de responder
sinceramente. ;Sabemos perdonar
desde el primer momento las ofensas
recibidas, que muchas veces no son
tales, sino fruto de nuestra
imaginacion o exageraciones de
nuestra susceptibilidad? ¢ Nos
esforzamos por cancelarlas del
corazon, sin volver una y otra vez
sobre esos temas? ¢;Pedimos ayuda al
Sefior y a la Santisima Virgen,
cuando notamos que nos resulta
dificil perdonar?

Asi ha de ser nuestra actitud
constante, porque no basta disculpar
una vez, ni dos, ni tres... Recordemos
la respuesta del Sefior a la pregunta
de Pedro: ¢Cudntas veces tengo que
perdonar a mi hermano cuando peque
contra mi? ;Hasta siete? Jesus le
respondio: no te digo que hasta siete



veces, sino hasta setenta veces
siete[12]; es decir, siempre. A
continuacion, para que se nos
quedara bien grabada esta leccion,
relato la parabola del siervo cruel
que fue neciamente intransigente
ante una deuda ridicula de un
compaifiero suyo, cuando su amo le
habia condonado una cantidad
enorme[13]. Esforcémonos, en este
Afio de la misericordia y siempre,
por asimilar a fondo estas exigencias
del verdadero discipulo de Cristo.

No basta evitar de nuestra parte las
ofensas externas, sino que es preciso
esforzarse por ahogar los
pensamientos y los juicios contrarios
a la caridad. Nuestro caminar
terreno se traduce en una
peregrinacion hacia la gloria del
Cielo; y, para alcanzar esa meta,
Jesucristo nos muestra las etapas.
Una la expone el Papa en la bula
Misericordice vultus, comentando
unas palabras del Sefior: no juzguéis



Yy no seréis juzgados; no condenéis y
no seréis condenados[14].

Escribe el Santo Padre: «Ante todo,
no juzgar y no condenar. Sino se
quiere incurrir en el juicio de Dios,
nadie puede convertirse en el juez
del propio hermano. Los hombres
clertamente con sus juicios se
detienen en la superficie, mientras el
Padre mira el interior. jCuanto mal
hacen las palabras cuando estan
motivadas por sentimientos de celos
y envidia! Hablar mal del propio
hermano en su ausencia equivale a
exponerlo al descrédito, a
comprometer su reputaciony a
dejarlo a merced del chisme. No
juzgar y no condenar significa, en
positivo, saber percibir lo que de
bueno hay en cada persona y no
permitir que deba sufrir por nuestro
juicio parcial y por nuestra
presuncion de saberlo todo. Sin
embargo, esto no es todavia
suficiente para manifestar la



misericordia. Jesus pide también
perdonary dar. Ser instrumentos del
perdon, porque hemos sido los
primeros en haberlo recibido de
Dios. Ser generosos con todos
sabiendo que también Dios dispensa
sobre nosotros su benevolencia con
magnanimidad»[15].

Aparece aqui otra dimension del
perdon cristiano: solicitarlo a los
demads en cuanto nos percatamos de
haberles ofendido. No es una
humillacion, sino al contrario: es
manifestacion de grandeza de
espiritu, de corazon amplio, de alma
generosa. También en esto san
Josemaria nos dio ejemplo. jCon qué
facilidad pedia disculpas, con
humildad verdadera, si pensaba que
alguien se habia quedado herido por
una reprension suya, aungque
hubiese sido hecha justamente! En
una ocasion, reconocia que habia
implorado perdon al Sefior muchas
veces, por lo que pensaba que eran



faltas de correspondencia. Pero, a la
vez —anadia—, me atrevo a decir
que os he entregado lo mejor de mi
alma; lo que Dios Nuestro Sefior
me concedio, he procurado
transmitiroslo a vosotros con la
mayor fidelidad; y, cuando no he
sabido hacerlo, he reconocido
enseguida mis errores, he pedido
perdon a Diosy a los que me
rodeaban, e inmediatamente he
vuelto a la lucha[16].

El dia 20 da comienzo un afio mas de
mi servicio a la Iglesia como Prelado
del Opus Dei. Y el 23 administrareé el
presbiterado a un numeroso grupo
de hermanos vuestros, diaconos de la
Prelatura. Rezad mucho por ellos y
por mi, y por todos los sacerdotes de
la Iglesia. Vivamos siempre
consummati in unum[17], bien unidos
en la oracidn, en las intenciones, en
las obras, para que el Sefior continue
mirdndonos con misericordia. Y
sigamos teniendo muy presente en



nuestra oracion al Papa y todas sus
intenciones.

Con todo carifio, os bendice
vuestro Padre
+ Javier

Roma, 1 de abril de 2016

[1] Jn 3, 16-17.
[2]1Rm 5, 6.

[3] Papa Francisco, Discurso en la
audiencia general, 20-1I-2016.

[4] Jn 15, 13.
[5] Lc 23, 34.
[6] Ibid., 43.

[7] San Josemaria, Surco, n. 805.



[8] Mt 6, 12.
[9] Mt 5, 7.

[10] San Josemaria, Es Cristo que
pasa, n. 158.

[11] Ibid.

[12] Mt 18, 21-22.
[13] Cfr. Mt 18, 23-35
[14] Lc 6, 37.

[15] Papa Francisco, Bula
Misericordice vultus, 11-1V-2015, n.
14.

[16] San Josemaria, Notas de una
meditacion, 29-1II-1959.

[17] Jn 17, 23.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-
abril-de-2016/ (05/02/2026)


https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-abril-de-2016/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-abril-de-2016/
https://opusdei.org/es/article/carta-del-prelado-abril-de-2016/

	Carta del Prelado (abril de 2016)

