
opusdei.org

Camino al
Centenario (6): El
trabajo, condición
natural del ser
humano

A partir del desarrollo histórico
del trabajo, esta entrega
reflexiona sobre su dignidad y
relevancia en la vida humana.
A la luz de la enseñanza de san
Josemaría, propone el trabajo
como lugar de encuentro con
Dios y medio de santificación.

22/09/2025



Si repasamos la trayectoria histórica
de la humanidad, sorprende ver
cómo ha evolucionado el trabajo a lo
largo de los siglos. Hace apenas
12.000 años, nuestros antepasados –
hasta entonces dedicados a la caza y
la recolección– comenzaron a
cultivar la tierra. La ganadería se fue
perfeccionando progresivamente,
volviéndose cada vez más
productiva. El desarrollo de
herramientas mecánicas, al principio
rudimentarias y luego cada vez más
complejas, transformó la artesanía,
la agricultura, la construcción y la
producción textil. La energía, que al
principio dependía de los elementos
naturales y de la fuerza de los
animales o de los propios seres
humanos, fue sustituida a partir de la
segunda mitad del siglo XVIII por las
máquinas de vapor, y más adelante
por motores de combustión interna y
sistemas de propulsión a reacción. El
avance de la ciencia permitió el
descubrimiento y uso de la



electricidad, la transmisión de ondas
electromagnéticas y el control de la
energía nuclear. A lo largo del siglo
XX, la tecnología se incorporó de
forma generalizada al mundo del
trabajo. En las últimas décadas, los
microprocesadores han facilitado el
procesamiento de información y el
control de las máquinas. Ha
cambiado la forma de construir, de
desplazarse, de comunicarse, de
enseñar y aprender. Ha cambiado –y
seguirá cambiando– nuestra manera
de trabajar.

¿Existe algo estable en medio de este
desarrollo constante? ¿Qué define, en
términos antropológicos, el trabajo
humano más allá de todos estos
cambios? A diferencia de otros seres
vivos, el ser humano no trabaja solo
para satisfacer sus necesidades
básicas –como la supervivencia, la
alimentación o la reproducción–,
sino que también es capaz de
planificar el futuro, transformar el



entorno según sus necesidades
vitales, crear obras de arte y
transmitir conocimientos a las
generaciones siguientes, haciendo
posible el progreso. El trabajo, en
definitiva, nos mantiene vivos.

Sin embargo, en el mundo antiguo –
tanto en la cultura grecorromana
como en otras tradiciones
extrabíblicas– el trabajo no gozaba
de una dignidad particular. Se lo
vinculaba, más bien, con una
dimensión servil, propia de una
condición humana fatigosa y
subordinada. La verdadera plenitud
de la vida se situaba en el ocio,
entendido como la posibilidad de
dedicarse a los placeres intelectuales,
como la filosofía, o a diversas formas
de distracción y hedonismo. Tal vez
por esta concepción de fondo,
algunas corrientes del ascetismo
cristiano acabarían considerando el
trabajo, en los siglos posteriores,
como un simple medio para



mantenerse ocupados, casi un
remedio frente a los peligros de la
ociosidad y la fantasía.

La filosofía moderna y
contemporánea ha considerado con
frecuencia la relación entre el ser
humano y la técnica, oscilando a
menudo entre dos extremos: por un
lado, el optimismo que confía en que
la historia nos conducirá a logros
cada vez mayores, incluso hasta el
punto de superar el trabajo gracias a
la sustitución completa del ser
humano por la máquina; y, por otro,
un pesimismo catastrofista, que teme
que un progreso técnico-científico
descontrolado acabe provocando la
destrucción de la humanidad y del
planeta que la sustenta.

Como es sabido, la teología y el
Magisterio de la Iglesia han
reflexionado ampliamente sobre el
trabajo, centrándose sobre todo en
sus dimensiones éticas y morales, lo



que ha dado lugar a la Doctrina
Social de la Iglesia. Mucho menos
desarrollada ha sido, sin embargo, la
reflexión sobre el valor espiritual del
trabajo. No es frecuente encontrar
autores o documentos que hablen del
dinamismo que el trabajo encierra
en la vida espiritual cristiana: del
trabajo como lugar de diálogo entre
Dios y el hombre, como espacio para
el anuncio del Evangelio y la
construcción del Reino de Dios. Esta
es la razón por la que la predicación
de san Josemaría Escrivá despierta
hoy un interés particular. En efecto,
el fundador del Opus Dei enseñó que
el trabajo –y, por extensión, la vida
ordinaria– es un lugar del encuentro
con Dios y el ámbito donde la
mayoría de las personas podemos
buscar la santidad. El trabajo genera
una red de relaciones humanas que
favorecen el apostolado cristiano y
constituye la materia que hay que
santificar para hacer más cristiana –
y, por tanto, más humana– la



sociedad en la que vivimos. En
realidad, cabe hablar de una
vocación específica a la santidad en y
a través del trabajo. La cercanía del
centenario de la fundación del Opus
Dei (1928-2028) ofrece una ocasión
propicia para redescubrir la
actualidad de este mensaje y valorar
su aportación a la misión de la Iglesia
y a la vida social, en un mundo en el
que formas de trabajo siempre
nuevas modelan el presente y
orientan el futuro.

Bendición, no castigo

Quienes se acercan a las enseñanzas
del fundador del Opus Dei suelen
sorprenderse por su insistencia en
subrayar la dignidad del trabajo, una
dignidad que él sitúa ya en el
contexto de la creación, antes del
pecado de Adán:

«El trabajo –lo vengo predicando
desde 1928– no es una maldición, ni



un castigo del pecado. El Génesis
habla de esa realidad, antes de que
Adán se hubiera rebelado contra
Dios. En los planes del Señor, el
hombre habría de trabajar siempre,
cooperando así en la inmensa tarea
de la creación» (Amigos de Dios, n.
81).

«Aprendedlo bien: esta obligación [la
de trabajar] no ha surgido como una
secuela del pecado original, ni se
reduce a un hallazgo de los tiempos
modernos. Se trata de un medio
necesario que Dios nos confía aquí
en la tierra, dilatando nuestros días y
haciéndonos partícipes de su poder
creador, para que nos ganemos el
sustento y simultáneamente
recojamos frutos para la vida eterna
(Jn 4,36): el hombre nace para
trabajar, como las aves para volar
(Job 5,7)» (Amigos de Dios, n. 57).



El trabajo es, por tanto, la condición
inicial y la vocación natural de todo
ser humano:

«El trabajo es la vocación inicial del
hombre, es una bendición de Dios, y
se equivocan lamentablemente
quienes lo consideran un castigo. El
Señor, el mejor de los padres, colocó
al primer hombre en el Paraíso, ut
operaretur –para que
trabajara» (Surco, n. 482).

Para comprender el sentido y el valor
del trabajo, no hay que partir del
pecado y de sus consecuencias, sino
de la imagen de Dios impresa en todo
ser humano. La nueva fundación que
san Josemaría se siente llamado a
promover en la Iglesia tiene
precisamente como misión
revalorizar la dignidad originaria del
trabajo:

«Ciertamente, hijas e hijos míos, al
venir al Opus Dei y obrar así, no
hemos hecho más que recordar que



Dios ha querido que amemos el
trabajo. Cuando la Escritura narra la
creación del primer hombre, nos
cuenta que tomó Yaveh al hombre y lo
puso en el jardín del Edén, ut
operaretur, para que trabajara (Gn
2,15). Después del pecado,
permanece la misma realidad de
trabajo, unido –a causa de ese
pecado– al dolor, a la fatiga: comerás
el pan con el sudor de tu frente (Gn
3,19), se lee en el Génesis. No es el
trabajo algo accidental, sino ley para
la vida del hombre» (Carta 14, n. 3).

En efecto, se trata de “recordar” algo
que ciertas lecturas del Génesis
podrían haber pasado por alto: el
trabajo no es un castigo, sino una
bendición. Nuestros primeros padres
no recibieron de Dios una simple
orden ni una tarea servil, sino una
auténtica bendición: «Y los bendijo
Dios, y les dijo: “Creced, multiplicaos,
llenad la tierra y sometedla; dominad
sobre los peces del mar, las aves del



cielo y todos los animales que reptan
por la tierra”» (Gn 1,28). Nada más
alejado del espíritu bíblico que
considerar el trabajo como una
maldición. Tras el pecado de Adán, el
hombre sigue siendo el “cultivador”
y el “guardián” de la tierra, tal como
lo quiso el Creador, aunque ahora su
labor esté marcada por el esfuerzo, la
precariedad y la inseguridad. A pesar
de estar expuesto al riesgo del
pecado –como muestra el episodio de
la torre de Babel (cfr. Gn 11,1-9)–,
mediante un trabajo cuidadoso y
esmerado el ser humano puede
rendir culto a Dios: construye altares,
fabrica el arca de la alianza, edifica
el Templo de Jerusalén.

Mientras haya hombres en la
tierra

La originalidad del trabajo como
dimensión existencial que acompaña
la vida de toda persona, así como la
diversidad de formas en que se



manifiesta la actividad humana,
llevan a san Josemaría a formular
dos consideraciones fundamentales.
La primera es que la vocación a la
santidad en el medio del mundo con
la que Dios llama a cada persona del
Opus Dei debe incluir, de algún
modo, la vocación profesional y
humana que cada uno ya ejerce o se
prepara para ejercer:

«Convenceos de que la vocación
profesional es parte esencial,
inseparable, de nuestra condición de
cristianos. El Señor os quiere santos
en el lugar donde estáis, en el oficio
que habéis elegido por los motivos
que sean: a mí, todos me parecen
buenos y nobles –siempre que no se
opongan a la ley divina–, y capaces
de ser elevados al plano
sobrenatural, es decir, injertados en
esa corriente de Amor que define la
vida de un hijo de Dios» (Amigos de
Dios, n. 60).



En segundo lugar, dada la riqueza y
diversidad de las formas que adopta
el trabajo humano y de las
circunstancias concretas de la vida
ordinaria, una llamada a la santidad
en y por el trabajo implica –casi
como consecuencia natural– una
llamada universal a la santidad.

El camino que propuso la nueva
fundación está destinado a perdurar
hasta el final de los tiempos, porque
–como escribe san Josemaría–
siempre habrá en la tierra hombres y
mujeres que trabajen: «Mientras
haya hombres en la tierra, existirá la
Obra» (Carta 3, n. 92).

Ciertamente, la universalidad de la
llamada a la santidad tiene como
fundamento teológico el sacramento
del bautismo, y no el trabajo. En
efecto, es el bautismo el que
configura al creyente con Jesucristo,
invitándolo a llevar a plenitud esa
identificación con él a lo largo de



toda su vida. Todos los miembros del
Pueblo de Dios –ministros ordenados
y laicos, religiosos y consagrados,
hombres y mujeres, sanos y
enfermos– están llamados a tender
hacia la perfección cristiana.

Sin embargo, el hecho de haber visto
que esa santidad podía buscarse en
el ejercicio del trabajo y en la vida
ordinaria (cfr. Carta 3, n. 2), permitió
al fundador del Opus Dei mostrar
que esa santidad era, en la práctica,
accesible a todos. Se abrían así –
afirmaba– los caminos divinos de la
tierra (cfr. Es Cristo que pasa, n. 21; 
Amigos de Dios, n. 314), porque todo
trabajo y toda actividad cotidiana
pueden convertirse en lugar de
encuentro con Dios (cfr. Amigos de
Dios, nn. 149, 208).

He aquí dos textos particularmente
significativos:

«Hijos míos, meteos por todos los
rincones. Donde una persona



honrada puede vivir, ahí
encontraremos aire para respirar.
Ahí debemos estar con nuestra
alegría, con nuestra paz interior, con
nuestro afán de llevar las almas a
Cristo. ¿En qué sitios? ¿Donde están
los intelectuales? Donde están los
intelectuales. ¿Donde están los que
trabajan en cosas manuales? Donde
están los que trabajan en cosas
manuales. ¿Y de estas tareas cuál es
la mejor? Os diré como otras veces:
tiene más categoría aquel trabajo
que se hace con más amor de Dios.
Vosotros, cuando trabajáis y ayudáis
a vuestro amigo, a vuestro colega, a
vuestro vecino de modo que no lo
note, le estáis curando; sois Cristo
que sana, sois Cristo que convive sin
hacer ascos, con quienes necesitan la
salud, como nos puede suceder a
nosotros un día cualquiera» (Tertulia
en el Teatro Coliseo, Buenos Aires,
23-VI-1974).



«¿Te parece poca locura decir que en
medio de la calle se puede y se debe
ser santo? ¿Que puede y debe ser
santo el que vende helados en un
carrito, y la empleada que pasa el día
en la cocina, y el director de una
empresa bancaria, y el profesor de la
universidad, y el que trabaja en el
campo, y el que carga sobre las
espaldas las maletas...? ¡Todos
llamados a la santidad!» (Tertulia en
São Paulo, 30-V-1974, cit. en S.
Bernal, Mons. Josemaría Escrivá de
Balaguer. Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1977, 103).

Ambos textos –especialmente el
segundo– desarrollan la
universalidad de la llamada a la
santidad recorriendo las distintas
actividades, profesiones y oficios. Si
todo trabajo honesto puede ser
santificado y convertirse en lugar de
encuentro con Dios, entonces la
llamada a la santidad es tan



universal como las innumerables
facetas del mundo laboral,
desempeñadas por hombres y
mujeres de todos los tiempos.

La convicción de san Josemaría de
que la nueva fundación a la que se
siente inspirado a promover
perdurará en el tiempo se basa en
una certeza sencilla pero profunda:
como trabajar es la condición natural
del ser humano, la santificación del
trabajo siempre será posible, porque
siempre será posible amar y vivir en
presencia de Dios en el contexto de la
vida ordinaria.

El camino que propone no es una
adaptación para laicos de otras
formas de testimonio cristiano que,
en virtud de una consagración
específica o de votos canónicos,
exigen una entrega total a la oración
contemplativa y distintas formas de
separación del mundo. San
Josemaría sabe que se dirige a



personas que estarán inmersas en las
actividades seculares. También ellas
–hombres y mujeres– pueden
alcanzar cumbres de intensa vida de
oración y unión con Dios. Así lo
sugiere, por ejemplo, el uso insistente
del adjetivo contemplativo y la
expresión contemplativos en medio
del mundo (cfr. Surco, n. 497; Forja,
nn. 738, 740), con la que se refiere a
la vida ordinaria de quienes
trabajan. La misma profundidad de
oración a la que aspira un religioso
contemplativo, siguiendo un estilo de
vida retirado del mundo, debe poder
alcanzarla también un obrero, una
madre de familia, una investigadora
científica o un artista:

«Al suscitar en estos años su Obra, el
Señor ha querido que nunca más se
desconozca o se olvide la verdad de
que todos deben santificarse, y de
que a la mayoría de los cristianos les
corresponde santificarse en el
mundo, en el trabajo ordinario. Por



eso, mientras haya hombres en la
tierra, existirá la Obra. Siempre se
producirá este fenómeno: que haya
personas de todas las profesiones y
oficios, que busquen la santidad en
su estado, en esa profesión o en ese
oficio suyo, siendo almas
contemplativas en medio de la
calle» (Carta 3, n. 92).

El trabajo, lugar de la misión

Los expertos en sociología del trabajo
afirman que aproximadamente un
tercio de los niños que nacen hoy en
los países desarrollados, en el futuro
tendrán empleos que aún no existen:
se trata de ocupaciones que la
dinámica de la vida social irá
configurando en los próximos años,
antes de que accedan al mercado
laboral. A pesar de estas aceleradas
transformaciones que caracterizan
nuestra época, estamos convencidos
de que la enseñanza de san
Josemaría sobre la santificación del



trabajo mantiene plena vigencia,
porque se refiere a la persona que
trabaja, no al tipo de trabajo concreto
que realiza.

El perfil espiritual que el fundador
del Opus Dei delineó en su
predicación para los cristianos
inmersos en las realidades del
mundo ofrece, de hecho, respuestas
claras a no pocas de las
incertidumbres que hoy
enfrentamos.

En el mundo contemporáneo, el
trabajo suele percibirse como un
obstáculo que impide dedicar tiempo
a uno mismo, a la familia o a los
propios intereses. La vida –la 
verdadera vida– parecería comenzar
solo cuando termina la jornada
laboral. Emblemática de esta visión
es la oposición entre los weekdays y
el weekend: los días laborales se
soportan esperando la llegada del fin
de semana; los largos meses de labor



se sobrellevan por el alivio que
suponen las vacaciones. Incluso
quienes viven comprometidamente
su fe cristiana tienden a pensar que
solo al terminar el trabajo podrán
dedicarse a los demás, participar en
iniciativas apostólicas, recogerse en
oración o cultivar su vida interior.

Aunque esta percepción tiene algo de
realismo –tanto porque el trabajo
efectivamente exige tiempo y energía
que no pueden dedicarse a otras
actividades, como porque la
experiencia de muchos trabajadores
acontece en condiciones indignas
para la condición humana–, la
conclusión implícita es que la vida
espiritual, la relación con Dios y la
atención al prójimo florecen
únicamente fuera del ámbito laboral,
en espacios distintos de la vida
ordinaria. Las propias ciudades
parecen reforzar esta lógica,
empujando a sus habitantes a buscar



lugares alternativos de ocio,
recogimiento y sentido.

Sin embargo, en continuidad con el
Evangelio –Jesús predicó tanto en las
ciudades como en el campo, trabajó
con sus manos y conocía bien los
contextos del trabajo humano–, la
predicación de san Josemaría no
compartía esta visión. Al contrario,
promovía decididamente la unidad
de vida y la santificación de lo
cotidiano: a Dios se le encuentra en el
ejercicio de la propia actividad
diaria; el trabajo no solo no impide la
oración, sino que puede convertirse
en oración; ocupa un lugar en el
altar, junto a la Eucaristía. El
compromiso cristiano, el apostolado
y el crecimiento humano y espiritual
de la sociedad se realizan, muchas
veces, precisamente a través del
trabajo.

Esto no significa que estos objetivos
no puedan perseguirse también



fuera del contexto del trabajo, algo
de lo que todos tenemos experiencia.
Pero sí nos dice que el trabajo no
obstaculiza la vida y la misión de los
cristianos; es más, para muchos es un
lugar natural donde esta vida y esta
misión se expresan y se alimentan.

Muchos de nuestros contemporáneos
ven en el trabajo un espejo donde
proyectar su propia imagen,
transformando el compromiso
profesional en una forma de
autoafirmación. Los logros laborales
se convierten en la carta de
presentación ante el mundo, como
prueba del valor del propio yo. En
cambio, los fracasos no solo
entristecen, sino que pueden llegar a
anular a la persona.

Cuando el trabajo se concibe como el
espacio privilegiado para la
autoafirmación personal, fácilmente
se convierte en algo que se “venera”,
incluso en aquello por lo que se está



dispuesto a “sacrificar” muchas
cosas: el tiempo, la salud, las
relaciones humanas. En ese punto, el
trabajo –de forma consciente o
inconsciente– se transforma en un
ídolo. Y este ídolo somos nosotros
mismos.

Incluso las herramientas
tecnológicas, si no se orientan al
servicio de los demás y al bien
común, pueden convertirse en
ídolos. No es casual que un reciente
documento de la Santa Sede, la nota 
Antiqua et nova (2025), dedicada a la
inteligencia artificial, advierta
precisamente sobre este riesgo. Se
nos pone en guardia frente a la
tentación de volcar en estas
tecnologías nuestras expectativas
más profundas –el deseo de
relaciones, de certezas, de
seguridad–, pues eso equivale a
convertirlas en un ídolo tecnológico
(cfr. Antiqua et nova, n. 105).



Lejos de esa visión idolátrica, una
visión coherente del trabajo, como la
que propone el Evangelio y que san
Josemaría ha sabido releer y
transmitir en nuestro tiempo, nos
ayuda a mantener claro el verdadero
orden de los fines del esfuerzo
humano: dar gloria solo a Dios,
servir al prójimo, promover el bien
de la sociedad. Pero también implica
aceptar el sacrificio de la cruz,
confiando antes que nada en Dios, y
no en las seguridades humanas.

La insistencia con la que el fundador
del Opus Dei exhortaba a trabajar
bien –con competencia,
profesionalidad, y evitando la
superficialidad o las soluciones
aproximadas– no solo era una
condición necesaria para ofrecer el
trabajo a Dios como sacrificio
agradable, sino que también contiene
una fuerza transformadora capaz de
sanar muchos de los males de
nuestro tiempo.



En una época en la que la prisa se
impone sobre la reflexión, la
obsesión por obtener resultados a
cualquier precio compromete la
profesionalidad y el respeto por los
procedimientos y las leyes, y donde
el miedo y la emotividad muchas
veces reemplazan al análisis sereno y
razonado de los hechos, la llamada al
trabajo bien hecho –aunque requiera
esfuerzo y tiempo– se presenta como
una invitación providencial. Con esa
mirada, el éxito o el fracaso cambian
de significado.

La competencia, la profesionalidad y
el estudio protegen no solo de los
errores, sino también de causar daño
a otros y del despilfarro de recursos.
Educar a las personas para que
trabajen bien es, sin duda, uno de los
mayores servicios que se puede
prestar no solo a la sociedad, sino
también a la Iglesia, que no está
exenta del riesgo del clericalismo
cuando faltan competencias o hay un



conocimiento insuficiente de la
realidad y de las dinámicas del
mundo.

Por último, haber presentado el
trabajo humano como participación
en la obra de la creación y de la
redención –una idea recurrente en
los escritos de san Josemaría– ofrece
una visión profundamente
equilibrada del progreso. Se trata de
reconocer en la técnica una
expresión legítima de la creatividad
y de la dimensión espiritual del ser
humano, creado a imagen y
semejanza de Dios.

Desde esta perspectiva, el progreso
técnico-científico y la promoción de
la persona no deben entenderse
como fuerzas opuestas. Tecnología y
ética, ciencia y sabiduría, pueden –y
deben– cooperar armónicamente. La
vida cristiana no respalda la idea de
que necesitamos “menos ciencia y
más humanidad”, porque es



precisamente a través de la ciencia y
el conocimiento como crece también
la humanidad.

La autonomía y la libertad con que
los hombres orientan el progreso –
nos diría san Josemaría– no son
absolutas, sino filiales: ejercidas
como hijos de Dios, conscientes de su
vocación a servir. En el Reino de
Cristo, reinar es servir. Por eso,
cuando el trabajo se informa
verdaderamente por la caridad y el
espíritu de servicio, el progreso
científico se convierte en verdadero
progreso humano.

Esta serie está coordinada por el prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Cuenta con
otros colaboradores, algunos de los
cuales son profesores y profesoras de
la Pontificia Universidad de la Santa
Cruz (Roma).



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/camino-al-
centenario-6-trabajo-condicion-natural-

ser-humano/ (11/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/camino-al-centenario-6-trabajo-condicion-natural-ser-humano/
https://opusdei.org/es/article/camino-al-centenario-6-trabajo-condicion-natural-ser-humano/
https://opusdei.org/es/article/camino-al-centenario-6-trabajo-condicion-natural-ser-humano/
https://opusdei.org/es/article/camino-al-centenario-6-trabajo-condicion-natural-ser-humano/

	Camino al Centenario (6): El trabajo, condición natural del ser humano
	Bendición, no castigo
	Mientras haya hombres en la tierra
	El trabajo, lugar de la misión


