opusdei.org

Camino al
Centenario (6): El
trabajo, condicion
natural del ser
humano

A partir del desarrollo histdrico
del trabajo, esta entrega
reflexiona sobre su dignidad y
relevancia en la vida humana.
Alaluz de la ensefianza de san
Josemaria, propone el trabajo
como lugar de encuentro con
Dios y medio de santificacion.

22/09/2025



Sirepasamos la trayectoria historica
de la humanidad, sorprende ver
como ha evolucionado el trabajo a lo
largo de los siglos. Hace apenas
12.000 afios, nuestros antepasados —
hasta entonces dedicados a la cazay
la recoleccion- comenzaron a
cultivar la tierra. La ganaderia se fue
perfeccionando progresivamente,
volviéndose cada vez mas
productiva. El desarrollo de
herramientas mecdanicas, al principio
rudimentarias y luego cada vez mas
complejas, transformo la artesania,
la agricultura, la construccion y la
produccion textil. La energia, que al
principio dependia de los elementos
naturales y de la fuerza de los
animales o de los propios seres
humanos, fue sustituida a partir de la
segunda mitad del siglo XVIII por las
maquinas de vapor, y mas adelante
por motores de combustion interna y
sistemas de propulsion a reaccion. El
avance de la ciencia permitio el
descubrimiento y uso de la



electricidad, la transmision de ondas
electromagnéticas y el control de la
energia nuclear. A lo largo del siglo
XX, la tecnologia se incorporo de
forma generalizada al mundo del
trabajo. En las ultimas décadas, los
microprocesadores han facilitado el
procesamiento de informacion y el
control de las maquinas. Ha
cambiado la forma de construir, de
desplazarse, de comunicarse, de
ensefiar y aprender. Ha cambiado -y
seguira cambiando- nuestra manera
de trabajar.

¢Existe algo estable en medio de este
desarrollo constante? ;Qué define, en
términos antropologicos, el trabajo
humano mas alla de todos estos
cambios? A diferencia de otros seres
vivos, el ser humano no trabaja solo
para satisfacer sus necesidades
basicas —como la supervivencia, la
alimentacion o la reproduccion-,
sino que también es capaz de
planificar el futuro, transformar el



entorno segun sus necesidades
vitales, crear obras de arte y
transmitir conocimientos a las
generaciones siguientes, haciendo
posible el progreso. El trabajo, en
definitiva, nos mantiene vivos.

Sin embargo, en el mundo antiguo -
tanto en la cultura grecorromana
como en otras tradiciones
extrabiblicas- el trabajo no gozaba
de una dignidad particular. Se lo
vinculaba, mas bien, con una
dimension servil, propia de una
condicion humana fatigosa y
subordinada. La verdadera plenitud
de la vida se situaba en el ocio,
entendido como la posibilidad de
dedicarse a los placeres intelectuales,
como la filosofia, o a diversas formas
de distraccion y hedonismo. Tal vez
por esta concepcion de fondo,
algunas corrientes del ascetismo
cristiano acabarian considerando el
trabajo, en los siglos posteriores,
como un simple medio para



mantenerse ocupados, casi un
remedio frente a los peligros de la
ociosidad y la fantasia.

La filosofia moderna y
contemporanea ha considerado con
frecuencia la relacion entre el ser
humano y la técnica, oscilando a
menudo entre dos extremos: por un
lado, el optimismo que confia en que
la historia nos conducira a logros
cada vez mayores, incluso hasta el
punto de superar el trabajo gracias a
la sustitucion completa del ser
humano por la maquina; y, por otro,
un pesimismo catastrofista, que teme
que un progreso técnico-cientifico
descontrolado acabe provocando la
destruccion de la humanidad y del
planeta que la sustenta.

Como es sabido, la teologia y el
Magisterio de la Iglesia han
reflexionado ampliamente sobre el
trabajo, centrandose sobre todo en
sus dimensiones éticas y morales, 1o



que ha dado lugar a la Doctrina
Social de la Iglesia. Mucho menos
desarrollada ha sido, sin embargo, la
reflexion sobre el valor espiritual del
trabajo. No es frecuente encontrar
autores o documentos que hablen del
dinamismo que el trabajo encierra
en la vida espiritual cristiana: del
trabajo como lugar de didlogo entre
Dios y el hombre, como espacio para
el anuncio del Evangelio y la
construccion del Reino de Dios. Esta
es la razon por la que la predicacion
de san Josemaria Escriva despierta
hoy un interés particular. En efecto,
el fundador del Opus Dei ensefié que
el trabajo —y, por extension, la vida
ordinaria- es un lugar del encuentro
con Dios y el ambito donde la
mayoria de las personas podemos
buscar la santidad. El trabajo genera
una red de relaciones humanas que
favorecen el apostolado cristiano y
constituye la materia que hay que
santificar para hacer mas cristiana —
y, por tanto, mas humana- la



sociedad en la que vivimos. En
realidad, cabe hablar de una
vocacion especifica a la santidad en y
a través del trabajo. La cercania del
centenario de la fundacién del Opus
Dei (1928-2028) ofrece una ocasion
propicia para redescubrir la
actualidad de este mensaje y valorar
su aportacion a la mision de la Iglesia
y a la vida social, en un mundo en el
que formas de trabajo siempre
nuevas modelan el presente y
orientan el futuro.

Bendicion, no castigo

Quienes se acercan a las ensefianzas
del fundador del Opus Dei suelen
sorprenderse por su insistencia en
subrayar la dignidad del trabajo, una
dignidad que él situa ya en el
contexto de la creacion, antes del
pecado de Adan:

«El trabajo -lo vengo predicando
desde 1928- no es una maldicion, ni



un castigo del pecado. El Génesis
habla de esa realidad, antes de que
Adan se hubiera rebelado contra
Dios. En los planes del Sefior, el
hombre habria de trabajar siempre,
cooperando asi en la inmensa tarea
de la creacion» (Amigos de Dios, n.
81).

«Aprendedlo bien: esta obligacion [la
de trabajar] no ha surgido como una
secuela del pecado original, ni se
reduce a un hallazgo de los tiempos
modernos. Se trata de un medio
necesario que Dios nos confia aqui
en la tierra, dilatando nuestros dias y
haciéndonos participes de su poder
creador, para que nos ganemos el
sustento y simultaneamente
recojamos frutos para la vida eterna
(Jn 4,36): el hombre nace para
trabajar, como las aves para volar
(Job 5,7)» (Amigos de Dios, n. 57).



El trabajo es, por tanto, la condicion
inicial y la vocacion natural de todo
ser humano:

«El trabajo es la vocacion inicial del
hombre, es una bendicion de Dios, y
se equivocan lamentablemente
quienes lo consideran un castigo. E1
Sefior, el mejor de los padres, coloco
al primer hombre en el Paraiso, ut
operaretur —para que

trabajara» (Surco, n. 482).

Para comprender el sentido y el valor
del trabajo, no hay que partir del
pecado y de sus consecuencias, sino
de la imagen de Dios impresa en todo
ser humano. La nueva fundacion que
san Josemaria se siente llamado a
promover en la Iglesia tiene
precisamente como mision
revalorizar la dignidad originaria del
trabajo:

«Ciertamente, hijas e hijos mios, al
venir al Opus Dei y obrar asi, no
hemos hecho mas que recordar que



Dios ha querido que amemos el
trabajo. Cuando la Escritura narra la
creacion del primer hombre, nos
cuenta que tomo Yaveh al hombre y lo
puso en el jardin del Edén, ut
operaretur, para que trabajara (Gn
2,15). Después del pecado,
permanece la misma realidad de
trabajo, unido —a causa de ese
pecado- al dolor, a la fatiga: comerds
el pan con el sudor de tu frente (Gn
3,19), se lee en el Génesis. No es el
trabajo algo accidental, sino ley para
la vida del hombre» (Carta 14, n. 3).

En efecto, se trata de “recordar” algo
que ciertas lecturas del Génesis
podrian haber pasado por alto: el
trabajo no es un castigo, sino una
bendicion. Nuestros primeros padres
no recibieron de Dios una simple
orden ni una tarea servil, sino una
auténtica bendicion: «Y los bendijo
Dios, y les dijo: “Creced, multiplicaos,
llenad la tierra y sometedla; dominad
sobre los peces del mar, las aves del



cielo y todos los animales que reptan
por la tierra”» (Gn 1,28). Nada mas
alejado del espiritu biblico que
considerar el trabajo como una
maldicion. Tras el pecado de Adan, el
hombre sigue siendo el “cultivador”
y el “guardidn” de la tierra, tal como
lo quiso el Creador, aunque ahora su
labor esté marcada por el esfuerzo, la
precariedad y la inseguridad. A pesar
de estar expuesto al riesgo del
pecado —como muestra el episodio de
la torre de Babel (cfr. Gn 11,1-9)-,
mediante un trabajo cuidadoso y
esmerado el ser humano puede
rendir culto a Dios: construye altares,
fabrica el arca de la alianza, edifica
el Templo de Jerusalén.

Mientras haya hombres en la
tierra

La originalidad del trabajo como
dimension existencial que acompafia
la vida de toda persona, asi como la
diversidad de formas en que se



manifiesta la actividad humana,
llevan a san Josemaria a formular
dos consideraciones fundamentales.
La primera es que la vocacion a la
santidad en el medio del mundo con
la que Dios llama a cada persona del
Opus Dei debe incluir, de algun
modo, la vocacion profesional y
humana que cada uno ya ejerce o se
prepara para ejercer:

«Convenceos de que la vocacion
profesional es parte esencial,
inseparable, de nuestra condicion de
cristianos. El Sefior os quiere santos
en el lugar donde estais, en el oficio
que habéis elegido por los motivos
que sean: a mi, todos me parecen
buenos y nobles —siempre que no se
opongan a la ley divina—, y capaces
de ser elevados al plano
sobrenatural, es decir, injertados en
esa corriente de Amor que define la
vida de un hijo de Dios» (Amigos de
Dios, n. 60).



En segundo lugar, dada la riquezay
diversidad de las formas que adopta
el trabajo humano y de las
circunstancias concretas de la vida
ordinaria, una llamada a la santidad
en y por el trabajo implica —casi
como consecuencia natural- una
llamada universal a la santidad.

El camino que propuso la nueva
fundacion esta destinado a perdurar
hasta el final de los tiempos, porque
—como escribe san Josemaria—
siempre habra en la tierra hombres y
mujeres que trabajen: «Mientras
haya hombres en la tierra, existira la
Obra» (Carta 3, n. 92).

Ciertamente, la universalidad de la
llamada a la santidad tiene como
fundamento teoldgico el sacramento
del bautismo, y no el trabajo. En
efecto, es el bautismo el que
configura al creyente con Jesucristo,
invitandolo a llevar a plenitud esa
identificacion con él a lo largo de



toda su vida. Todos los miembros del
Pueblo de Dios —-ministros ordenados
y laicos, religiosos y consagrados,
hombres y mujeres, sanos y
enfermos— estan llamados a tender
hacia la perfeccion cristiana.

Sin embargo, el hecho de haber visto
que esa santidad podia buscarse en
el ejercicio del trabajo y en la vida
ordinaria (cfr. Carta 3, n. 2), permitio
al fundador del Opus Dei mostrar
que esa santidad era, en la practica,
accesible a todos. Se abrian asi -
afirmaba- los caminos divinos de la
tierra (cfr. Es Cristo que pasa, n. 21;
Amigos de Dios, n. 314), porque todo
trabajo y toda actividad cotidiana
pueden convertirse en lugar de
encuentro con Dios (cfr. Amigos de
Dios, nn. 149, 208).

He aqui dos textos particularmente
significativos:

«Hijos mios, meteos por todos los
rincones. Donde una persona



honrada puede vivir, ahi
encontraremos aire para respirar.
Ahi debemos estar con nuestra
alegria, con nuestra paz interior, con
nuestro afan de llevar las almas a
Cristo. ¢En qué sitios? ¢Donde estan
los intelectuales? Donde estan los
intelectuales. ¢Donde estan los que
trabajan en cosas manuales? Donde
estan los que trabajan en cosas
manuales. ;Y de estas tareas cual es
la mejor? Os diré como otras veces:
tiene mas categoria aquel trabajo
que se hace con mas amor de Dios.
Vosotros, cuando trabajais y ayudais
a vuestro amigo, a vuestro colega, a
vuestro vecino de modo que no lo
note, le estais curando; sois Cristo
que sana, sois Cristo que convive sin
hacer ascos, con quienes necesitan la
salud, como nos puede suceder a
nosotros un dia cualquiera» (Tertulia
en el Teatro Coliseo, Buenos Aires,
23-VI-1974).



«¢Te parece poca locura decir que en
medio de la calle se puede y se debe
ser santo? ¢Que puede y debe ser
santo el que vende helados en un
carrito, y la empleada que pasa el dia
en la cocina, y el director de una
empresa bancaria, y el profesor de la
universidad, y el que trabaja en el
campo, y el que carga sobre las
espaldas las maletas...? jTodos
llamados a la santidad!» (Tertulia en
Sao Paulo, 30-V-1974, cit. en S.
Bernal, Mons. Josemaria Escriva de
Balaguer. Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1977, 103).

Ambos textos —especialmente el
segundo- desarrollan la
universalidad de la llamada a la
santidad recorriendo las distintas
actividades, profesiones y oficios. Si
todo trabajo honesto puede ser
santificado y convertirse en lugar de
encuentro con Dios, entonces la
llamada a la santidad es tan



universal como las innumerables
facetas del mundo laboral,
desempefiadas por hombres y
mujeres de todos los tiempos.

La conviccion de san Josemaria de
que la nueva fundacion a la que se
siente inspirado a promover
perdurara en el tiempo se basa en
una certeza sencilla pero profunda:
como trabajar es la condicion natural
del ser humano, la santificacion del
trabajo siempre sera posible, porque
siempre serd posible amar y vivir en
presencia de Dios en el contexto de la
vida ordinaria.

El camino que propone no es una
adaptacion para laicos de otras
formas de testimonio cristiano que,
en virtud de una consagracion
especifica o de votos canonicos,
exigen una entrega total a la oracion
contemplativa y distintas formas de
separacion del mundo. San
Josemaria sabe que se dirige a



personas que estaran inmersas en las
actividades seculares. También ellas
~hombres y mujeres- pueden
alcanzar cumbres de intensa vida de
oracion y union con Dios. Asilo
sugiere, por ejemplo, el uso insistente
del adjetivo contemplativo y la
expresion contemplativos en medio
del mundo (cfr. Surco, n. 497; Forja,
nn. 738, 740), con la que se refiere a
la vida ordinaria de quienes
trabajan. La misma profundidad de
oracion a la que aspira un religioso
contemplativo, siguiendo un estilo de
vida retirado del mundo, debe poder
alcanzarla también un obrero, una
madre de familia, una investigadora
cientifica o un artista:

«Al suscitar en estos afios su Obra, el
Sefior ha querido que nunca mas se
desconozca o se olvide la verdad de
que todos deben santificarse, y de
que a la mayoria de los cristianos les
corresponde santificarse en el
mundo, en el trabajo ordinario. Por



eso, mientras haya hombres en la
tierra, existira la Obra. Siempre se
producira este fenomeno: que haya
personas de todas las profesiones y
oficios, que busquen la santidad en
su estado, en esa profesion o en ese
oficio suyo, siendo almas
contemplativas en medio de la
calle» (Carta 3, n. 92).

El trabajo, lugar de la mision

Los expertos en sociologia del trabajo
afirman que aproximadamente un
tercio de los nifios que nacen hoy en
los paises desarrollados, en el futuro
tendran empleos que aun no existen:
se trata de ocupaciones que la
dindmica de la vida social ira
configurando en los proximos afios,
antes de que accedan al mercado
laboral. A pesar de estas aceleradas
transformaciones que caracterizan
nuestra época, estamos convencidos
de que la ensefianza de san
Josemaria sobre la santificacion del



trabajo mantiene plena vigencia,
porque se refiere a la persona que
trabaja, no al tipo de trabajo concreto
que realiza.

El perfil espiritual que el fundador
del Opus Dei deline6 en su
predicacion para los cristianos
inmersos en las realidades del
mundo ofrece, de hecho, respuestas
claras a no pocas de las
incertidumbres que hoy
enfrentamos.

En el mundo contemporaneo, el
trabajo suele percibirse como un
obstaculo que impide dedicar tiempo
a uno mismo, a la familia o a los
propios intereses. La vida -la
verdadera vida— pareceria comenzar
solo cuando termina la jornada
laboral. Emblematica de esta vision
es la oposicion entre los weekdays y
el weekend: los dias laborales se
soportan esperando la llegada del fin
de semana; los largos meses de labor



se sobrellevan por el alivio que
suponen las vacaciones. Incluso
quienes viven comprometidamente
su fe cristiana tienden a pensar que
solo al terminar el trabajo podran
dedicarse a los demas, participar en
iniciativas apostolicas, recogerse en
oracion o cultivar su vida interior.

Aunque esta percepcion tiene algo de
realismo —tanto porque el trabajo
efectivamente exige tiempo y energia
que no pueden dedicarse a otras
actividades, como porque la
experiencia de muchos trabajadores
acontece en condiciones indignas
para la condicion humana-, la
conclusion implicita es que la vida
espiritual, la relacion con Dios y la
atencion al projimo florecen
unicamente fuera del ambito laboral,
en espacios distintos de la vida
ordinaria. Las propias ciudades
parecen reforzar esta logica,
empujando a sus habitantes a buscar



lugares alternativos de ocio,
recogimiento y sentido.

Sin embargo, en continuidad con el
Evangelio —Jesus predico tanto en las
ciudades como en el campo, trabajo
con sus manos y conocia bien los
contextos del trabajo humano-, la
predicacion de san Josemaria no
compartia esta vision. Al contrario,
promovia decididamente la unidad
de vida y la santificacion de lo
cotidiano: a Dios se le encuentra en el
ejercicio de la propia actividad
diaria; el trabajo no solo no impide la
oracion, sino que puede convertirse
en oracion; ocupa un lugar en el
altar, junto a la Eucaristia. El
compromiso cristiano, el apostolado
y el crecimiento humano y espiritual
de la sociedad se realizan, muchas
veces, precisamente a través del
trabajo.

Esto no significa que estos objetivos
no puedan perseguirse también



fuera del contexto del trabajo, algo
de lo que todos tenemos experiencia.
Pero sinos dice que el trabajo no
obstaculiza la vida y la mision de los
cristianos; es mas, para muchos es un
lugar natural donde esta vida y esta
mision se expresan y se alimentan.

Muchos de nuestros contemporaneos
ven en el trabajo un espejo donde
proyectar su propia imagen,
transformando el compromiso
profesional en una forma de
autoafirmacion. Los logros laborales
se convierten en la carta de
presentacion ante el mundo, como
prueba del valor del propio yo. En
cambio, los fracasos no solo
entristecen, sino que pueden llegar a
anular a la persona.

Cuando el trabajo se concibe como el
espacio privilegiado para la
autoafirmacion personal, facilmente
se convierte en algo que se “venera”,
incluso en aquello por lo que se esta



dispuesto a “sacrificar” muchas
cosas: el tiempo, la salud, las
relaciones humanas. En ese punto, el
trabajo —de forma consciente o
inconsciente- se transforma en un
idolo. Y este idolo somos nosotros
mismos.

Incluso las herramientas
tecnoldgicas, si no se orientan al
servicio de los demas y al bien
comun, pueden convertirse en
idolos. No es casual que un reciente
documento de la Santa Sede, la nota
Antiqua et nova (2025), dedicada a la
inteligencia artificial, advierta
precisamente sobre este riesgo. Se
nos pone en guardia frente a la
tentacion de volcar en estas
tecnologias nuestras expectativas
mas profundas —el deseo de
relaciones, de certezas, de
seguridad-, pues eso equivale a
convertirlas en un idolo tecnolégico
(cfr. Antiqua et nova, n. 105).



Lejos de esa vision idolatrica, una
vision coherente del trabajo, como la
que propone el Evangelio y que san
Josemaria ha sabido releer y
transmitir en nuestro tiempo, nos
ayuda a mantener claro el verdadero
orden de los fines del esfuerzo
humano: dar gloria solo a Dios,
servir al projimo, promover el bien
de la sociedad. Pero también implica
aceptar el sacrificio de la cruz,
confiando antes que nada en Dios, y
no en las seguridades humanas.

La insistencia con la que el fundador
del Opus Dei exhortaba a trabajar
bien —con competencia,
profesionalidad, y evitando la
superficialidad o las soluciones
aproximadas- no solo era una
condicion necesaria para ofrecer el
trabajo a Dios como sacrificio
agradable, sino que también contiene
una fuerza transformadora capaz de
sanar muchos de los males de
nuestro tiempo.



En una época en la que la prisa se
impone sobre la reflexion, la
obsesion por obtener resultados a
cualquier precio compromete la
profesionalidad y el respeto por los
procedimientos y las leyes, y donde
el miedo y la emotividad muchas
veces reemplazan al andlisis sereno y
razonado de los hechos, la llamada al
trabajo bien hecho —aunque requiera
esfuerzo y tiempo- se presenta como
una invitacion providencial. Con esa
mirada, el éxito o el fracaso cambian
de significado.

La competencia, la profesionalidad y
el estudio protegen no solo de los
errores, sino también de causar dafno
a otros y del despilfarro de recursos.
Educar a las personas para que
trabajen bien es, sin duda, uno de los
mayores servicios que se puede
prestar no solo a la sociedad, sino
también a la Iglesia, que no esta
exenta del riesgo del clericalismo
cuando faltan competencias o hay un



conocimiento insuficiente de la
realidad y de las dinamicas del
mundo.

Por ultimo, haber presentado el
trabajo humano como participacion
en la obra de la creacion y de la
redencion —una idea recurrente en
los escritos de san Josemaria— ofrece
una vision profundamente
equilibrada del progreso. Se trata de
reconocer en la técnica una
expresion legitima de la creatividad
y de la dimension espiritual del ser
humano, creado a imagen 'y
semejanza de Dios.

Desde esta perspectiva, el progreso
técnico-cientifico y la promocion de
la persona no deben entenderse
como fuerzas opuestas. Tecnologia y
ética, ciencia y sabiduria, pueden -y
deben- cooperar armoénicamente. La
vida cristiana no respalda la idea de
que necesitamos “menos ciencia y
mas humanidad”, porque es



precisamente a través de la ciencia y
el conocimiento como crece también
la humanidad.

La autonomia y la libertad con que
los hombres orientan el progreso —
nos diria san Josemaria— no son
absolutas, sino filiales: ejercidas
como hijos de Dios, conscientes de su
vocacion a servir. En el Reino de
Cristo, reinar es servir. Por eso,
cuando el trabajo se informa
verdaderamente por la caridad y el
espiritu de servicio, el progreso
cientifico se convierte en verdadero
progreso humano.

Esta serie esta coordinada por el prof.
Giuseppe Tanzella-Nitti. Cuenta con
otros colaboradores, algunos de los
cuales son profesores y profesoras de
la Pontificia Universidad de la Santa
Cruz (Roma).



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/camino-al-
centenario-6-trabajo-condicion-natural-
ser-humano/ (11/02/2026)


https://opusdei.org/es/article/camino-al-centenario-6-trabajo-condicion-natural-ser-humano/
https://opusdei.org/es/article/camino-al-centenario-6-trabajo-condicion-natural-ser-humano/
https://opusdei.org/es/article/camino-al-centenario-6-trabajo-condicion-natural-ser-humano/
https://opusdei.org/es/article/camino-al-centenario-6-trabajo-condicion-natural-ser-humano/

	Camino al Centenario (6): El trabajo, condición natural del ser humano
	Bendición, no castigo
	Mientras haya hombres en la tierra
	El trabajo, lugar de la misión


