
opusdei.org

Benedicto XVI:
"Tenemos un
mensaje positivo que
proponer"

En su residencia de verano, el
Papa Benedicto XVI recibió a
una serie de periodistas
alemanes con los que conversó
sobre la fe y el cristianismo en
el mundo de hoy. Ofrecemos el
texto de la conversación.

16/08/2006

Pregunta BR: Santo Padre, en
septiembre usted visitará



Alemania o, con más precisión,
naturalmente a Baviera. “El Papa
tiene nostalgia de su patria”, han
dicho sus colaboradores en el
curso de la preparación de este
viaje. ¿Qué temas desearía tratar
durante la visita? El concepto de
“patria", ¿forma parte de los
valores que desea proponer?

Benedicto XVI: Ciertamente. El
motivo de la visita es precisamente
que quería volver a ver los lugares,
las personas con las que he crecido,
que me han marcado y han formado
parte de mi vida. Personas a las que
quería agradecer. Y naturalmente,
también expresar un mensaje que
vaya mas allá de mi tierra, como es
coherente con mi ministerio.
Simplemente he dejado que las
conmemoraciones litúrgicas me
indicaran los temas. El asunto
fundamental es que debemos
redescubrir a Dios, no a un Dios
cualquiera, sino al Dios con el rostro



humano, porque cuando vemos a
Jesucristo vemos a Dios. Y partiendo
de esto debemos encontrar los
caminos para encontrarnos en la
familia, entre las generaciones y
también entre las culturas y los
pueblos, entre los caminos de la
reconciliación y la convivencia
pacífica en este mundo, y los
caminos que conducen hacia el
futuro. Y estos caminos hacia el
futuro no los encontraremos si no
recibimos la luz desde lo alto. Por
tanto, no he decidido temas muy
específicos, pero, por así decirlo, es la
liturgia la que me guía a expresar el
mensaje fundamental de la fe, que
naturalmente se inserta en la
actualidad de hoy, en la que sobre
todo queremos buscar la
colaboración de los pueblos y los
caminos posibles hacia la
reconciliación y la paz.

Pregunta ZDF: Como Papa, usted es
responsable de la Iglesia en el



mundo entero. Pero naturalmente
su visita hace que la atención se
dirija a la situación de los católicos
en Alemania. Ahora todos los
observadores coinciden en que la
atmósfera es buena, también
gracias a su elección. Pero
naturalmente los antiguos
problemas permanecen. Sólo por
poner algunos ejemplos: cada vez
menos practicantes, cada vez
menos bautizados, sobre todo cada
vez menos influencia en la vida
social. ¿Cómo ve la actual
situación de la Iglesia católica en
Alemania?

Benedicto XVI: Ante todo diría que
Alemania forma parte de Occidente,
si bien con sus características
particulares, y en el mundo
occidental hoy vivimos una ola de un
nuevo iluminismo drástico o
laicidad, o como se le quiera llamar.
Creer se ha vuelto más difícil, porque
el mundo en el que nos encontramos



está hecho completamente por
nosotros mismos y en el que, por
decirlo así, Dios ya no aparece
directamente. Ya no se bebe
directamente de la fuente, sino del
recipiente que se nos presenta ya
lleno, etc. Los hombres se han
construido el propio mundo, y
encontrar a Él en este mundo se ha
convertido en algo muy difícil. Esto
no es específico de Alemania, si no
que es algo que se constata en todo el
mundo, de manera particular en el
occidental. Por otra parte, Occidente
viene hoy tocado fuertemente por
otras culturas, en las que el elemento
religioso de origen es muy poderoso,
y quedan horrorizadas por la
frialdad que encuentran en
Occidente en lo que respecta a Dios.
Y esta presencia de lo sagrado en
otras culturas, aunque si velada de
muchas maneras, toca nuevamente
al mundo occidental, nos toca a
nosotros, que nos encontramos en el
“cruce” de tantas culturas. Y también



de lo más profundo del hombre en
Occidente, y en Alemania, surge la
pregunta de algo “más grande”.
Vemos que en la juventud aparece la
búsqueda de ese “más”; vemos cómo
en cierto modo el fenómeno religión
-como se dice- vuelve, también si se
trata de un movimiento de búsqueda
a menudo indeterminado. Pero con
todo esto la Iglesia está de nuevo
presente, la fe se ofrece como
respuesta. Pienso que justamente
esta visita, como ya la de Colonia,
será una oportunidad para que se
vea que creer es algo bello, que el
gozo de una gran comunidad
universal posee una fuerza que
arrastra, que tras ella hay algo de
importante y que por lo tanto junto a
los nuevos movimientos de
búsqueda, existen también nuevas
desembocaduras de la fe que nos
llevan los unos hacia los otros y que
son positivas también para la
sociedad en su conjunto.



Pregunta RV: Santo Padre, hace
exactamente un año usted estaba
en Colonia con los jóvenes, y creo
que en esa oportunidad
experimentó que la juventud está
extraordinariamente dispuesta a
acoger, y que usted ha sido muy
bien acogido. En este próximo
viaje, ¿lleva quizá un mensaje
especial para los jóvenes?

Benedicto XVI: Quisiera decir antes
que nada que estoy muy contento de
que haya jóvenes que quieran estar
juntos, que quieran estar juntos en la
fe, y que quieran hacer el bien. La
disponibilidad al bien es muy fuerte
en la juventud, basta pensar en las
diversas formas de voluntariado. El
compromiso para ofrecer en primera
persona una contribución propia
ante las necesidades de este mundo
es una gran cosa. Un primer impulso
puede ser por lo tanto alentar a esto:
¡id adelante! ¡Buscad las ocasiones
para hacer el bien! ¡El mundo



necesita de esta voluntad, necesita de
este compromiso! Y luego quizás una
palabra sería: ¡el valor de decisiones
definitivas! En la juventud hay
mucha generosidad, pero ante el
riesgo de comprometerse para toda
la vida, ya sea en el matrimonio o en
el sacerdocio, se experimenta miedo.
El mundo está en movimiento de
manera dramática: ahora puedo
disponer continuamente de mi vida
entera con todos sus imprevisibles
eventos futuros, con una decisión
definitiva, ¿no ato mi libertad y no
me privo de la libertad de
movimiento? Despertar el valor de
osar tomar decisiones definitivas,
que en realidad son las únicas que
hacen posible el crecimiento, el
camino hacia adelante y el alcanzar
cualquier cosa importante en la vida,
las únicas que no destruyen la
libertad, si no que le ofrecen la justa
dirección en el espacio. Arriesgar
esto, este salto -por así decir- en lo
definitivo, y con eso acoger



plenamente la vida, esto es algo que
con dicha quisiera poder comunicar.

Pregunta DW: Santo Padre, una
pregunta sobre la política exterior.
La esperanza de la paz en Oriente
Medio en las pasadas semanas se
ha debilitado nuevamente. ¿Qué
posibilidades ve usted para la
Santa Sede en relación a la actual
situación? ¿Qué influencia puede
ejercer ésta en el desarrollo de la
situación en Oriente Medio?

Benedicto XVI: Naturalmente no
tenemos ninguna posibilidad
política, y no queremos ningún poder
político. Pero queremos hacer un
llamamiento a los cristianos y a todos
aquellos que se sienten de alguna
manera interpelados por la palabra
de la Santa Sede para que sean
movilizadas todas las fuerzas que
reconocen que la guerra es la peor
solución para todos. No aporta nada
bueno para nadie, ni siquiera para



los supuestos “vencedores”. En
Europa lo sabemos muy bien, como
consecuencia de las dos Guerras
Mundiales. La paz es lo que todos
necesitan. Existe una fuerte
comunidad cristiana en el Líbano,
hay cristianos también entre los
árabes, hay cristianos en Israel, y los
cristianos de todo el mundo se
empeñan por estos países tan
queridos a todos nosotros. Existen
fuerzas morales listas a hacer
comprender que la única solución es
que debemos vivir juntos. Estas son
las fuerzas que nosotros queremos
movilizar: los políticos deben
encontrar los caminos para que esto
pueda acontecer lo más pronto
posible y sobre todo de forma
duradera.

Pregunta BR: Como Obispo de
Roma usted es sucesor de san
Pedro. ¿Cómo puede mostrarse en
los tiempos actuales el ministerio
de Pedro? ¿Cómo ve usted la



relación de tensión y equilibrio
entre el primado del Papa, por una
parte, y la colegialidad de los
obispos por la otra?

Benedicto XVI: Una relación de
tensión y equilibrio existe
naturalmente, y nosotros decimos
que así debe ser. Multiplicidad y
unidad deben siempre encontrar
nuevamente su relación recíproca, y
esta relación debe incluirse de una
manera siempre nueva en las
cambiantes situaciones del mundo.
Hoy en día existe una nueva
polifonía de las culturas, en la cual
Europa ya no es más la única que
determina, sino que las comunidades
cristianas de los diversos continentes
están adquiriendo su propio peso, su
propio color. Debemos aprender
siempre de esta fusión de los
diversos componentes. Por esto
hemos desarrollado diversos
instrumentos; las llamadas “visitas
ad limina” de los obispos, que han



existido siempre, son en la
actualidad mucho más aprovechadas
para hablar con todas las instancias
de la Santa Sede y también conmigo.
Yo hablo personalmente con cada
obispo. Ya he hablado con casi todos
los obispos de África y con muchos
de los de Asia. Ahora vendrán los de
Europa central, Alemania, Suiza, y en
estos encuentros, en los que
precisamente el centro y las afueras
se encuentran juntos en un
intercambio franco, yo pienso que
crezca la correcta relación recíproca
en esta tensión equilibrada. Además
tenemos otros instrumentos, como el
Sínodo, o el Consistorio, que
mantendré regularmente y que
querría desarrollar. En ellos, aún no
teniendo un orden del día
importantísimo, se discutirán juntos
los problemas actuales, intentando
encontrar soluciones. Por un lado
sabemos que el Papa no es un
monarca absoluto, pero tiene que –
por decirlo de alguna forma-



personificar la totalidad que se une
en escucha de Cristo. Pero la
conciencia de la necesidad de una
instancia unificadora, que garantice
también la independencia de las
fuerzas políticas y que los
“cristianismos” no se identifiquen
demasiado con la nacionalidad, esta
conciencia precisamente, que
necesita de una tal instancia amplia
y superior, que cree unidad en la
integración dinámica del todo, y por
otro lado que acoja y promueva la
multiplicidad, esta conciencia es muy
fuerte. Por eso creo que se trata una
adhesión íntima al ministerio petrino
que se expresa en la voluntad de
desarrollarlo ulteriormente, de
forma que responda tanto a la
voluntad del Señor, como a las
necesidades de los tiempos.

Pregunta ZDF: Alemania como la
tierra de la Reforma está marcada
naturalmente y de forma
particular por las relaciones entre



las distintas confesiones. Las
relaciones ecuménicas son una
realidad sensible, que encuentra
siempre nuevas dificultades. ¿Qué
posibilidad ve de mejorar la
relación con la Iglesia evangélica, o
qué dificultad ve en este camino?

Benedicto XVI: Quizá sea importante
decir, antes que nada, que la Iglesia
evangélica presenta una notable
variedad. En Alemania tenemos, si
no me equivoco, tres comunidades
principales: Luteranos; Reformistas;
y la Unión Prusiana. Además hoy se
forman numerosas Iglesias libres
(Freikirchen) y, en el interior de las
Iglesias clásicas, movimientos, como
la “Iglesia confesante” entre otras.
Por lo tanto, se trata también de un
conjunto con muchas voces, con las
cuales tenemos que entrar en diálogo
en la búsqueda de unidad con
respecto a la multiplicidad de voces,
y con las que quiero colaborar. Creo
que lo primero que hay que hacer es



que en esta sociedad, todos juntos
nos preocupemos por hacer que sena
claras, de encontrar y de traducir en
hechos, las grandes directrices éticas,
para garantizar de este modo la
consistencia ética de la sociedad, sin
la cual ésta no puede llevar a cabo
las finalidades de la política, que son
la justicia para todos, una buena
convivencia y la paz. En este sentido
creo que ya se ha conseguido mucho,
que nosotros nos encontramos
realmente unidos bajo un pilar
cristiano común, frente a los grandes
desafíos morales. Naturalmente,
después hay que testimoniar a Dios
en el mundo, que tiene dificultades a
la hora de encontrarle, como ya
hemos dicho, y de hacer visible a
Dios en el rostro humano de
Jesucristo, y de ofrecer a los hombres
el acceso a esas fuentes, sin las cuales
la moral se aridece y pierde sus
referencias, y también donar la
felicidad, porque no estamos solos en
este mundo. Sólo de este modo nace



la felicidad ante la grandeza del
hombre, que no es un producto mal
conseguido de la evolución, sino
imagen de Dios. Nos tenemos que
mover en estos dos sentidos –por
decirlo de algún modo- el de las
grandes referencias éticas, y el que
muestra –a partir del interior y
orientándose hacía el- la presencia
de Dios, de un Dios concreto. Si lo
hacemos, y sobre todo, si en todos
nuestros agrupamientos singulares
buscamos no vivir la fe de forma
industrial, sino a partir de raíces más
profundas, entonces quizá no
lleguemos tan rápido a las
manifestaciones externas de unidad,
sino que maduraremos hacia una
unidad interior, que si Dios quiere
un día llegará también a
exteriorizarse.

Pregunta RV: Tema: la familia.
Hace un mes usted estuvo en
Valencia para celebrar el
Encuentro Mundial de las Familias.



Quien escuchó con atención –como
hemos intentado hacerlo desde
Radio Vaticana- se pudo dar cuenta
de que usted no pronunció la
palabra “matrimonio
homosexual”, no habló del aborto,
ni de la contraconcepción. Atentos
observadores se han dicho:
¡interesante! Evidentemente su
intención es anunciar la fe y no dar
la vuelta al mundo como “apóstol
de la moral”. ¿Nos puede hacer un
comentario al respecto?

Benedicto XVI: Claro que sí. Sobre
todo tengo que decir que tuve
solamente dos ocasiones de veinte
minutos para hablar. Teniendo tan
poco tiempo no se puede abarcar
todo. Sobre todo tenemos que saber
qué es lo que queremos decir, ¿no es
así? Y el cristianismo, el catolicismo,
no es un cúmulo de prohibiciones,
sino una opción positiva. Y es muy
importante que esto se vea
nuevamente, ya que hoy esta



conciencia ha desaparecido casi
completamente. Hemos oído tanto
hablar de lo que no está permitido
que ahora hay que decir. Pero
nosotros tenemos una idea positiva
que proponer: que el hombre y la
mujer están hechos el uno para el
otro, que la escala –por decirlo de
algún modo-: sexualidad, éros, ágape,
indica las dimensiones del amor y
sobre este camino crece desde
siempre el matrimonio, como
encuentro entre un hombre y una
mujer, culmen de la felicidad y de la
bendición, y después la familia, que
garantiza la continuidad entre
generaciones, en la que las
generaciones se reconcilian entre
ellas y en la que también las culturas
se pueden encontrar. Por lo tanto,
sobre todo es importante poner de
relieve lo que queremos. En segundo
lugar, se puede ver después también
el porqué nosotros no queramos
algo. Y yo creo que sea necesario ver
y reflexionar, ya que no se trata de



una invención católica el hecho de
que un hombre y una mujer estén
hechos el uno para el otro para que
la humanidad continúe a vivir: lo
saben todas las culturas. En relación
al aborto, no pertenece al sexto, sino
al quinto mandamiento: “No
matarás”. Y esto tenemos que
presuponerlo como obvio y tenemos
que rebatir siempre que la persona
se inicia en el seno materno y
permanece persona hasta su último
respiro. El hombre tiene que ser
respetado siempre como hombre.
Pero todo esto queda más claro si
antes hemos explicado lo positivo.

Pregunta DW: Santo Padre, mi
pregunta se une en cierto modo a
la del padre von Gemmingen. En
todo el mundo los creyentes
esperan de la Iglesia católica
respuestas a los problemas
globales más urgentes, como el
SIDA y la superpoblación. ¿Por qué
la Iglesia católica insiste tanto en



la moral en lugar de intentar
soluciones concretas para estos
problemas cruciales de la
humanidad, por ejemplo en el
continente africano?

Benedicto XVI: Ya, éste es el
problema: ¿insistimos realmente
tanto en la moral? Yo diría –cada vez
estoy más convencido tras mi diálogo
con los obispos africanos- que la
cuestión fundamental, si queremos
dar pasos adelante en este sentido, se
llama educación, formación. El
progreso puede ser progreso real
sólo si sirve a la persona y si la
propia persona crece, no crece sólo
su poder técnico, sino también su
capacidad moral. Y creo que el
verdadero problema de nuestra
situación histórica es el desequilibrio
entre el crecimiento increíblemente
rápido de nuestro poder técnico y el
de nuestra capacidad moral, que no
crece de forma proporcional. Por eso
la formación de la persona es la



verdadera receta, la llave de todo
diría, y ésta es también nuestra vida.
Y esta formación tiene –para
resumir- dos dimensiones. Sobre
todo, naturalmente, tenemos que
aprender, adquirir saber, capacidad,
“know-how” como se suele decir. En
esta dirección Europa, y en los
últimos decenios América, han hecho
mucho, y se trata de una cosa
importante. Pero si sólo se difunde el
“know-how”, si sólo se enseña como
se construyen y se usan las
máquinas, y como se emplean los
métodos de contracepción, entonces
no hay que maravillarse de que al
final nos encontremos con guerras y
con epidemias de SIDA. Porque
nosotros necesitamos dos
dimensiones: es necesaria al mismo
tiempo la formación del corazón –si
me puedo expresar de este modo-
con el que la persona adquiere
referencias y aprende también de
este modo a usar correctamente su
técnica. Y esto es lo que estamos



intentando hacer. En toda África, y
también en muchos países de Asia,
tenemos una gran red de escuelas de
todos los niveles, donde sobre todo se
puede aprender, adquirir verdadero
conocimiento, capacidad profesional,
y con ello alcanzar autonomía y
libertad. Pero en estas escuelas
nosotros intentamos precisamente
comunicar no sólo el “know-how”,
sino formar a personas que quieran
reconciliarse, que sepan que tenemos
que construir y no destruir, y que
tenemos las referencias necesarias
para saber convivir. En gran parte de
África, las relaciones entre
musulmanes y cristianos son
ejemplares. Los obispos han formado
comités comunes junto a los
musulmanes para ver cómo crear
paz en las situaciones de conflicto. Y
esta red de escuelas, de aprendizaje y
formación humana, que es muy
importante, viene completada por
una red de hospitales y de centros de
asistencia que alcanzan de forma



capilar a las aldeas más remotas. Y
en muchos lugares, a pesar de las
destrucciones de la guerra, la Iglesia
es la única fuerza que ha
permanecido intacta. ¡Ésta es una
realidad! Es donde se cura, donde se
cura también el SIDA, y por otro lado
se ofrece educación, que ayuda a
establecer relaciones justas con los
demás. Por eso creo que se debería
corregir la imagen según la cual
sembramos entorno a nosotros
rígidos. No. Precisamente en África
se trabaja mucho, para que las
diferentes dimensiones de la
formación se puedan integrar y así
sea posible la superación de la
violencia y también de las epidemias,
entre las que están también la
malaria y la tuberculosis.

Pregunta BR: Santo Padre, el
cristianismo se ha difundido por
todo el mundo partiendo de
Europa. Ahora, muchos piensan
que el futuro de la Iglesia se



encuentra en los otros continentes.
¿Es verdad? O en otras palabras,
¿qué futuro tiene el cristianismo
en Europa, donde parece que se
está reduciendo a asunto privado
de una minoría?

Benedicto XVI: Sobre todo yo querría
introducir algún matiz. En realidad,
como sabemos, el cristianismo nació
en Oriente Próximo, y durante
mucho tiempo su desarrollo
principal se quedó allí,
difundiéndose por Asia mucho más
de lo que nosotros pensamos tras los
cambios traídos por el Islam. Por
otro lado, justo por este motivo su eje
se trasladó sensiblemente hacia
Occidente y Europa, y Europa –
estamos orgullosos y nos alegramos-
ha desarrollado ulteriormente el
cristianismo en sus grandes
dimensiones también intelectual y
cultural. Pero creo que es importante
que recordemos a los cristianos de
Oriente, ya que es el periodo en el



que ellos, que han sido siempre una
minoría importante, en relación
fructuosa con el contexto
circunstante, ahora emigren. Existe
el peligro de que justo estos lugares
que dieron origen al cristianismo se
queden sin cristianos. Pienso que
debemos ayudar mucho para que se
puedan quedar. Pero ahora contesto
a su pregunta. Europa se ha
transformado sin lugar a dudas en el
centro del cristianismo y de su
movimiento misionero. Hoy los
demás continentes, las otras culturas,
entran con igual peso en el concierto
de la Historia del mundo. De este
modo crece el número de voces de la
Iglesia, y este es un bien. Es bueno
que se puedan expresar los
diferentes caracteres, los dones
propios de África, de Asia y de
América, en particular de América
Latina. Naturalmente, todos ellos
tocados no sólo por la palabra del
cristianismo, sino también por el
mensaje secular de este mundo, que



lleva también a los demás
continentes la prueba irrebatible que
hemos vivido en nosotros mismos.
Todos los obispos del resto del
mundo dicen: todavía necesitamos a
Europa, aunque Europa sea sólo una
parte de un todo más grande.
Todavía tenemos la responsabilidad
que nos da nuestra eeeeexperiencia,
de la ciencia teológica que ha sido
desarrollada aquí, de nuestra
experiencia litúrgica, de nuestras
tradiciones, y también de las
experiencias ecuménicas que hemos
acumulado: todo esto es muy
importante también para los otros
continentes. Por eso es necesario que
no nos rindamos, compadeciéndonos
y diciendo: “Ya está, somos sólo una
minoría, intentemos al menos
conservar nuestro número
reducido”; sino que tenemos que
conservar vivo el dinamismo, abrir
relaciones de intercambio, para que
en consecuencia de ahí nos lleguen
nuevas fuerzas. Hoy hay sacerdotes



indios y africanos en Europa,
también en Canadá, donde muchos
sacerdotes africanos trabajan de
modo muy intenso. Es un dar y
recibir recíprocos. Pero si nosotros
en un futuro recibimos más,
tendremos que continuar dando con
un valor y un dinamismo crecientes.

Pregunta ZDF: Se trata de un
argumento que ha sido ya tratado,
Santo Padre. Las sociedades
modernas en las decisiones
importantes sobre política y
ciencia no se orientan por los
valores cristianos y la Iglesia –lo
sabemos por las encuestas- está
considerada la mayor parte de las
veces sólo como una voz que
amonesta o que incluso frena. ¿La
Iglesia no debería salir de esta
posición defensiva y asumir una
actitud más positiva en lo
relacionado al futuro y a su
construcción?



Benedicto XVI: Diría que en
cualquier caso tenemos nuestro
deber de poner de relieve lo que
nosotros queremos de positivo. Y
esto sobre todo tenemos que hacerlo
a través del diálogo de culturas y de
religiones, ya que, como ya he dicho,
el continente africano, el alma
africana y también el alma asiática
están horrorizadas ante la frialdad
de nuestra racionalidad. Es
importante que vean que aquí no
hay sólo esto. De forma recíproca es
importante que nuestro mundo
laicista se dé cuenta de que la fe
cristiana no es un impedimento, sino
un puente para el diálogo con los
otros mundos. No es justo pensar que
la cultura puramente racional,
gracias a su tolerancia, tenga un
acercamiento más fácil a las otras
religiones. Le falta en gran parte “el
órgano religioso” y con este el punto
de enganche a partir del cual y hacia
el cual los otros quieren entrar en
relación. Por eso debemos y podemos



mostrar que justo por la nueva
interculturalidad en la que vivimos
la pura racionalidad desenganchada
de Dios no es suficiente, sino que es
necesaria una racionalidad más
amplia, que ve a Dios en armonía con
la razón, y es consciente de que la fe
cristiana que se ha desarrollado en
Europa es también un medio para
hacer confluir juntas razón y cultura
y para integrarlas también con las
acciones en una visión unitaria y
comprensiva. En este sentido creo
que tenemos un gran deber, es decir,
mostrar que esta Palabra, que
nosotros poseemos, no pertenece –
por decirlo de algún modo- a los
trastos de la historia, sino que es
necesaria precisamente hoy.

Pregunta RV: Santo Padre,
hablemos de sus viajes. Usted está
en el Vaticano, posiblemente le
cueste estar un poco lejos de la
gente y separado del mundo,
también aquí en el bellísimo



ambiente de Castelgandolfo. Pero
usted dentro de poco tendrá 80
años. ¿Piensa, con la ayuda de
Dios, poder realizar muchos
viajes? ¿Tiene idea de los que
piensa realizar? ¿A Tierra Santa,
Brasil? ¿Lo sabe?

Benedicto XVI: Verdaderamente no
estoy tan solo. Efectivamente existen
– por decirlo de alguna manera – las
murallas que dificultan el acceso,
pero hay una “familia pontificia”,
todos los días muchas visitas, en
particular cuando estoy en Roma.
Llegan obispos, otras personas, hay
visitas de Estado, de personalidades
que quieren hablar conmigo también
personalmente y no solamente de
cuestiones políticas. En este sentido
hay una multiplicidad de encuentros
que gracias a Dios se me dan
continuamente. Y es también
importante que la sede del Sucesor
de Pedro sea un lugar de encuentro,
¿no es verdad? Desde el tiempo de



Juan XXIII, después el péndulo ha
cambiado en otra dirección: son los
papas los que han comenzado a
visitar. Debo decir que no me siento
tan fuerte como para anotar en la
agenda muchos y grandes viajes,
pero donde estos permiten dirigir un
mensaje, donde – digamos así –
responden a un verdadero deseo, los
quisiera hacer, con la “dosis” que me
es posible. Alguna cosa está ya
prevista: el próximo año en Brasil
hay un encuentro del CELAM, el
consejo Episcopal Latino Americano,
y pienso que estar allí será un paso
importante en el contexto de las
vicisitudes que América del Sur está
viviendo intensamente, y para
reforzar la esperanza que está viva
en aquella región. Después quisiera
ir a Tierra Santa, y espero poder
visitarla en tiempo de paz, y del resto
veremos que me reserva la
Providencia.



Pregunta RV: Permítame insistirle.
Los austriacos hablan también
alemán y Le esperan en Mariazell.

Benedicto XVI: Sí, ha sido
concordado. Yo lo he prometido
sencillamente, de manera un poco
imprudente. Es un lugar que me ha
gustado tanto que he dicho: sí,
volveré a la Magna Mater Austriae.
Naturalmente, esto se ha convertido
inmediatamente en una promesa,
que mantendré, y la mantendré con
gusto.

Pregunta RV: Insisto todavía. Yo Le
admiro cada miércoles, cuando
celebra la audiencia general. Hay
50.000 personas. Debe ser cansino,
muy cansino. ¿Usted consigue
resistir?

Benedicto XVI: Sí, el Buen Dios me da
la fuerza necesaria. Y cuando se ve la
acogida cordial, naturalmente se
siente uno animado.



Pregunta DW: Santo Padre, usted
acaba de decir que ha hecho una
promesa un poco imprudente.
¿Quiere decir que a pesar de Su
ministerio, con sus abundantes
vínculos protocolarios, no se deja
arrebatar la espontaneidad?

Benedicto XVI: Por lo menos, lo
intento. Además, aunque las cosas
puedan estar concretadas, yo
quisiera conservar y realizar
también alguna cosa personal.

Pregunta BR: Santo Padre, las
mujeres son muy activas en las
diversas funciones en la Iglesia
católica. ¿Su aportación no
quedaría más visible, también, en
lugares de mayor responsabilidad
en la Iglesia?

Benedicto XVI: Sobre este argumento
naturalmente se reflexiona mucho.
Como usted sabe, nosotros pensamos
que nuestra fe, la constitución del
Colegio de los Apóstoles, nos obliga y



no nos permite conferir la
ordenación sacerdotal a las mujeres.
Pero además no hay que pensar que
en la Iglesia la única posibilidad de
tener un papel sea la de ser
sacerdote. En la historia de la Iglesia
hay muchísimos deberes y funciones.
Para comenzar, las hermanas de los
Padres de la Iglesia, para llegar a la
Edad Media, cuando grandes mujeres
han desarrollado un papel
determinante, hasta la época
moderna. Pensemos en Ildegarda de
Bingen, que con fuerza protestaba
respecto a los obispos y del Papa; a
Catalina de Siena y a Brígida de
Suecia. También en los tiempos
modernos las mujeres deben – y
nosotros con ellas – buscar por
decirlo de alguna manera su justo
lugar. Hoy, están bien presentes
también en los Dicasterios de la
Santa Sede. Pero existe un problema
jurídico: el de la jurisdicción, es decir
el hecho que según el Derecho
Canónico el poder de tomar



decisiones jurídicamente vinculantes
va unido al Orden sagrado. Desde
este punto de vista hay límites, pero
creo que las mismas mujeres, con su
empuje y su fuerza, con su
superioridad, con aquella que
definiría su “potencia espiritual”,
sabrán hacerse espacio. Y nosotros
deberemos intentar ponernos a la
escucha de Dios, para que no seamos
nosotros a impedirlo, es más nos
alegramos de que el elemento
femenino obtenga en la Iglesia el
pleno lugar de eficacia que le
conviene, comenzando por la Madre
de Dios y de María Magdalena.

Pregunta: Santo Padre, en estos
tiempos se habla de una nueva
fascinación del catolicismo. ¿De
qué y de dónde sale la vitalidad y
la capacidad de futuro de esta
institución, por otra parte
antiquísima?



Benedicto XVI: Diría que ya todo el
pontificado de Juan Pablo II ha
impactado a los hombres y les ha
reunido. Aquello que ha ocurrido en
ocasión de su muerte permanece
como muy especial históricamente:
como cientos de miles de personas se
dirigían disciplinadamente hacia la
Plaza de San Pedro, permanecían de
pie por horas, y en lugar de
desfallecer resistían movidas por una
fuerza interior. Y después, lo hemos
revivido en ocasión de mi
pontificado y después en Colonia. Es
muy hermoso que la experiencia de
la comunidad se convierta al mismo
tiempo en una experiencia de fe, que
se haga experiencia de la comunidad
no solamente en un lugar cualquiera,
sino que esta experiencia se
convierta en más viva y de al
catolicismo su luminosidad intensa
precisamente allí donde son los
lugares de la fe. Naturalmente esto
debe durar también en la vida
cotidiana. Las dos cosas deben ir



juntas. Por una parte los grandes
momentos, en los que se
experimenta que es hermoso estar
aquí, que el Señor está presente y
que nosotros formamos una gran
comunidad reconciliada más allá de
todos los confines. Pero después
desde aquí es menester también
coger el empuje, para resistir
durante las fatigosas peregrinaciones
cotidianas, y vivir a partir de estos
puntos luminosos y orientarse hacia
ellos, y saber invitar también a otros
a formar parte de la comunidad en
camino. Pero quiero aprovechar esta
ocasión para decir: yo me siento
enrojecer por todo aquello que se
hace en preparación a mi visita, por
todo aquello que la gente está
haciendo. Mi casa ha sido pintada
nuevamente, una escuela profesional
ha rehecho el recinto. El profesor de
religión evangélico ha colaborado
para mi recinto. Estos son pequeños
particulares, pero son la señal de lo
muchísimo que se hace. Todo esto lo



encuentro extraordinario, y no me
refiero a mi mismo, lo considero
signo de una voluntad de pertenecer
a esta comunidad en la fe y de servir
todos a otro. Demostrar esta
solidaridad y dejarse inspirar en esto
por el Señor: Es una cosa que me
afecta y por ello quiero también dar
gracias de todo corazón.

Pregunta: Santo Padre, usted ha
hablado de la experiencia de la
comunidad. Usted vendrá ahora a
Alemania, ya por segunda vez tras
Su elección. En la Jornada Mundial
de la Juventud, y posiblemente
también, por otra cuestión, por el
campeonato mundial de fútbol, la
atmósfera ha cambiado en cierto
sentido. Se tiene la impresión de
que los alemanes se han vuelto
más abiertos al mundo, más
tolerantes, más alegres. ¿Qué les
desea Usted a los alemanes?



Benedicto XVI: Diría que
naturalmente con el final de la
segunda Guerra Mundial comenzó
una transformación interior de la
sociedad alemana, también la
mentalidad alemana, que ha sido
reforzada además por la
reunificación. Nosotros nos hemos
inserido mucho más profundamente
en la sociedad mundial y
naturalmente hemos sido
transformados por esta mentalidad.
Y de esta forma salen a la luz
también aspectos del carácter
alemán del que antes los demás
desconocían. Y posiblemente hemos
sido caracterizados un poco como si
todos fuéramos siempre
disciplinados y reservados, cosa que
también tiene su fundamento. Pero si
ahora se ve mejor aquello que todos
estamos viendo, lo encuentro
hermoso: los alemanes no solamente
son reservados, puntuales y
disciplinados, también son
espontáneos, alegres y hospitalarios.



Esto es muy bonito. Y esto deseo: que
estas virtudes crezcan todavía, y que
reciban empuje y permanencia
también en la fe cristiana.

Pregunta RV: Santo Padre, su
Predecesor declaró beatos y santos
a un grandísimo número de
cristianos. Algunos piensan, que
demasiados. Aquí mi pregunta: las
beatificaciones y las
canonizaciones aportan a la Iglesia
algo de nuevo, sólo si las personas
pueden ser consideradas como
verdaderos modelos. Alemania da
relativamente pocos santos y
beatos respecto a otros países. ¿Se
puede hacer algo para que esta
dimensión pastoral se desarrolle, y
para que la necesidad de
beatificaciones y canonizaciones
den un verdadero fruto pastoral?

Benedicto XVI: Al inicio yo también
era de la idea de que la gran cantidad
de beatificaciones casi nos aplastase



y que a lo mejor era necesario elegir
más figuras que entrasen más
claramente en nuestra conciencia.
Entre tanto he descentralizado las
beatificaciones, para que se hagan
más visibles estas figuras en los
lugares específicos a los que estas
pertenecen. Quizá un santo de
Guatemala no interesa en Alemania
y viceversa, uno de Altötting quizá
no interesa en Los Ángeles, ¿no es
así? Además creo que esta
descentralización sea afín a la
colegialidad del episcopado, con su
estructura colegial, y que sea una
cosa oportuna justamente para
poner de relieve que los diferentes
países tienen sus propias figuras y
que estas son eficaces en particular
en sus propios países. También he
observado, que estas beatificaciones
en diferentes lugares, tocan a
innumerables personas y que la
gente dice: “¡Finalmente es uno de
nosotros!” y va a él y vuelve
inspirada. El beato pertenece a ellos,



y nosotros estamos contentos de que
haya muchos. Y si gradualmente
también nosotros, con el desarrollo
de la sociedad mundial, les
conocemos mejor, es hermoso. Pero
sobre todo es importante que
también en este campo exista la
multiplicidad y por eso es
importantísimo que también
nosotros en Alemania aprendamos a
conocer a nuestras propias figuras y
a alegrarnos de ellas. Cerca de estas
están las canonizaciones de las
figuras más grandes, que son de
relieve para toda la Iglesia. Yo diría
que cada Conferencia episcopal
debería elegir, debería ver que es
apto para nosotros, que nos
transmite realmente algo y deberían
volverse visibles estas figuras –no
demasiado numerosas- que dejan
una profunda impresión. Pueden
hacerlo a través de la catequesis, la
predicación, quizá se podrían
presentar también a través de una
película. Puedo imaginarme películas



muy hermosas. Yo naturalmente sólo
conozco muy bien a los Padres de la
Iglesia: una película sobre Agustín,
también una sobre Gregorio
Nacianceno y su particular figura, su
escapar continuo de las
responsabilidades cada vez mayores
que le venían asignadas etc.… Hay
que estudiar: no existen sólo
situaciones desagradables entorno a
las cuales hablan tantas películas
nuestras, sino que hay figuras
maravillosas de la historia, que no
son para nada aburridas, y que son
de gran actualidad. Por último, hay
que intentar no cargar demasiado a
la gente, y hacer visible para muchos
las figuras que son actuales y que nos
inspiran.

Pregunta DW: ¿Historias en las que
haya también humor? En 1989 en
Múnich se le hizo entrega de la
condecoración de la Orden Kart
Valentin. ¿Qué papel juega en la



vida de un Papa el humor y la
ligereza del ser?

Benedicto XVI: (ríe) Yo no soy un
hombre al que le vienen a la mente
chistes continuamente. Pero saber
ver también el aspecto divertido de
la vida y la dimensión feliz y no
tomarse todo de forma trágica, esto
lo considero muy importante, y diría
que es también necesario para mi
ministerio. Un escritor dijo que los
ángeles pueden volar porque no se
toman demasiado en serio. Y
nosotros quizá podríamos volar un
poco más, sino no nos diéramos tanta
importancia.

Pregunta: Cuando se tiene un
deber tan importante como el
suyo, Santo Padre, se es
automáticamente observado. Los
demás hablan de usted. Y leyendo,
me sorprendió lo que dicen
muchos observadores: que el Papa
Benedicto es una personalidad



diferente al cardenal Ratzinger.
¿Cómo se ve a si mismo?, si me
puedo permitir hacerle esta
pregunta.

Benedicto XVI: He sido ya seccionado
en diferentes ocasiones: como
profesor durante un primer periodo
y el periodo intermedio, como
cardenal primero y en el periodo
sucesivo. Ahora llega una nueva
división. Naturalmente, las
circunstancias y las situaciones y
también los hombres influyen, ya
que se asumen responsabilidades
diferentes. Pero –digamos así- mi
personalidad fundamental y mi
visión fundamental han crecido,
pero en todo aquello que es esencial
se han quedado intactas, y me alegro
de que ahora se pongan de relieve
aspectos que antes nadie notaba.

Pregunta: ¿Se podría decir que su
deber le gusta, que no supone un
peso para usted?



Benedicto XVI: Esto sería decir
demasiado, porque en realidad
resulta cansado, pero de todas
formas intento encontrar la felicidad
también en esto.

Conclusión (Bellut – ZDF): En mi
nombre y en el de mis compañeros, le
agradezco muy sinceramente esta
entrevista, esta primicia mundial.
Estamos orgullosos de su próxima
visita sea a Alemania, a Baviera.
¡Hasta pronto!

Traducción por cortesía de la
Santa Sede, publicada por la
Deutsche-Welle

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/benedicto-xvi-
tenemos-un-mensaje-positivo-que-

proponer/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/benedicto-xvi-tenemos-un-mensaje-positivo-que-proponer/
https://opusdei.org/es/article/benedicto-xvi-tenemos-un-mensaje-positivo-que-proponer/
https://opusdei.org/es/article/benedicto-xvi-tenemos-un-mensaje-positivo-que-proponer/
https://opusdei.org/es/article/benedicto-xvi-tenemos-un-mensaje-positivo-que-proponer/

	Benedicto XVI: "Tenemos un mensaje positivo que proponer"

