
opusdei.org

El mensaje y legado
social de san
Josemaría a 50 años
de su paso por
América

Conferencia pronunciada por
mons. Mariano Fazio, vicario
auxiliar del Opus Dei, durante
la segunda edición de Be Do
Care, en Sao Paolo (Brasil), el
día 10 de octubre de 2024.

20/12/2024



ÍNDICE

Llamada universal a la
santidad, en medio del mundo,
en todos los ámbitos sociales
Unidad de vida
Formación en doctrina social de
la Iglesia
Sentido de responsabilidad
Amor a la libertad, pluralismo
Capacidad de diálogo
Espíritu de servicio. Gobernar
es servir
Compasión y acción

Descarga el texto de la
conferencia 

PDF ► El mensaje y legado social de
san Josemaría a 50 años de su paso
por América.

1. 

2. 
3. 

4. 
5. 
6. 
7. 

8. 

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144844125952.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144844125952.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144844125952.pdf


Epub ► El mensaje y legado social de
san Josemaría a 50 años de su paso
por América.

Mobi ► El mensaje y legado social de
san Josemaría a 50 años de su paso
por América.

Google Books ► El mensaje y legado
social de san Josemaría a 50 años de
su paso por América.

Apple Books ► El mensaje y legado
social de san Josemaría a 50 años de
su paso por América.

1. Llamada universal a la
santidad, en medio del
mundo, en todos los ámbitos
sociales

El mensaje que san Josemaría había
recibido de Dios el 2 de octubre de

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144855773152.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144855773152.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144855773152.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144914389955.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144914389955.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/el-mensaje-y-legado-social-de-san-josemaria-a-50-anos-de-su-paso-por-america-latina20250204144914389955.mobi
https://play.google.com/store/books/details?id=Oc43EQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=Oc43EQAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=Oc43EQAAQBAJ
http://books.apple.com/us/book/id6739423031
http://books.apple.com/us/book/id6739423031
http://books.apple.com/us/book/id6739423031


1928 se centraba en la llamada a la
santidad en medio del mundo a
través del trabajo profesional y de las
circunstancias ordinarias del
cristiano. Todos los cristianos están
llamados a la santidad en virtud del
bautismo, y para la inmensa mayoría
de los hombres no se requiere
“salirse de su sitio” para tender hacia
ella. El mundo —la vida corriente,
con sus ámbitos característicos del
trabajo profesional, la familia y los
deberes de estado en la sociedad civil
— es el habitat donde el cristiano se
identifica con Cristo. La santificación
de la vida ordinaria exige el auxilio
de la gracia y de la relación personal
con Dios. Al mismo tiempo, la vida
espiritual misma necesariamente se
inserta y hace referencia a las
circunstancias normales del existir
en medio del mundo.

El Señor espera que nos
santifiquemos y hagamos apostolado
en el seno de nuestra familia, en



nuestro lugar de trabajo, en los
círculos de amistades, en las
iniciativas sociales en las que
estamos metidos, en nuestro pueblo,
ciudad, región y país. Siempre con
una visión universal, católica, que
nos hace ver con los ojos de la fe que
el influjo que podemos tener en
nuestro ambiente puede llegar hasta
los confines del mundo. Pero hay que
empezar por lo que tenemos al
alcance de la mano. Si no
aprovechamos nuestras
circunstancias inmediatas, caeríamos
en visiones imaginarias que
impedirían toda fecundidad
apostólica.

Pongamos un ejemplo literario. En 
Casa desolada, una de las mejores
novelas salidas de la pluma de
Charles Dickens, hay un personaje
grotesco: Mrs. Jellyby. Esta señora
representa a aquellas personas que
están obsesionadas por ayudar a
todo el mundo —cuanto más lejos de



sus circunstancias vitales esté ese
mundo, mejor— pero se olvidan de
que tienen personas necesitadas
junto a sí, muchas veces en su misma
casa, en su comunidad de vecinos o
en su propia ciudad.

Mrs. Jellyby dedica todas las horas
del día a escribir cartas, contestarlas,
organizar reuniones con el fin de
ayudar a una misión en África: 
Borrioboola-Gha. Es madre de
familia numerosa, pero sus hijos
viven en medio del desorden y de la
suciedad. Nadie se ocupa de ellos, y
cuando reclaman la atención de su
madre, ésta les reprocha que «no se
interesan de los grandes problemas
del mundo». En el fondo, según Mrs.
Jellyby, sus hijos son unos egoístas.
También su marido es víctima de la
preocupación por la misión africana
de su esposa. Vive aislado, en medio
de problemas financieros terribles,
sin nadie que se preocupe por él.
Mrs. Jellyby se desentiende de los



problemas familiares, porque su
preocupación radica en los pobres
africanos que tienen tantas
necesidades materiales y
espirituales. Preocupación, por otro
lado, ingenua, pues se dedica a tejer
abrigos de lana, que poco uso
tendrían en los calores tropicales de
África[1].

En realidad, la egoísta es ella: su celo
por África es un escapismo para no
enfrentar los problemas y
necesidades ordinarios de todos los
días: preparar la comida, limpiar la
casa, mantener el orden en medio de
una familia numerosa, cuidar a un
hijo enfermo, consolar al que está
triste, animar a la hija que tiene
dificultades sentimentales, servir de
apoyo a su marido en los momentos
de crisis económica, mejorar la
convivencia con sus vecinos, etc.

El Señor nos llama a santificar la
vida ordinaria, incluidos todos los



aspectos de la vida social, con un
sano realismo sobrenatural.
Queremos cambiar el mundo, pero
hemos de comenzar por cambiar
nuestro propio corazón y el ambiente
que nos rodea. Para esta obra de
santificación hay dos condiciones
necesarias: que mostremos
coherencia en nuestros actos con la
fe que profesamos, y que nos
formemos suficientemente para
regirnos por los principios del
Evangelio, que tanta luz echan sobre
los caminos para alcanzar el bien
común de la sociedad. Pasemos a
analizar estas dos condiciones.

Volver al índice

2. Unidad de vida

En las circunstancias ordinarias
seguramente hemos visto —en



nuestra vida o en la de nuestros
parientes, amigos o vecinos—
incoherencias entre la moral natural
o la doctrina cristiana y las
actuaciones en la vida social de
muchos católicos. Personas que no
respetan las leyes de tránsito, que
mienten en su declaración
impositiva, que se hacen eco de
calumnias infundadas o que
simplemente tratan con desprecio a
quienes ocupan un lugar más
humilde en la escala social. Todo esto
representa un obstáculo obvio para
la búsqueda del bien común con
sentido cristiano.

Hace ya muchos años, escribía el
santo aragonés: «Es frecuente, en
efecto, aun entre católicos que
parecen responsables y piadosos, el
error de pensar que sólo están
obligados a cumplir sus deberes
familiares y religiosos, y apenas
quieren oír hablar de deberes
cívicos. No se trata de egoísmo: es



sencillamente falta de formación,
porque nadie les ha dicho nunca
claramente que la virtud de la piedad
—parte de la virtud cardinal de la
justicia— y el sentido de la
solidaridad cristiana se concretan
también en este estar presentes, en
este conocer y contribuir a resolver
los problemas que interesan a toda la
comunidad»[2].

La llamada a la santidad en medio
del mundo lleva, como una de sus
consecuencias más importantes, a
encarnar lo que san Josemaría
llamaba “unidad de vida”. Las
personas incoherentes en su
actuación con su fe podrían ser
calificadas de hombres o mujeres con
una doble personalidad o, utilizando
una palabra muy citada en los
Evangelios, personas con doblez y
engaño.

Concluye san Josemaría: «Es, pues,
necesario imitar a Jesucristo para



darlo a conocer con nuestra vida.
Sabemos que Cristo se hizo hombre a
fin de introducir a todos los hombres
en la vida divina, para que —
uniéndonos a Él— viviésemos
individual y socialmente la vida de
Dios»[3]. Nótese que se habla de vivir
“socialmente” la vida de Dios.

Volver al índice

3. Formación en doctrina
social de la Iglesia

Acabamos de ver cómo san
Josemaría señalaba que la ignorancia
es uno de los factores que explican la
falta de compromiso social de los
católicos. Junto a la unidad de vida,
otra implicación de la llamada a la
santidad en medio de las relaciones
sociales es el conocimiento de la
doctrina social de la Iglesia. Citemos



textualmente al santo aragonés: «Os
diré, a este propósito, cuál es mi gran
deseo: querría que, en el catecismo
de la doctrina cristiana para los
niños, se enseñara claramente cuáles
son estos puntos firmes, en los que
no se puede ceder, al actuar de un
modo o de otro, en la vida pública; y
que se afirmara, al mismo tiempo, el
deber de actuar, de no abstenerse, de
prestar la propia colaboración para
servir con lealtad y con libertad
personal, al bien común. Es éste un
gran deseo mío, porque veo que así
los católicos aprenderían esas
verdades desde niños, y sabrían
practicarlas luego cuando fueran
adultos»[4]. Gracias a Dios, eso es ya
una realidad en el Catecismo de la
Iglesia Católica y en el Compendio de
doctrina social de la Iglesia.

El papa Francisco también se hace
eco de esta misma preocupación. En
su encíclica Fratelli tutti expresa su
pena por la confusión que tienen



muchos cristianos en materias
sociales, como los que apoyan
nacionalismos cerrados, xenofobias y
desprecios por el que es diferente. El
remedio es la formación: «La fe, con
el humanismo que encierra, debe
mantener vivo un sentido crítico
frente a estas tendencias, y ayudar a
reaccionar rápidamente cuando
comienzan a insinuarse. Para ello es
importante que la catequesis y la
predicación incluyan de modo más
directo y claro el sentido social de la
existencia, la dimensión fraterna de
la espiritualidad, la convicción sobre
la inalienable dignidad de cada
persona y las motivaciones para
amar y acoger a todos»[5].

Quien desee impregnar las
estructuras terrenales del espíritu de
Cristo necesariamente debe formarse
para no equivocar el camino. El
Evangelio echa una luz intensa para
comprender el proyecto de Dios
sobre la organización social, la



familia, la economía, la cultura.
Benedicto XVI hablaba con
frecuencia de los “principios no
negociables” que el cristiano
coherente debe defender para
acercar este mundo lo más posible al
proyecto divino sobre el mismo. Pero
si hay principios “no negociables”
también hay muchas cosas que son
negociables, objeto de tratativas, de
diálogo, de búsqueda de consensos,
etc. Distinguir las cosas unidas
esencialmente a la fe de las cosas
opinables es fundamental para
contribuir a la construcción de una
sociedad cada vez más acorde a los
planes de Dios. Y para distinguir
correctamente hay que formarse
bien.

San Josemaría no pretendía que
todos los ciudadanos fueran
profesionales de la política o de las
ciencias sociales, pero auspiciaba
que todos tuvieran «un mínimo de
conocimiento de los aspectos



concretos que adquiere el bien
común de la sociedad, en la que vive
cada uno, en unas circunstancias
históricas determinadas; y también
se puede exigir un mínimo de
comprensión de la técnica —de las
posibilidades reales, limitadas— de
la pública administración y del
gobierno civil, porque sin esta
comprensión no puede haber crítica
serena y constructiva ni opiniones
sensatas»[6].

En Italia hay un dicho popular que
dice así: Piove. Governo ladro!
(Llueve. ¡Gobierno ladrón!). La
crítica fácil, la protesta gratuita, las
reivindicaciones desorbitadas, que
están tan al orden del día en la vida
política, en la opinión pública y en
las redes sociales, en nada
contribuyen a la búsqueda del bien
común. Seguir el consejo de san
Josemaría de formarnos bien y de
procurar entender con empatía el
mundo que nos circunda crearía un



ambiente de paz, de justicia y de
comprensión que sí ayudarían al
bien social de la comunidad.

Volver al índice

4. Sentido de responsabilidad

En el Evangelio son numerosas las
llamadas que el Señor dirige a sus
discípulos para que tomen
conciencia de la responsabilidad que
les compete sobre el mundo. El
cristiano ha de ser sal y luz, fermento
en la masa. La parábola de los
talentos, en la que el Señor nos pide
hacer fructificar nuestras
capacidades en servicio de nuestros
hermanos se encuentra entre las más
comentadas por la tradición de la
Iglesia, pues es siempre un
despertador para evitar la pasividad
y la indolencia. La leemos en el



capítulo XXV de san Mateo, en donde
se encuentra también la descripción
del Juicio Universal: el Señor pedirá
cuenta estrecha de cómo nos hicimos
cargo, de cómo fuimos responsables
de nuestros prójimos, especialmente
de los más necesitados.

La parábola del buen samaritano es
otro despertador de nuestra
responsabilidad para con todos. El
papa Francisco comenta que «esta
parábola es un ícono iluminador,
capaz de poner de manifiesto la
opción de fondo que necesitamos
tomar para reconstruir este mundo
que nos duele. Ante tanto dolor, ante
tanta herida, la única salida es ser
como el buen samaritano. Toda otra
opción termina o bien al lado de los
salteadores o bien al lado de los que
pasan de largo, sin compadecerse del
dolor del hombre herido en el
camino. La parábola nos muestra con
qué iniciativas se puede rehacer una
comunidad a partir de hombres y



mujeres que hacen propia la
fragilidad de los demás, que no dejan
que se erija una sociedad de
exclusión, sino que se hacen
prójimos y levantan y rehabilitan al
caído, para que el bien sea común. Al
mismo tiempo, la parábola nos
advierte sobre ciertas actitudes de
personas que sólo se miran a sí
mismas y no se hacen cargo de las
exigencias ineludibles de la realidad
humana»[7].

Unidad de vida y formación en la
doctrina —siempre fundamentadas
en una vida espiritual sincera—
fortalecerán nuestro sentido de
responsabilidad social. Hay que dejar
de lado la pasividad, la comodidad, y
cargar sobre nuestros hombros este
mundo nuestro, tan lleno de
necesidades, de injusticias, de
sufrimientos. «Vuestro amor a todos
los hombres os debe llevar a afrontar
los problemas temporales con
valentía, según vuestra conciencia.



No tengáis miedo al sacrificio, ni a
asumir cargas pesadas. Ningún
acontecimiento humano puede seros
indiferente, antes al contrario todos
deben ser ocasión para hacer bien a
las almas y facilitarles el camino
hacia Dios»[8].

La principal manifestación del
sentido de responsabilidad social
radica en el cumplimiento de
nuestras obligaciones de estado:
trabajar bien, con toda la perfección
de que seamos capaces, para prestar
el servicio que nuestros
conciudadanos esperan en justicia de
nosotros; crear un ambiente familiar
apto para formar en virtudes a los
hijos, futuros ciudadanos
responsables; respetar las leyes y los
ordenamientos jurídicos válidos para
que la convivencia sea ordenada y
pacífica. Ahí nos espera el Señor, y
así podremos contribuir eficazmente
al bien común. Mons. Fernando
Ocáriz se refería al carácter



transformador del trabajo: «El
trabajo santificado es siempre una
palanca de transformación del
mundo, y el medio habitual a través
del cual se deberían producir los
cambios que dignifican la vida de las
personas, de modo que la caridad y
la justicia empapen verdaderamente
todas las relaciones. El trabajo así
realizado podrá contribuir a
purificar las estructuras de pecado,
convirtiéndolas en estructuras donde
el desarrollo humano integral sea
una posibilidad real»[9].

Volver al índice

5. Amor a la libertad,
pluralismo

El bien común implica crear las
circunstancias para que cada
persona pueda alcanzar su plenitud



en la vida personal y de relación con
los demás. Para ello es necesario
garantizar amplios ámbitos de
libertad. No es este el momento para
detenernos en todos los aspectos de
la libertad: solo señalamos que la
plenitud de la vida humana es el
Amor —con mayúscula, que se
identifica con Dios—, y sin libertad
no podremos amar.

En muchas sociedades
contemporáneas la libertad sufre un
menoscabo preocupante. A fuerza de
imponer lo supuestamente “correcto”
desde una perspectiva cerrada al
espíritu, dicha libertad se ve
limitada, y muchas personas caen en
una espiral del miedo y el silencio
para no quedar fuera de juego, como
ha sucedido con la llamada cultura
de la cancelación que están
denunciando los rectores de algunas
de las universidades más destacadas
de los Estados Unidos. En algunas
latitudes se imponen dictaduras de



un signo o de otro, impregnadas de
ideologías totalitarias, que impiden
expresar los pensamientos que no
coincidan con la doctrina oficial, bajo
pena de prisión. Más grave aún son
los intentos de negar la libertad
religiosa a los ciudadanos, ejerciendo
una persecución sistemática a los
que no comparten el credo único
oficial de una sociedad basada en el
fundamentalismo. No se trata solo
del fundamentalismo religioso:
también el laicismo peca de
totalitario cuando impide las
manifestaciones públicas de una fe
religiosa.

A san Josemaría le gustaba el aire
limpio y el agua clara. Allí donde se
niega la libertad, el ambiente social
se llena de oscuridades y el agua que
debería correr libérrima para saciar
la sed de los ciudadanos se estanca y
se pudre. Por eso, una de las
características más sobresalientes de
sus enseñanzas—y no solo en la



dimensión social—era precisamente
su amor a la libertad. Afirmaba con
fuerza que hay un ámbito libérrimo
en la persona humana en la que solo
puede entrar el mismo interesado y
Dios, y que siempre ha de ser
respetado: la intimidad de las
conciencias. El respeto irrestricto por
el sagrario íntimo de las conciencias
le llevaba a defender la libertad en
materia religiosa. Mantuvo
relaciones de auténtica amistad con
personas de todo credo o sin credo
alguno, y estaba dispuesto a dar la
vida para defender la libertad de sus
conciencias. Sostuvo un filial
forcejeo con la Santa Sede para que
permitieran que en el Opus Dei
pudiera haber cooperadores no
católicos, e incluso no cristianos. Se
llenó de alegría con la declaración
sobre la libertad religiosa Dignitatis
humanae, del Concilio Vaticano II.
Parafraseando la declaración
magisterial, afirmaba: «Yo defiendo
con todas mis fuerzas la libertad de



las conciencias, que denota que a
nadie le es lícito impedir que la
criatura tribute culto a Dios. Hay que
respetar las legítimas ansias de
verdad: el hombre tiene obligación
grave de buscar al Señor, de
conocerle y de adorarle, pero nadie
en la tierra debe permitirse imponer
al prójimo la práctica de una fe de la
que carece; lo mismo que nadie
puede arrogarse el derecho de hacer
daño al que la ha recibido de
Dios»[10].

Junto a la libertad religiosa, san
Josemaría defendía la libertad de
todos los cristianos para defender sus
opiniones en las materias que Dios
ha dejado al libre albedrío de los
hombres. Fomentaba un clima vital
abierto, en el que cada uno pudiera
manifestarse sencillamente como
era, y en el que se respetaran las
opiniones de unos y otros. Detestaba
la tiranía, «porque es contraria a la
dignidad de la persona humana»[11], y



manifestaba un gran respeto por el
pluralismo en lo opinable, ya se
tratase de temas políticos, sociales,
económicos, culturales, deportivos:
en definitiva, en el ancho mundo de
lo no dogmático. Leemos en Surco:
«Qué triste cosa es tener una
mentalidad cesarista, y no
comprender la libertad de los demás
ciudadanos, en las cosas que Dios ha
dejado al juicio de los hombres»[12].

En un artículo publicado en el diario 
ABCde Madrid el 2 de noviembre de
1969, san Josemaría se expresaba de
este modo: «Dios, al crearnos, ha
corrido el riesgo y la aventura de
nuestra libertad. Ha querido una
historia que sea una historia
verdadera, hecha de auténticas
decisiones, y no una ficción ni un
juego. Cada hombre ha de hacer la
experiencia de su personal
autonomía, con lo que eso supone de
azar, de tanteo y, en ocasiones, de
incertidumbre. No olvidemos que



Dios, que nos da la seguridad de la fe,
no nos ha revelado el sentido de
todos los acontecimientos humanos.
Junto con las cosas que para el
cristiano están totalmente claras y
seguras, hay otras —muchísimas—
en las que sólo cabe la opinión: es
decir, un cierto conocimiento de lo
que puede ser verdadero y oportuno,
pero que no se puede afirmar de un
modo incontrovertible. Porque no
sólo es posible que yo me equivoque,
sino que —teniendo yo razón— es
posible que la tengan también los
demás. Un objeto que a uno parece
cóncavo, parecerá convexo a los que
estén situados en una perspectiva
distinta»[13].

La responsabilidad traía consigo la
obligación moral de intervenir en la
vida de la sociedad, dejando allí una
impronta evangélica, siempre en el
respeto de las libres opciones
temporales. «Interpretad, pues, mis
palabras, como lo que son —



afirmaba en la célebre homilía del
Campus de la Universidad de
Navarra—: una llamada a que
ejerzáis ¡a diario!, no sólo en
situaciones de emergencia vuestros
derechos; y a que cumpláis
noblemente vuestras obligaciones
como ciudadanos en la vida política,
en la vida económica, en la vida
universitaria, en la vida profesional,
asumiendo con valentía todas las
consecuencias de vuestras decisiones
libres, cargando con la
independencia personal que os
corresponde. Y esta cristiana 
mentalidad laical os permitirá huir
de toda intolerancia, de todo
fanatismo, lo diré de un modo
positivo, os hará convivir en paz con
todos vuestros conciudadanos, y
fomentar también la convivencia en
los diversos órdenes de la vida
social»[14].

La libertad en materias opinables
forma parte esencial de su espíritu



secular y laical. Aborrecía de la
mentalidad de “partido único”, y
reivindicaba para los cristianos la
libertad de opinión y las decisiones
responsables en sus actividades
profesionales y sociales: «No hay
dogmas en las cosas temporales. No
va de acuerdo con la dignidad de los
hombres el intentar fijar unas
verdades absolutas, en cuestiones
donde por fuerza cada uno ha de
contemplar las cosas desde su punto
de vista, según sus intereses
particulares, sus preferencias
culturales y su propia experiencia
peculiar. Pretender imponer dogmas
en lo temporal conduce,
inevitablemente, a forzar las
conciencias de los demás, a no
respetar al prójimo»[15].

Hay que añadir que, en nuestro
autor, inseparablemente unida a esta
conciencia de la libertad del cristiano
en lo temporal, estaba la obligación
de la formación de la conciencia y



también la afirmación del derecho-
deber de la Jerarquía eclesiástica de
pronunciar juicios morales sobre las
realidades temporales cuando lo
exigiera la fe y la moral cristianas[16].

Volver al índice

6. Capacidad de diálogo

El pluralismo social impulsado por
san Josemaría implica que se
instaure en la sociedad una “cultura
del diálogo”. Precisamente al diálogo
san Pablo VI dedicó su primera
encíclica, Ecclesiam suam. El fun‐
dador del Opus Dei animaba a no
discutir, sino a intercambiar
pareceres, con caridad y respeto por
la persona que opina de forma
diversa de la nuestra. Para dialogar
hace falta humildad: no somos
dueños de la verdad y podemos —y



debemos— aprender de los demás;
hace falta caridad: nunca podremos
maltratar a una persona por más que
estemos seguros de que está
equivocada; hace falta comprensión,
es decir, ponernos en las cir‐
cunstancias de los demás. En
definitiva, en el diálogo ejercitamos
muchas virtudes cristianas que
hacen más humana la sociedad en la
que vivimos.

Para que el diálogo sea real, resulta
clave permanecer fiel a la propia
identidad. La inmensa mayoría de
las cuestiones son opinables. A su
vez, hay un núcleo de verdades —
tanto de fe como de orden natural—
en las que una persona de conciencia
recta no puede ceder: se trata de la
“santa intransigencia”, en expresión
usada por san Josemaría, o de los
“principios no negociables” de
Benedicto XVI. Un punto de Surco
citado anteriormente termina así:
«Solo en la fe y en la moral hay un



criterio indiscutible: el de nuestra
Madre la Iglesia».[17] Defender con
garbo esos puntos irrenunciables no
significa ser fundamentalistas: es ser
coherentes con nuestra conciencia
humana y cristiana.

En una carta enviada a sus hijos el 21
de enero de 1966, san Josemaría se
explayaba sobre el diálogo que todo
cristiano ha de mantener en la
sociedad, para hacerla más humana
y, en consecuencia, más cristiana.
Vamos a reproducir algunos pasajes
de esta carta, pues considero que
merece ser conocida y sobre todo
aplicada en un ambiente de
crispación como es el actual en el
debate público, tanto en lo político
como en lo cultural y religioso.

Como siempre, el modelo es la vida
de Jesús, que mantuvo un diálogo
ininterrumpido con todo tipo de
personas. «Con la luz siempre nueva
de la caridad, con un generoso amor



a Dios y al prójimo, renovaremos, a
la vista del ejemplo que nos dio el
Maestro, nuestras ansias de
comprender, de disculpar, de no
sentirnos enemigos de nadie»[18].
Nuestra actitud ha de ser la de
sembradores de paz y alegría en el
mundo, amando y defendiendo la
libertad de las almas, ganada y
respetada por el mismo Señor.

San Josemaría concebía como
finalidad propia del Opus Dei —pero
podemos aplicarla a todos los
cristianos— «extender por todo el
mundo el mensaje de amor y de paz,
que el Señor nos ha legado; para
invitar a todos los hombres al
respeto de los derechos de la
persona»[19].

El fundador describe un panorama
poco alentador de los tiempos que le
habían tocado vivir, que son muy
similares a los nuestros: se habla
mucho de paz, pero la paz brilla por



su ausencia; se habla de democracia
e igualdad, pero hay castas cerradas
e impenetrables; se clama por la
comprensión, pero no se vive,
tampoco entre los cristianos. «Son
momentos, en los que los fanáticos e
intransigentes —incapaces de
admitir razones ajenas— se curan en
salud, tachando de violentos y
agresivos a los que son sus víctimas.
Nos ha llamado (el Señor), en fin,
cuando se oye hablar mucho de
unidad, y quizá sea difícil concebir
que pueda darse mayor desunión, no
ya entre los hombres en general, sino
entre los mismos católicos»[20].

San Josemaría aborda un tema
central en la actuación de los
cristianos en la plaza pública:
fidelidad a la doctrina —que llama,
como hemos visto, “santa
intransigencia”— y acogida y respeto
por todas las personas, también las
que se encuentran en el error: es la
“santa transigencia”. Y aclara: «Es



preciso, sin embargo, que enseñéis a
mucha gente a practicar esta
doctrina, porque no es difícil
encontrar quien confunda la
intransigencia con la intemperancia,
y la transigencia con la dejación de
derechos o de verdades que no se
pueden baratear»[21].

Los cristianos no podemos transigir
con las verdades de fe. El depósito de
la Revelación no nos pertenece. Si se
hicieran los cambios en la doctrina
que muchos pretenden, con la buena
intención de que todos nos
pusiéramos de acuerdo, saldría una
especie de religión vaga y
sentimental, que ya no sería sal y luz.
El cristiano ha de defender lo que la
Iglesia enseña en materia de fe y
costumbres «con el ejemplo, con la
palabra, con vuestros escritos, con
todos los medios nobles que estén a
vuestro alcance»[22].



La fidelidad a la verdad no nos
puede llevar al deseo de aniquilar al
que se equivoca, o a dejarnos
arrastrar por la ira o a caer en el
fanatismo. No se trata de ser un
“martillo de herejes”. Hay que
distinguir entre el error y la persona
equivocada. Pero en el error mismo
se debe rescatar la parte de verdad
que conlleva. «Las ideas malas no
suelen ser totalmente malas; tienen
ordinariamente una parte de bien,
porque si no, no las seguiría nadie.
Tienen casi siempre una chispa de
verdad, que es su banderín de
enganche; pero esa parte de verdad
no es de ellas: está tomada de Cristo,
de la Iglesia; y por tanto son esas
ideas buenas —que están mezcladas
con el error— las que han de venir
detrás de los cristianos, que poseen
la verdad plena: no hemos de ser
nosotros los que vayamos detrás de
ellas»[23].



La “santa transigencia” nos lleva a
convivir con todos, a dialogar con
todos. «Debemos vivir, en una
palabra, en una conversación
continua con nuestros compañeros,
con nuestros amigos, con todas las
almas que se acerquen a nosotros.
Esta es la santa transigencia.
Ciertamente podríamos llamarla
tolerancia, pero tolerar me parece
poco, porque no se trata solo de
admitir, como un mal menor e
inevitable, que los demás piensen de
modo diferente o estén en el error.
Se trata también de ceder, de
transigir en todo lo nuestro, en lo
opinable, en aquello que —no
tocando lo esencial— podría ser
motivo de discrepancia. Se trata, en
fin, de limar asperezas, donde
puedan limarse, para crear una
plataforma de entendimiento, que
facilite la luz a los equivocados»[24].

Si faltara este talante abierto,
haríamos un mal servicio a la



verdad, como los que «convierten su
vida en una perpetua cruzada, en
una constante defensa de la fe, pero
a veces se obcecan, olvidando que la
caridad y la prudencia deberían regir
esos buenos deseos, y se hacen
fanáticos. A pesar de su recta
intención, el gran servicio que
quieren prestar a la verdad se
desnaturaliza, y acaban haciendo
más mal que bien, defendiendo quizá
su opinión, su amor propio, su
cerrazón de ideas. Como el hidalgo
de la Mancha, ven gigantes donde no
hay más que molinos de viento; se
convierten en personas
malhumoradas, agrias, de celo
amargo, de modales bruscos, que no
encuentran nunca nada bueno, que
todo lo ven negro, que tienen miedo
a la legítima libertad de los hombres,
que no saben sonreír»[25].

Lejos de esta actitud, la conducta del
cristiano en el debate público está
presidida por la caridad, que tiene,



entre otras características, la
delicadeza en el trato, la buena
educación, el amor a la libertad
ajena, la cordialidad, la simpatía. Por
otro lado, no podemos limitarnos a
hablar o a dar buen ejemplo: «es
menester también que escuchéis, que
estéis dispuestos a entablar un
diálogo franco y cordial con las
almas que deseáis acercar a Dios»[26].

San Josemaría impulsa a comprender
a todos, a ir del brazo con todos, a
trabajar juntos también con las
personas que están en otra sintonía
ideológica. Para acercar a estas
personas a la verdad es necesario
fortalecer nuestra formación
doctrinal y regarlo todo con la
caridad de Cristo. «¿Contra quién
estamos? Contra nadie. No puedo
querer al diablo, pero a todos los que
no sean el diablo —por malos que
sean o parezcan— los quiero bien.
No me siento ni me he sentido nunca
contrario a nadie; rechazo las ideas



que van contra la fe o contra la moral
de Jesucristo, pero al mismo tiempo
tengo el deber de acoger, con la
caridad de Cristo, a todos los que las
profesen»[27].

En 1974 san Josemaría realizó una
visita pastoral por algunos países de
América del Sur. En Argentina había
un ambiente tenso, de desunión
nacional y de violencia fratricida.
Sus palabras en voz alta resonaron
en los corazones de miles de
argentinos que estaban sufriendo esa
situación, y que bien pueden
aplicarse a muchas circunstancias de
la actualidad: «Que sembréis la paz y
la alegría por todos lados; que no
digáis ninguna palabra molesta para
nadie; que sepáis ir del brazo de los
que no piensan como vosotros. Que
no os maltratéis jamás; que seáis
hermanos de todas las criaturas,
sembradores de paz y alegría»[28].

Volver al índice



7. Espíritu de servicio.
Gobernar es servir

La palabra servicio no goza de
demasiada popularidad. En cambio,
la palabra poder se presenta como
algo apetecible. Este hecho quizá
pone de manifiesto que vivimos en
un mundo secularizado, que ha
olvidado que reinar es servir. Por lo
menos esta fue siempre la visión
cristiana de la autoridad. Quien
ocupa un puesto de responsabilidad
en la sociedad —un gobernante, una
profesora universitaria, un padre de
familia, etc.—ha de ser consciente de
que está allí para servir a sus
súbditos, a sus alumnos, a los
miembros de su familia. Con
frecuencia vemos lo contrario: se
considera que quien ejerce el poder
tiene la posibilidad de servirse a sí
mismo. Ve el poder como una
propiedad personal desde la cual



medrar. De ahí surgen fenómenos
tan difundidos en los cinco
continentes como la corrupción
política y económica, la
arbitrariedad, los deseos de
perpetuarse en el poder. La historia y
la literatura —pensemos en tantos
reyes de las obras de Shakespeare,
como Macbeth o Ricardo III— lo
demuestran sobradamente. Gracias a
Dios, también hay numerosos
ejemplos de personas que ejercen el
poder con autoridad moral, con
suavidad, con respeto, con espíritu
de servicio: honran el nombre de
“ministros”, palabra que viene del
latín “ministrare”, es decir, servir.

Una de las características que san
Josemaría señala con más frecuencia
para la santificación todas las
dimensiones sociales es
precisamente el espíritu de servicio.
Toda tarea humana honesta tiene
como finalidad intrínseca el servicio
a los demás. Sirve tanto el médico



como el ama de casa, el barrendero
municipal como la investigadora o el
empleado bancario. El servicio no es
algo añadido al trabajo humano.
«Vamos a pensar despacio qué hay
en la entraña de nuestra labor
profesional. Os diré que es una sola
intención: servir. Porque en el
mundo, ahora, la importancia de la
misión social de todas las profesiones
está clara: hasta la caridad se ha
hecho social, hasta la enseñanza se
ha hecho social»[29].

Escrivá se refería al deseo
sobrenatural de servir a Dios y a las
almas que ha de reinar en los
corazones de todos los cristianos, y
que tiene también una dimensión
humana: «tratar de lograr la
perfección cristiana en el mundo
limpiamente, con vuestra libérrima y
responsable actuación en todos los
campos de la actividad ciudadana.
Un servicio abnegado, que no
envilece, sino que educa, que



agranda el corazón —lo hace 
romano, en el sentido más alto de
esta palabra— y lleva a buscar el
honor y el bien de las gentes de cada
país: para que haya cada día menos
pobres, menos ignorantes, menos
almas sin fe, menos desesperados,
menos guerras, menos inseguridad,
más caridad y más paz»[30].

El espíritu de servicio lleva
necesariamente a pensar en los
demás, a vivir esa clave
antropológica cristiana, señalada en
el n. 24 de la Gaudium et spes: la
persona humana se realiza en el don
sincero de sí. En el entramado de las
relaciones sociales es donde
ejercemos esa entrega a los demás.
«La actuación de cada uno de
nosotros, hijos es personal y
responsable. Debemos procurar dar
buen ejemplo ante cada persona y
ante la sociedad, porque un cristiano
no puede ser individualista, no
puede desentenderse de los demás,



no puede vivir egoístamente, de
espaldas al mundo: es esencialmente
social, miembro responsable del
Cuerpo Místico de Cristo»[31].

De acuerdo con su visión, si en la
sociedad prima el espíritu de
servicio, la transformación del
mundo —siempre conscientes de las
humanas limitaciones— será una
realidad. «Nuestra labor apostólica
contribuirá a la paz, a la
colaboración de los hombres entre sí,
a la justicia, a evitar la guerra, a
evitar el aislamiento, a evitar el
egoísmo nacional y los egoísmos
personales: porque todos se darán
cuenta de que forman parte de toda
la gran familia humana, que está
dirigida por voluntad de Dios a la
perfección»[32]. San Josemaría es un
maestro a la hora de ampliar
horizontes: aunque nuestra tarea en
la sociedad sea aparentemente
ínfima o de poca importancia a los



ojos humanos, podemos cambiar el
mundo precisamente desde allí.

Si todos los ámbitos sociales
constituyen una oportunidad para
contribuir al bien común, para
servir, es evidente que algunos de
ellos son estratégicos. San Josemaría
señala en particular el servicio
público, la actividad política. «En
todos los campos donde los hombres
trabajan os habéis de hacer
presentes también vosotros, con el
maravilloso espíritu de servicio de
los seguidores de Jesucristo, que no
vino a ser servido sino a servir: sin
abandonar imprudentemente —sería
error gravísimo— la vida pública de
las naciones, en la que actuaréis
como ciudadanos corrientes, que eso
sois, con libertad personal y con
personal responsabilidad»[33]. E
insiste: «La presencia leal y
desinteresada en el terreno de la
vida pública ofrece posibilidades
inmensas para hacer el bien, para



servir: no pueden los católicos (…)
desertar ese campo, dejando las
tareas políticas en las manos de los
que no conocen o no practican la ley
de Dios, o de los que se muestran
enemigos de su Santa Iglesia»[34].

Siguiendo una larga tradición de
filosofía política y de doctrina social,
cuyos representantes más eximios
son Platón, Aristóteles, san Agustín y
santo Tomás, Escrivá ofrece una
definición de la actividad política:
«Política, en el sentido noble de la
palabra, no es sino un servicio para
lograr el bien común de la Ciudad
terrena. Pero este bien tiene una
extensión muy grande y, por
consiguiente, es en el terreno político
donde se debaten y se dictan leyes de
la más alta importancia, como son las
que conciernen al matrimonio, a la
familia, a la escuela, al mínimo
necesario de propiedad privada, a la
dignidad —a los derechos y los
deberes— de la persona humana»[35].



En los textos de filosofía política
clásicos es habitual encontrar
apartados dedicados a las virtudes
del gobernante. Son numerosos los
textos de san Josemaría en el que
recoge una serie de consejos para
gobernar bien en vistas al bien
común. Por ejemplo, saber repartir
responsabilidades, sin acaparar el
poder en una sola persona (cfr. Surco
972); rodearse de personas doctas y
rectas moralmente, y no de
mediocres para querer sobresalir
(cfr. Surco, 968); tomar las decisiones
escuchando a los colaboradores, para
evitar visiones unilaterales (cfr. 
Surco 392); nunca juzgar o hablar
con ligereza sobre personas o temas
que el gobernante desconoce (cfr. 
Surco 397); tener la convicción de
que quien gobierna no lo sabe todo y
debe aprender de los demás (cfr. 
Surco 388).

En una carta fechada en 1959 y
dirigida a los miembros del Opus Dei,



daba una serie de indicaciones que
no obedecían a sus ideas políticas
personales, sino a la doctrina social
de la Iglesia: «Cuando hayáis de
participar en tareas de gobierno,
poned todo el empeño en dictar leyes
justas, que puedan cumplir los
ciudadanos. Lo contrario es un abuso
de poder y un atentado a la libertad
de la gente: deforma sus conciencias,
además, porque —en esos casos—
tienen perfecto derecho a dejar de
cumplir esas leyes que solo lo son de
nombre»[36].

Al mismo tiempo, no era suficiente
dictar buenas leyes, sino hacer
partícipes a todos los ciudadanos del
bien común, y en particular a los más
débiles: «Respetad la libertad de
todos los ciudadanos, teniendo en
cuenta que el bien común debe ser
participado por todos los miembros
de la comunidad. Dad a todos la
posibilidad de elevar su vida, sin
humillar a unos, para levantar a los



demás; ofreced, a los más humildes,
horizontes abiertos para su futuro: la
seguridad de un trabajo retribuido y
protegido, el acceso a la igualdad de
cultura, porque esto —que es justo—
llevará luz a sus vidas, cambiará su
humor y les facilitará la búsqueda de
Dios y de realidades más altas»[37].

Volver al índice

8. Compasión y acción

Una de las características más
presentes en la cultura
contemporánea es el rechazo a todo
tipo de discriminación. Es algo muy
positivo desde una mirada cristiana,
aunque con dolor comprobamos que
muchas veces se sigue discriminando
a distintos grupos de personas, sobre
todo a los más débiles o a quienes
tienen capacidades diferentes. A



estos grupos se suman los que
consideran que hay verdades
objetivas, o quienes piensan que esta
vida tiene sentido, o los que se
atreven a profesar su fe
públicamente: no es raro que esas
personas —muchos de los lectores de
este libro, supongo— sean tachadas
de fundamentalistas, incapaces de
dialogar con quien piensa distinto o
que constituyen un peligro para la
democracia.

Recientemente, un documento de la
Santa Sede ha reafirmado la
dignidad de toda persona: «Una
dignidad infinita, que se fundamenta
inalienablemente en su propio ser, le
corresponde a cada persona
humana, más allá de toda
circunstancia y en cualquier estado o
situación en que se encuentre. Este
principio, plenamente reconocible
incluso por la sola razón,
fundamenta la primacía de la



persona humana y la protección de
sus derechos»[38].

Con el fin de aclarar posibles
malentendidos sobre el término
dignidad, el documento explica que
se pueden distinguir cuatro
dimensiones de la misma: dignidad
ontológica, dignidad moral, dignidad
social y dignidad existencial. La
primera dimensión es la más
importante. La dignidad ontológica
«corresponde a la persona como tal
por el mero hecho de existir y haber
sido querida, creada y amada por
Dios. Esta dignidad no puede ser
nunca eliminada y permanece válida
más allá de toda circunstancia en la
que pueden encontrarse los
individuos»[39]. La dignidad moral se
refiere al ejercicio de la libertad por
parte de la persona humana. Muchas
veces hacemos un mal uso de la
libertad, y en ese caso nos
comportamos de un modo “no digno”
de la persona humana. «La historia



nos atestigua que el ejercicio de la
libertad contra la ley del amor
revelada por el Evangelio puede
alcanzar cotas incalculables de mal
infligido a los otros. Cuando esto
sucede, nos encontramos ante
personas que parecen haber perdido
todo rastro de humanidad, todo
rastro de dignidad. A este respecto, la
distinción introducida aquí nos
ayuda a discernir con precisión entre
el aspecto de la dignidad moral, que
de hecho puede “perderse”, y el
aspecto de la dignidad ontológica que
nunca puede ser anulada. Y es
precisamente en razón de esta última
que se deberá trabajar con todas las
fuerzas, para que todos los que han
hecho el mal puedan arrepentirse y
convertirse»[40].

La dignidad social hace referencia a
las condiciones de vida de una
persona. Se puede afirmar que hay
vidas “indignas” porque sus
circunstancias sociales no respetan la



dignidad ontológica de la que goza
toda persona. Hablar de una “vida
indigna” «no indica en modo alguno
un juicio hacia la persona, al
contrario, quiere destacar el hecho
de que su dignidad inalienable se
contradice por la situación en la que
se ve obligada a vivir»[41]. Por último,
la dignidad existencial: «con esta
expresión nos referimos a
situaciones de tipo existencial: por
ejemplo, al caso de una persona que,
aun no faltándole, aparentemente,
nada de esencial para vivir, por
diversas razones, le resulta difícil
vivir con paz, con alegría y con
esperanza. En otras situaciones es la
presencia de enfermedades graves,
de contextos familiares violentos, de
ciertas adicciones patológicas y de
otros malestares los que llevan a
alguien a experimentar su propia
condición de vida como “indigna”
frente a la percepción de aquella
dignidad ontológica que nunca
puede ser oscurecida Las



distinciones aquí introducidas, en
todo caso, no hacen más que
recordarnos el valor inalienable de
esa dignidad ontológica enraizada en
el ser mismo de la persona humana y
que subsiste más allá de toda
circunstancia»[42].

San Juan Pablo II, desde una
perspectiva personalista, subrayaba
que «la persona es un ser para el que
la única dimensión adecuada es el
amor»[43]. Y Francisco añade: «El
amor implica entonces algo más que
una serie de acciones benéficas. Las
acciones brotan de una unión que
inclina más y más hacia el otro
considerándolo valioso, digno, grato
y bello, más allá de las apariencias
físicas o morales. El amor al otro por
ser quien es, nos mueve a buscar lo
mejor para su vida. Sólo en el cultivo
de esta forma de relacionarnos
haremos posibles la amistad social
que no excluye a nadie y la
fraternidad abierta a todos»[44].



San Josemaría, siguiendo el ejemplo
de Jesucristo crucificado, decía que
todo cristiano debía abrir los brazos
de par en par, para abrazar a todas
las almas. Consideraba que toda
persona tenía un valor infinito, pues
«valemos toda la sangre de Cristo».
Utilizando la terminología del
documento que acabamos de citar,
podemos afirmar sin equivocarnos
que, tanto en su vida como en su
doctrina, vivía con todas sus
consecuencias el respeto a la
dignidad de la persona humana en
sus cuatro dimensiones. Dignidad
ontológica que le llevaba a defender
la vida desde el momento de la
concepción hasta la muerte natural,
en un apostolado constante en un
contexto cultural donde ya estaba
muy desarrollada la mentalidad anti-
vida; dignidad moral, que le llevaba a
buscar al pecador para acercarlo a
las fuentes de la gracia, incluso
llegando hasta las puertas del
infierno; dignidad social,



despertando las conciencias de todas
las personas de buena voluntad para
promover el desarrollo de todos, en
especial de los más pobres, y
alcanzar un nivel de vida concorde
con la dignidad de hijos de Dios; y,
por último, la dignidad existencial,
por su constante preocupación por
acompañar a las personas solas,
consolar a los enfermos, predicar la
paz familiar, etc.

A la actitud personal de san
Josemaría se unía sus ansias de
infundir en sus hijos espirituales y en
todas las personas a las que llegaba
su predicación, la responsabilidad de
colaborar en la solución de los
problemas sociales. Si un primer
paso es la “compasión” ante el débil,
el pobre, el discriminado, el siguiente
paso ha de ser la “acción”: el
cristiano —y toda persona de buena
voluntad—, no puede quedarse
cruzada de brazos frente a las
injusticias sociales. Su amor a Cristo,



a quién veía en los pobres, lo
impulsaba a buscar medios para
revertir las situaciones de pobreza y
miseria de tantas personas en los
cinco continentes. Consideraba que,
si la vida espiritual era auténtica,
necesariamente debía desembocar
en la cercanía a las personas que
sufren. De otra manera, se caería en
una religiosidad subjetivista, que
encerraría una comodidad ajena al
espíritu de Cristo[45]. «No se ama la
justicia —escribía en una homilía
dedicada a san José—, si no se ama
verla cumplida con relación a los
demás. Como tampoco es lícito
encerrarse en una religiosidad
cómoda, olvidando las necesidades
de los otros. El que desea ser justo a
los ojos de Dios se esfuerza también
en hacer que la justicia se realice de
hecho entre los hombres. Y no sólo
por el buen motivo de que no sea
injuriado el nombre de Dios, sino
porque ser cristiano significa recoger
todas las instancias nobles que hay



en lo humano. Parafraseando un
conocido texto del apóstol San Juan,
se puede decir que quien afirma que
es justo con Dios, pero no es justo con
los demás hombres, miente: y la
verdad no habita en él»[46].

Respetando el legítimo pluralismo
que existe a la hora de encontrar las
soluciones técnicas para resolver las
emergencias sociales, no dejaba de
recordar a todos que parte central
del Evangelio es la predilección por
los pobres y enfermos, que deben
gozar de los mismos derechos de los
demás hombres. Sin medias tintas,
afirmaba a mediados del siglo
pasado: «En estos tiempos de
confusión, no se sabe lo que es
derecha, ni centro, ni izquierda, en lo
político y en lo social. Pero si por
izquierda se entiende conseguir el
bienestar para los pobres, para que
todos puedan satisfacer el derecho a
vivir con un mínimo de comodidad, a
trabajar, a estar bien asistidos si se



ponen enfermos, a distraerse, a tener
hijos y poderles educar, a ser viejos y
ser atendidos, entonces yo estoy más
a la izquierda que nadie.
Naturalmente, dentro de la doctrina
social de la Iglesia, y sin
compromisos con el marxismo o con
el materialismo ateo; ni con la lucha
de clases, anticristiana, porque en
estas cosas no podemos transigir»[47].

Para san Josemaría hay exigencias de
justicia ineludibles, y se deben
buscar todos los medios idóneos para
que se respeten. A su vez, en su
visión social impregnada por el amor
de Cristo, consideraba que la justicia
sola no basta. «Convenceos de que
únicamente con la justicia no
resolveréis nunca los grandes
problemas de la humanidad. Cuando
se hace justicia a secas, no os
extrañéis si la gente se queda herida:
pide mucho más la dignidad del
hombre, que es hijo de Dios. La
caridad ha de ir dentro y al lado,



porque lo dulcifica todo: Dios es
amor (…). Para llegar de la estricta
justicia a la abundancia de la caridad
hay todo un trayecto que recorrer. Y
no son muchos los que perseveran
hasta el fin. Algunos se conforman
con acercarse a los umbrales:
prescinden de la justicia y se limitan
a un poco de beneficencia que
califican de caridad. (…) La caridad,
que es como un generoso
desorbitarse de la justicia, exige
siempre el cumplimiento del deber:
se empieza por lo justo; se continúa
por lo más equitativo (…); pero para
amar se requiere mucha finura,
mucha delicadeza, mucho respeto,
mucha afabilidad: en una palabra,
seguir aquel consejo del Apóstol:
“llevad los unos las cargas de los
otros, y así cumpliréis la ley de
Cristo”. Entonces sí, ya vivimos
plenamente la caridad, ya realizamos
el mandato de Jesús»[48].



A lo largo de su vida, el fundador del
Opus Dei alentó innumerables
iniciativas en servicio de los más
necesitados: institutos de formación
profesional, dispensarios médicos,
escuelas agrarias, centros de
formación para empleadas del hogar,
etc. A su vez, no tenía una
mentalidad “asistencialista”: había
que poner en manos de los más
necesitados los instrumentos
necesarios para que pudieran salir
adelante por ellos mismos,
respetando su dignidad. Eso
implicaba darles formación humana
y profesional, sin olvidar la
formación espiritual, porque
entonces como ahora —es una
denuncia del papa Francisco— «la
peor discriminación que sufren los
pobres es su falta de atención
espiritual»[49]. Lo decía el mismo san
Josemaría: «Hijos de mi alma, no
olvidéis que la miseria más triste es
la pobreza espiritual, la carencia de



la doctrina y de la participación en la
vida de Cristo»[50].

También impulsó universidades y
escuelas de negocios en los que se
procura fomentar la responsabilidad
social y el espíritu de servicio, para
poner esa formación de altura al
servicio del bien común. Procuró que
las personas más educadas y con
mayores posibilidades económicas
afinaran su sensibilidad social,
producto no tanto de unos principios
de filosofía política o económica, sino
de una mentalidad que se amolda a
los sentimientos del Corazón de
Cristo: «Un hombre o una sociedad
que no reaccione ante las
tribulaciones o las injusticias, y que
no se esfuerce por aliviarlas, no son
un hombre o una sociedad a la
medida del amor del Corazón de
Cristo. Los cristianos —conservando
siempre la más amplia libertad a la
hora de estudiar y de llevar a la
práctica las diversas soluciones y, por



tanto, con un lógico pluralismo—,
han de coincidir en el idéntico afán
de servir a la humanidad. De otro
modo, su cristianismo no será la
Palabra y la Vida de Jesús: será un
disfraz, un engaño de cara a Dios y
de cara a los hombres»[51].

No podemos conformarnos con
resolver los problemas personales y
familiares. Son prioritarios, pero han
de constituir la plataforma para
lanzarnos “mar adentro” a buscar a
todos los hombres, a llevar el
mensaje de Cristo a cada uno y a
cada una. «La caridad de Cristo —
escribe san Pablo— nos urge» (2 Cor
5,14). Y el amor implica entrega, salir
de uno mismo, don sincero de sí. Con
otras palabras, lleva a complicarnos
la vida. En Venezuela, en una de esas
reuniones multitudinarias que
mantuvo con todo tipo de personas,
contestando a una pregunta sobre la
educación de los hijos en relación



con los bienes materiales, san
Josemaría señaló:

«Yo les pasearía un poco... por esos
barrios que hay alrededor de la gran
ciudad de Caracas. Les pondría la
mano delante de los ojos, y después
la quitaría para que vieran las
chabolas, unas encima de otras: ¡y ya
les has contestado! Que sepan que el
dinero lo tienen que aprovechar
bien; que han de saberlo
administrar, de modo que todos
participen de alguna manera de los
bienes de la tierra. Porque es muy
fácil decir: yo soy muy bueno, si no
se ha pasado ninguna necesidad. Un
amigo, hombre de mucho dinero, me
decía una vez: yo no sé si soy bueno,
porque nunca he tenido a mi mujer
enferma, encontrándome sin trabajo
y sin un céntimo; no he tenido a mis
hijos debilitados por el hambre,
estando sin trabajo y sin un céntimo;
no me he encontrado en medio de la
calle, tendido sin un cobijo... No sé si



soy un hombre honrado: ¿qué habría
hecho yo, si me hubiera sucedido
todo eso? Mirad, hemos de procurar
que no le pase a nadie; hay que
habilitar a la gente para que, con su
trabajo, pueda asegurarse un
bienestar mínimo, estar tranquilo en
la vejez y en la enfermedad, cuidar
de la educación de los hijos, y tantas
otras cosas necesarias. Nada de los
demás puede resultarnos indiferente
y, desde nuestro sitio, hemos de
procurar que se fomente la caridad y
la justicia»[52].

* * *

El cristiano que, coherente con el
Evangelio y bien formado en la
doctrina social, procura influir en la
comunidad, con responsabilidad
social, respeto a la libertad de los
demás, capacidad de diálogo, espíritu
de servicio y compasión activa por
los más pobres, es un generador de
cambios positivos. Como los círculos



concéntricos que produce la piedra
echada en el agua, su influjo llegará
hasta los últimos confines de la
tierra. Si hay muchos cristianos así,
habrá razones para esperar en un
mundo mejor, con más amor,
comprensión, paz, perdón. No
caigamos en la utopía, pues la
presencia del mal siempre estará
presente hasta el fin de los tiempos.
Pero es nuestra responsabilidad
aportar nuestra contribución para
hacer más cristiana —y, en
consecuencia, más humana— la
convivencia social.

Hace pocas semanas vi en los
estantes de una librería de Yaoundé,
capital de Camerún, un libro que se
titulaba así: Le pire n’est pas encore
arrivé (Lo peor todavía no ha
llegado). Como título es poco
entusiasmante. Con las certezas que
nos da la fe, podemos afirmar que, si
somos fieles a nuestra vocación de
ciudadanos cristianos en medio del



mundo, lo mejor todavía no ha
llegado. Todo depende al mismo
tiempo de Dios y de nuestra
correspondencia libre y responsable
a la gracia divina.

Volver al índice

[1] Cfr. Ch. DICKENS, Casa desolada,
Montesinos, Madrid 2018.

[2] Carta n. 3, 46a, en Cartas I, Edición
crítica y anotada por Luis Cano,
Rialp, Madrid 2020.

[3] Carta n. 3, 29b, en ibidem.

[4] Carta n. 3, 45b, en ibidem.

[5] FRANCISCO, Encíclica Fratelli tutti,
3-X-2020, n.86.

[6] Carta n. 3, 46c, en Cartas I, cit.

[7] FRANCISCO, Fratelli tutti, n. 68.



[8] Carta, 15-X-1948, n. 28.

[9] F. OCÁRIZ, Conferencia “Agrandar
el corazón”, 22 de enero de 2023.

[10] Amigos de Dios, 32

[11] Conversaciones, 53

[12] Surco, 313

[13] Artículo Las riquezas de la fe, ABC,
2-XI-1969

[14] Conversaciones, 104

[15] Las riquezas de la fe, ABC 2-
XI-1969

[16] Cfr. A. RODRÍGUEZ LUÑO, La
formazione della coscienza in
materia sociale e politica secondo gli
insegnamenti del beato Josemaría
Escrivá, en Romana, Enero-Junio
1991, 162-181

[17] Surco, 275.



[18] Carta n. 4, 3a, en Cartas I, cit.

[19] Ibidem, 3c.

[20] Ibidem, 4c.

[21] Ibidem, 6d.

[22] Ibidem, 8c.

[23] Ibidem, 11a.

[24] Ibidem, 12a.

[25] Ibidem, 12e y d.

[26] Ibidem, 13e.

[27] Ibidem, 24 b, c y d.

[28] Notas de una reunión familiar, 15-
VI-1974 (Archivo General de la
Prleatura, en adeante AGP, biblioteca,
PO4, vol. II, 482).

[29] Carta n.3, 26b.



[30] Carta n.8, 1b, en Cartas II, edición
crítica y anotada, preparada por Luis
Cano, Rialp, Madrid 2022.

[31] Ibidem, 37d.

[32] Ibidem, 38a.

[33] Ibidem, 40, e.

[34] Ibidem, 41a.

[35] Ibidem, 42a.

[36] Carta n, 29, 52, en
www.escriva.org.

[37] Ibídem.

[38] Dicasterio para la doctrina de la
fe, Declaración Dignitas infinita sobre
la dignidad humana, 8-IV-2024, n. 1

[39] Ibidem, n. 7.

[40] Ibidem.

[41] Ibidem, n. 8.



[42] Ibídem.

[43] JUAN PABLO II, Cruzando el
umbral de la esperanza, Plaza y Janés,
Barcelona 1994, p. 199.

[44] FRANCISCO, Fratelli tutti, n, 94.

[45] Cfr. SCHLAG, M., voz Promoción y
desarrollo, en el Diccionario…, cit.,
1026.

[46] Es Cristo que pasa, 52.

[47] Instrucción, V-1935/14-IX-1950,
nota 146.

[48] Amigos de Dios, 172-173

[49] FRANCISCO, Evangelii gaudium,
200.

[50] Cartan. 29, 52.

[51] Es Cristo que pasa, 167



[52] Notas de una reunión familiar, 9-
II-1975 (AGP, Biblioteca, P04, 1975,
vol. III, 83-84).

Mariano Fazio

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es/article/bedocare-

mariano-fazio-mensaje-y-legado-social-
san-josemaria-america-latina/

(14/02/2026)

https://opusdei.org/es/article/bedocare-mariano-fazio-mensaje-y-legado-social-san-josemaria-america-latina/
https://opusdei.org/es/article/bedocare-mariano-fazio-mensaje-y-legado-social-san-josemaria-america-latina/
https://opusdei.org/es/article/bedocare-mariano-fazio-mensaje-y-legado-social-san-josemaria-america-latina/
https://opusdei.org/es/article/bedocare-mariano-fazio-mensaje-y-legado-social-san-josemaria-america-latina/

	El mensaje y legado social de san Josemaría a 50 años de su paso por América
	ÍNDICE
	Descarga el texto de la conferencia
	1. Llamada universal a la santidad, en medio del mundo, en todos los ámbitos sociales
	2. Unidad de vida
	3. Formación en doctrina social de la Iglesia
	4. Sentido de responsabilidad
	5. Amor a la libertad, pluralismo
	6. Capacidad de diálogo
	7. Espíritu de servicio. Gobernar es servir
	8. Compasión y acción


