
opusdei.org

Algo grande y que
sea amor (III):
Nuestro verdadero
nombre

Nosotros somos como somos, ni
más ni menos, y ese modo de
ser nos hace idóneos para
seguir al Señor y servirle en la
Iglesia. Este texto profundiza
sobre la llamada de Dios a cada
uno.

23/11/2018



Escucha el artículo Algo grande y
que sea amor (II): Nuestro
verdadero nombre

Descarga el libro electrónico: «Algo
grande y que sea amor»

El primer libro de la Biblia empieza
presentando a Dios creador, que
hace surgir las cosas de la nada por
su palabra: «Haya luz (…). Haya un
firmamento (…). Produzca la tierra
hierba verde, plantas con semilla, y
árboles frutales (…). Produzca la
tierra seres vivos según su especie,
ganados, reptiles y animales salvajes
según su especie (…)» (Gn 1,1-25).
Cuando llega el momento de llamar a
la existencia al ser humano, en
cambio, sucede algo distinto. Dios no
lo crea «según su especie», o según lo
que es, sino que le da un nombre: lo

https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/
https://opusdei.org/es-es/article/algo-grande-y-que-sea-amor/


llama personalmente a la existencia;
le habla de tú a tú.

Si, desde este momento preciso del
relato de la creación, pasamos al
último libro de la Biblia, nos
encontramos con algo sorprendente:
ese nombre, el que Dios nos da al
crearnos, hemos de recibirlo de
nuevo al final de nuestra historia. «Al
vencedor —promete el Señor en el
Apocalipsis— le daré del maná
escondido; le daré también una
piedrecita blanca, y escrito en la
piedrecita un nombre nuevo, que
nadie conoce sino el que lo
recibe» (Ap 2,17). Recibimos, pues, un
nombre al nacer, pero nos lo darán
de nuevo al final de nuestra vida en
la tierra. ¿Cómo entender esto? Nos
encontramos ante el misterio de la
vocación; un misterio personal que
se despliega a medida que
avanzamos en nuestro camino hacia
la verdadera vida.



Seres libres e inacabados

Una rosa, un roble, un caballo no
deben tomar ninguna decisión para
llegar a ser lo que son: simplemente
existen. Crecen, se desarrollan y
finalmente desaparecen. Con la
persona humana, en cambio, no
ocurre lo mismo.

A medida que crecemos, y de modo
particular durante la adolescencia,
nos damos cuenta de que no
podemos ser «uno más». Por algún
motivo, nos parece que debemos ser 
alguien único, con nombre y apellido,
distinto, irrepetible. Percibimos que
estamos en el mundo por algo, y que
con nuestra vida podemos hacer de
este mundo un lugar mejor. No nos
basta saber qué somos, o cómo son
las cosas, sino que nos sentimos
empujados a soñar quiénes queremos
ser y cómo queremos que sea el
mundo en que vivimos.



Hay quien ve esto como una
ingenuidad, una falta de realismo
que tarde o temprano es necesario
superar. Sin embargo, esa tendencia
a soñar pertenece realmente a lo más
alto que poseemos. Para un cristiano,
el deseo de ser alguien, con nombre y
apellido, manifiesta el modo en que
Dios ha querido crearnos: como un
ser irrepetible. Y a ese designio
amoroso responde nuestra capacidad
de soñar. Él hizo el mundo y lo dejó
en manos del ser humano, «para que
lo trabajara y lo guardara» (Gn 2,15).
Quiso contar con nuestro trabajo
para guardar este mundo y para
hacerlo brillar con toda su belleza,
para que lo amáramos
«apasionadamente», como solía decir
san Josemaría[1].

Y lo mismo hace Dios al regalarnos el
don de la vida: nos invita a
desarrollar nuestra personalidad,
dejándola en nuestras manos. Para
eso espera que pongamos en juego



nuestra libertad, nuestra iniciativa,
todas nuestras capacidades. «Dios
quiere algo de ti, Dios te espera a ti»,
dice a los jóvenes, y a todos, el Papa
Francisco. «Te está invitando a soñar,
te quiere hacer ver que el mundo
contigo puede ser distinto. Eso sí, si
tú no pones lo mejor de ti, el mundo
no será distinto. Es un reto»[2].

Te llama por tu nombre

Simón había acompañado a su
hermano Andrés a escuchar al
Bautista. Era un viaje largo, de
Galilea a Judea, pero la ocasión lo
merecía. Algo grande debía estar a
punto de suceder, porque hacía ya
varios siglos que Dios no enviaba a
su pueblo ningún profeta… y Juan
parecía realmente uno de ellos.
Durante su estancia a las orillas del
Jordán, Andrés se encuentra con
Jesús, y pasa con él toda una tarde,
conversando. En cuanto vuelve con
su hermano Simón, le dice: «Hemos



encontrado al Mesías». Y, enseguida,
«lo llevó a Jesús» (Jn 1,41-42). ¿Quién
sabe lo que Simón iría pensando de
camino? ¿Era posible que el Mesías,
el enviado de Dios, hubiera llegado?
¿Era posible que el mundo en que
vivían fuera a cambiar, como
anunciaban las Escrituras? Al llegar
junto al Maestro, «Jesús le miró y le
dijo: —Tú eres Simón, el hijo de Juan;
tú te llamarás Cefas — que significa:
“Piedra”» (Jn 1,42). Antes de cambiar
el mundo, debía cambiar su vida.

Tal como aparece en los Evangelios,
la vida de Simón Pedro es un
continuo descubrimiento de la
verdadera identidad de Jesús, y de la
misión que le encomienda a él. Poco
después de volver a Galilea, tras
aquellos días con el Bautista, Jesús
aparece junto a su barca y le pide
que la meta en el agua para predicar
desde ella. Pedro debió asentir un
poco a regañadientes, porque
acababa de pasar la noche bregando,



y no habían pescado nada. Al
terminar de hablar a las gentes, Jesús
le hace una nueva petición: «—Guía
mar adentro, y echad vuestras redes
para la pesca» (Lc 5,4). Parece una
locura: han estado intentando pescar
durante horas, sin éxito… y todo el
mundo sabe que a plena luz del día
los peces no entran en la red… Sin
embargo, Pedro obedece y ve que sus
redes ¡se llenan de peces! ¿Quién es
ese hombre que ha subido a su
barca? « Cuando lo vio Simón Pedro,
se arrojó a los pies de Jesús, diciendo:
—Apártate de mí, Señor, que soy un
hombre pecador» (Lc 5,8). Pero el
Maestro le respondió: « —No temas;
desde ahora serán hombres los que
pescarás» (Lc 5,10).

¿Quién es Simón? ¿Un pescador de
Galilea? Todos sus antepasados lo
habían sido. Él llevaba años
trabajando en ese oficio, y pensaba
que ese era él: un pescador que
conocía perfectamente su trabajo.



Pero Jesús arroja sobre su vida una
luz insospechada. La cercanía con el
Señor le ha llevado a darse cuenta de
quién es él realmente: un pecador.
Pero un pecador en quien Dios se ha
fijado, y con quien quiere contar.
Ante esa llamada divina, Pedro y su
hermano, «sacando las barcas a
tierra, dejadas todas las cosas, le
siguieron» (Lc 5,11). Benedicto XVI
consideraba cómo «Pedro no podía
imaginar entonces que un día
llegaría a Roma y sería aquí
“pescador de hombres” para el
Señor. Acepta esa llamada
sorprendente a dejarse implicar en
esta gran aventura. Es generoso,
reconoce sus limitaciones, pero cree
en el que lo llama y sigue el sueño de
su corazón. Dice sí, un sí valiente y
generoso, y se convierte en discípulo
de Jesús»[3].

Más adelante, el Señor concretará un
poco más la misión que va a dar
forma a su vida: «Tú eres Pedro, y



sobre esta piedra edificaré mi Iglesia,
y las puertas del infierno no
prevalecerán contra ella» (Mt 16,18).
El proyecto de Dios para nosotros, su
llamada a compartir nuestra
existencia con Él, tiene tanta fuerza
como la creación. Si el hombre es
creado a través de una llamada
personal, también cada llamada
personal de Dios tiene en cierto
modo un poder creador,
transformador de la realidad. Se
trata de algo tan radical que significa
para nosotros recibir un nombre
nuevo, una vida nueva. ¿Quién se
acuerda hoy de un pescador que
haya vivido hace 2.000 años a las
orillas de un lago en Medio oriente?
Y en cambio, ¡cuántos veneramos a
Pedro, apóstol y «fundamento visible
de su Iglesia»[4]!

El tesoro escondido

La misión que Jesús nos propone
puede cambiar nuestra vida: llenarla



de luz. Por eso, la idea de que Dios
me puede estar llamando resulta
muy atractiva. Pero hay a la vez algo
que nos inquieta profundamente:
nos parece que, si existe esa llamada,
si Dios cuenta con nosotros, vamos a
perder nuestra libertad. ¡Ya no
podremos elegir otro camino! ¡Solo
podrá ser el que Él quiera!

Considerar la trayectoria de Pedro
puede ayudarnos. Cuando se decidió
a dejar lo que tenía para seguir a
Jesús, ¿perdió su libertad? ¿No fue
esa la decisión más libre y liberadora
de su vida? A veces nos parece que la
libertad significa ante todo poder
elegir, sin que nada nos determine.
Sin embargo, reducida a ese
horizonte, la libertad se limita a
elecciones puntuales, que apenas
alcanzan a iluminar unos instantes:
elegir si quiero comer hamburguesa
o pollo, si quiero jugar a fútbol o a
baloncesto, si quiero escuchar esta
canción o aquella.



Existen, sin embargo, otro tipo de
elecciones que pueden arrojar una
luz completamente nueva sobre
nuestra vida; hacerla más alegre,
más libre: son momentos en los que
ponemos en juego la vida por entero;
decidimos quiénes queremos ser. La
libertad se muestra ahí en su
verdadera amplitud, en su capacidad
de liberar. No estamos ya ante
decisiones puntuales, sino ante
decisiones existenciales. Como
cuando alguien decide casarse con
una persona, a la que considera el
mayor tesoro del mundo. O, de modo
parecido, como cuando una persona
joven decide hacerse médico,
sabiendo que eso le va a llevar una
serie de esfuerzos y de sacrificios
nada pequeños. Uno se entrega a una
persona, o abraza una misión,
renunciando a todo lo demás. Desde
luego, eso va a condicionar sus
futuras elecciones; sin embargo, no
ve ese paso como una renuncia, sino
como la apuesta por un amor o por



un proyecto que va a llenar su vida.
Y así, con el tiempo, su nombre ya no
es solo el que tenía desde su
bautismo: ahora es también «el
marido o la mujer de…», o «el
doctor…». Su nombre, su identidad,
toma forma; su vida va cobrando un
sentido, una dirección.

Jesús se presenta ante nosotros
precisamente con una elección de
este tipo. Él nos ha creado con unos
dones, con unas cualidades que nos
hacen ser de una manera o de otra.
Más tarde, a lo largo de nuestra vida,
nos descubre un tesoro, una misión
que está como oculta en nuestro
interior. «El Reino de los Cielos es
como un tesoro escondido en el
campo que, al encontrarlo un
hombre, lo oculta y, en su alegría, va
y vende todo cuanto tiene y compra
aquel campo» (Mt 13,45). En
realidad, el tesoro es Él mismo —su
Amor incondicional—; y la misión es
la misma que Él recibió del Padre. Si



lo he descubierto, ya no necesito
seguir buscando. Puedo abrazarlo
con mi vida entera, y dejar que Él dé
forma a toda mi existencia. Como
Pedro, apóstol, Piedra sobre la que se
funda la Iglesia; como Pablo, apóstol
de las gentes; como María, la esclava
del Señor, la Madre del Salvador.

Abrazar esa tarea —que es, en
realidad, abrazar a Jesús y seguirle—
nos lleva a dejar todo lo demás.
Porque nada puede liberarnos tanto
como la verdad acerca de nosotros
mismos: veritas liberabit vos (Jn 8,32).
Así, como san Pablo, podremos
afirmar: «Cuanto era para mí
ganancia, por Cristo lo considero
como pérdida. Es más, considero que
todo es pérdida ante la sublimidad
del conocimiento de Cristo Jesús, mi
Señor. Por él perdí todas las cosas, y
las considero como basura con tal de
ganar a Cristo y vivir en él» (Flp
3,7-9).



Tal vez nos desconcierte un poco
descubrir esa cercanía de Jesús; que
quiera contar con nosotros. Al mismo
tiempo, cuando nos paramos a
pensarlo, vemos que lo que nos pide
cuadra perfectamente con quienes
somos, con nuestras cualidades y con
lo que hemos vivido… Parece que
hayamos nacido para esto. El nombre
nuevo se presenta entonces como
algo que ya estaba ahí, desde la
creación del mundo… Dios nos ha
hecho para esto. Y, sin embargo,
quizá nos parece demasiado. «¿Este
tesoro, esta misión… para mí? ¿De
verdad Dios ha venido a fijarse en
mí?».

Poner en juego todos mis
dones y cualidades

Dios no nos llama solo en un
determinado momento de nuestra
vida: lo hace constantemente. Del
mismo modo, nuestra respuesta se
prolonga durante toda nuestra



existencia, al ritmo de las llamadas a
amar cada día de un modo renovado.
«Desde que le dijiste “sí”, el tiempo
va cambiando el color del horizonte
—cada día, más bello—, que brilla
más amplio y luminoso. Pero has de
continuar diciendo “sí”»[5].

San Pedro dijo “sí” al Señor muchas
veces. Como en aquella ocasión en
que todos los que habían seguido al
Maestro se marcharon
escandalizados al oírle hablar del
Pan de Vida (cfr. Jn 6,60-71), o como
cuando Jesús insistió en lavarle los
pies, a pesar de que le pareciera
absurdo (cfr. Jn 13,6-10). Pedro
permaneció junto a Jesús,
confesando una vez más su fe. Sin
embargo, el apóstol no había
comprendido del todo la lógica del
Señor. Seguía soñando con una
manifestación gloriosa del Señor, un
acontecimiento que le haría
enseguida poderoso, triunfador,
famoso en el mundo entero. Le costó



unos años descubrir que esa no era
la manera de actuar de Dios. Pasó
por la tristeza de negar a Jesús tres
veces, traicionarle. Tuvo que chocar
con su propia debilidad. Sin
embargo, al final comprendió,
porque nunca dejó de mirar a Jesús.
«El Señor convirtió a Pedro —que le
había negado tres veces— sin
dirigirle ni siquiera un reproche: con
una mirada de Amor»[6]. Porque la
vocación es, a fin de cuentas, una
invitación a mirar a Jesús, a dejarse
mirar por Él, a compartir su vida, e
intentar imitarle. Hasta la entrega,
llena de amor, de la propia vida.

La llamada de Pedro tomó su forma
definitiva aquel día, a la orilla del
mar de Galilea, en su encuentro a
solas con Jesús resucitado. Pudo
pedirle perdón… acordarse de
cuánto le amaba, con sus pobres
fuerzas; y decírselo de nuevo. El
Maestro respondió: «Apacienta mis
ovejas» (Jn 21,17), y luego añadió: «



Sígueme» (Jn 21,19). Con eso estaba
dicho todo, porque Pedro había
descubierto ya que seguir al Señor es
amar hasta el extremo, en un camino
maravilloso de entrega y de servicio
a todos: un camino, no una meta. El
mismo camino que hay que recorrer
cada día de nuestra vida, de la mano
de Jesús.

Una vida plena

Pedro murió mártir en Roma. La
tradición sitúa el lugar del martirio,
por crucifixión, en la colina vaticana.
Cuando conoció la sentencia,
repasaría quizá toda su vida. Su
juventud, su carácter fuerte y
decidido, su trabajo en el mar de
Galilea. El encuentro con Jesús y,
desde aquel momento, ¡cuántas cosas
hermosas! Alegrías y sufrimientos.
Tantas personas que habían pasado
por su vida. Tanto amor. Sí, su vida
había cambiado mucho. Y había
valido la pena.



Al conocer a Simón, junto al río
Jordán, el Señor no veía solo a un
hombre ya hecho, con ciertas
características. Veía en él a Pedro: la 
Piedra sobre la que iba a edificar su
Iglesia. Al mirarnos a nosotros, ve
todo el bien que vamos a hacer en
nuestra vida. Ve nuestros talentos,
nuestro mundo, nuestra historia, y
nos ofrece que le ayudemos, desde
nuestra pequeñez. No nos pide que
hagamos cosas imposibles, sino
sencillamente que le sigamos.

Nosotros somos como somos, ni más
ni menos, y ese modo de ser nos hace
idóneos para seguir al Señor y
servirle en la Iglesia. De su mano,
estamos llamados a encontrar el
mejor modo de hacerlo. Cada uno el
que Dios haya pensado para él:
«Tenemos dones diferentes conforme
a la gracia que se nos ha dado: si se
trata de profecía, que sea de acuerdo
con la fe, y si se trata del ministerio,
que sea sirviendo. Y si uno tiene que



enseñar, que enseñe, y si tiene que
exhortar, que exhorte. El que da, que
dé con sencillez; el que preside, que
lo haga con esmero; el que ejercita la
misericordia, que lo haga con
alegría» (Rm 12,6-8).

Pedro renunció a ser aquel pescador
de Betsaida tan seguro de sí mismo, y
Dios pudo hacerle así mediador, con
Cristo, entre la tierra y el Cielo. Su
historia se ha repetido muchas veces
a lo largo de los siglos. Hasta hoy. Los
primeros jóvenes que formaron
parte del Opus Dei pusieron sus
talentos en manos de Dios, y dieron
un fruto que ellos no habrían podido
imaginar. Es lo que san Josemaría les
aseguraba: «¡Soñad y os quedaréis
cortos!». O, como el Papa decía a los
jóvenes, al acabar una vigilia de
oración: «Que el Señor bendiga
vuestros sueños»[7].

La llamada de Jesús saca lo mejor de
cada una y de cada uno, para ponerlo



al servicio de los demás, para llevarlo
a plenitud. Es lo que vemos en Pedro.
Y nosotros, que hemos descubierto
cuánto nos ama Él, y que cuenta con
nosotros, queremos estar también
atentos a su llamada: hoy, y cada día
de nuestra vida. Y así, cuando nos
encontremos con Él, nos dará «una
piedrecita blanca, y escrito en la
piedrecita un nombre nuevo, que
nadie conoce sino el que lo
recibe» (Ap 2,17): reconoceremos…
nuestro verdadero nombre.

Lucas Buch

[1] Cfr. Surco, n. 290; Amigos de Dios,
n. 206; «Amar al mundo
apasionadamente», en 
Conversaciones, nn. 113 ss.

[2] Francisco, Vigilia de Oración con
los Jóvenes durante la JMJ en
Cracovia, 30-VII-2016.



[3] Benedicto XVI, Audiencia General,
17-V-2006.

[4] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
936.

[5] San Josemaría, Surco, n. 32.

[6] San Josemaría, Surco, n. 964.

[7] Francisco, Vigilia de Oración con
los Jóvenes durante la JMJ en
Cracovia, 30-VII-2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/algo-grande-y-
que-sea-amor-iii-nuestro-verdadero/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/algo-grande-y-que-sea-amor-iii-nuestro-verdadero/
https://opusdei.org/es/article/algo-grande-y-que-sea-amor-iii-nuestro-verdadero/
https://opusdei.org/es/article/algo-grande-y-que-sea-amor-iii-nuestro-verdadero/

	Algo grande y que sea amor (III): Nuestro verdadero nombre
	Seres libres e inacabados
	Te llama por tu nombre
	El tesoro escondido
	Poner en juego todos mis dones y cualidades
	Una vida plena


