
opusdei.org

Acompañamiento
espiritual

En su exhoración apostólica
Evangelii Gaudium, el Papa
Francisco nos recuerda la
conveniencia del
acompañamiento o dirección
espiritual para la vida cristiana

14/01/2019

“Más que nunca necesitamos de
hombres y mujeres que, desde su
experiencia de acompañamiento,
conozcan los procesos donde campea
la prudencia, la capacidad de
comprensión, el arte de esperar, la



docilidad al Espíritu, para cuidar
entre todos a las ovejas que se nos
confían de los lobos que intentan
disgregar el rebaño.” (Evangelii
Gaudium, n. 171). Con estas palabras,
el Papa Francisco nos recuerda la
conveniencia del acompañamiento o
dirección espiritual para la vida
cristiana.

Es el Espíritu Santo, quien ha de
santificar: "el modelo es Jesucristo; el
modelador, el Espíritu Santo, por
medio de la gracia"[1]. Quien ejerce
una dirección espiritual personal es
un "instrumento" de Dios, que es
quien da el crecimiento (cfr. 1 Co
3,7-9). Hay que dejar "a la gracia de
Dios y al Director que hagan su obra"
para que aparezca "la imagen de
Jesús, en que se convierte el hombre
santo"[2]. Esa gracia es una
participación en la vida de Jesucristo,
que en la Eucaristía "nos hace cor
unum et anima una (Hch 4, 32), un



solo corazón y una sola alma; y nos
convierte en familia, en Iglesia"[3].

1. El acompañamiento fraternal de
los hijos de Dios en Cristo

Es lógico que se busque
acompañamiento espiritual cuando
se avanza en la vida espiritual y se
nota que el Señor pide mayor
vibración. Teológicamente
podríamos decir identificarse con
Cristo, ser otro Jesús para el prójimo.
Esta es la razón auténtica por la cual
cada cristiano puede desear
legítimamente la ayuda del consejo
espiritual. Vivir en la disposición
continua de buscar a Dios, habitar en
el convencido deseo de agradarle.
Hay un impulso interior que pide
algo más, pero no en el orden de la
eficiencia (hacer muchas cosas), sino
en el dejarse hacer por el otro (Dios)
[4].

La consideración de la Iglesia como
familia es una de las claves sobre el



acompañamiento espiritual. En este
ambiente de fraternidad cristiana, de
familia, queriendo a las personas con
el proverbial corazón de padre y de
madre, se ayuda a cada uno a buscar,
encontrar y amar a Cristo[5].

El Catecismo de la Iglesia Católica
recuerda a propósito de la dirección
espiritual que: "El Espíritu Santo da a
ciertos fieles dones de sabiduría, de
fe y de discernimiento"[6]. Estos
dones se pueden encontrar en
sacerdotes y también en los fieles no
ordenados: religiosos, religiosas,
laicos. Efectivamente, llevar la
dirección espiritual de otras
personas es uno de los modos en que
los laicos pueden ejercer su
sacerdocio común, que capacita
"para ayudar a los hombres en su
camino hacia Dios, con el testimonio
de la palabra y del ejemplo, con la
oración y con la expiación"[7].



El acompañamiento espiritual es por
lo tanto una realidad con
fundamento bautismal, como
desarrollo de haber recibido el
Bautismo, y un concreto apostolado.
Se puede, en efecto, leer en clave de
dirección espiritual (introduciendo
los matices y las acomodaciones
oportunas) lo que san Josemaría
escribe en relación con el apostolado
de amistad y confidencia; un
apostolado que en la existencia laical
presupone el testimonio de la vida
cristiana dado con naturalidad a
través de las situaciones ordinarias
del vivir: "Y, al vernos iguales a ellos
en todas las cosas, se sentirán los
demás invitados a preguntarnos:
¿cómo se explica vuestra alegría?,
¿de dónde sacáis las fuerzas para
vencer el egoísmo y la comodidad?,
¿quién os enseña a vivir la
comprensión, la limpia convivencia y
la entrega, el servicio a los demás? Es
entonces el momento de descubrirles
el secreto divino de la existencia



cristiana: de hablarles de Dios, de
Cristo, del Espíritu Santo, de María.
El momento de procurar transmitir,
a través de las pobres palabras
nuestras, esa locura del amor de Dios
que la gracia ha derramado en
nuestros corazones"[8]. Todo ello
supone, ciertamente, que quien
asume la tarea de dirigir
espiritualmente a una persona reúna
las condiciones debidas de madurez
espiritual, de prudencia, de
discreción, de afabilidad, etc., y de
formación, ya que en la dirección
espiritual no se trata de aconsejar
desde las propias experiencias y
opiniones, sino desde la fe de la
Iglesia.

2. Hacia la santidad

"Para ir hacia el Señor necesitamos
siempre un guía, un diálogo. No
podemos hacerlo solamente con
nuestras reflexiones"[9]. El papel del
"maestro" espiritual consiste en



secundar la labor del Espíritu Santo
en el alma y dar paz, en vista del don
de sí y de la fecundidad
apostólica[10]. Por eso su labor nos
introduce en el Evangelio, en el que
"todo, cada punto relatado, se ha
recogido, detalle a detalle, para que
lo encarnes en las circunstancias
concretas de tu existencia"[11]. La
dirección espiritual ayuda a
descubrir lo que el Evangelio dice a
cada alma, y a reaccionar con una
respuesta de entrega. "Sigue siendo
válida para todos (...) la invitación a
recurrir a los consejos de un buen
padre espiritual, capaz de
acompañar a cada uno en el
conocimiento profundo de sí mismo,
y conducirlo a la unión con el Señor,
para que su existencia se conforme
cada vez más al Evangelio"[12]. La
dirección espiritual bien recibida
lleva a confrontar la propia vida con
Cristo y con su mensaje de amor (cfr.
Jn 13, 34), y a ver, a la luz de la
Escritura y contando con la acción



del Espíritu Santo, la mano de Dios
en la propia existencia.

"La función del director espiritual –
enseña san Josemaría– es abrir
horizontes, ayudar a la formación del
criterio, señalar los obstáculos,
indicar los medios adecuados para
vencerlos, corregir las
deformaciones o desviaciones de la
marcha, animar siempre: sin perder
jamás el punto de mira sobrenatural,
que es una afirmación optimista,
porque cada cristiano puede decir
que lo puede todo con la ayuda
divina (cfr. Flp 4,13)"[13]. Con el
crecimiento de la fe, de la esperanza
y de la caridad, se ayuda a tratar a
Dios personal y continuamente,
muchas veces a través de un plan de
vida. De esa forma, la oración (vocal
y mental), la confesión frecuente, la
participación en la Eucaristía –
verdadero centro de la vida
cristiana–, la familiaridad con la
Sagrada Escritura, llevan a



profundizar en el sentido de la
existencia, a conocer el amor de Dios,
a mejorar en conocimiento propio y
deseos de servir a todas las almas.

San Josemaría aconseja tratar
siempre, en la dirección espiritual,
tres puntos necesarios para un
verdadero progreso espiritual: la fe,
la pureza y la vocación[14]. Esta
trilogía pueda relacionarse con lo
que nos dicen los Hechos de los
Apóstoles, describiendo la vida y la
perseverancia de los primeros
cristianos "en la doctrina de los
apóstoles y en la comunión, en la
fracción del pan y en las
oraciones"[15]. La fe remite a la
doctrina apostólica[16]. La pureza se
vincula al Pan eucarístico: la
Comunión frecuente nos ayuda a
tener una mirada limpia y protege el
tesoro de la castidad. La oración,
respuesta a la Palabra de Dios que
llama, es esencial para ser fiel a la
propia vocación[17].



"La fe y la vocación de cristianos
afectan a toda nuestra existencia, y
no sólo a una parte"[18]; por tanto,
está en relación con la vida familiar,
el trabajo, el descanso, la vida social,
la política, etc. Aunque la dirección
espiritual no tiene como materia
inmediata esos ámbitos debe, no
obstante –evitando toda injerencia
en lo que no le es propio– ofrecer
luces y consejos para que cada uno,
con libertad y responsabilidad,
seguro en la fe y en la moral
católicas, tome las decisiones que
considere oportunas con
conocimiento de causa y dejando que
la luz de Dios ilumine toda su vida.
Desde esta perspectiva la dirección
espiritual tiene como meta promover
la "unidad de vida"[19] que lleva a
buscar y a amar a Dios en todo, y a
vivir toda la existencia con
conciencia de la misión que la
vocación cristiana implica. La
dirección espiritual contribuye al
proceso de crecimiento de cada



cristiano en su condición de hijo o de
hija de Dios Padre en Cristo por el
Espíritu; ayudando a descubrir con
alegría la figura y el amor de Cristo y
lo que reclama su seguimiento.

3. Libertad y responsabilidad

El hermano que acompaña
espiritualmente a otro hermano
ofrece un parecer desinteresado y
recto, respetando la personalidad de
aquel al que aconseja, sin suplantar
su libertad y por tanto su
responsabilidad. Como escribe santo
Tomás de Aquino, "los hijos de Dios
son movidos por el Espíritu Santo
libremente, por amor; no
servilmente, por temor" (Summa
contra gentiles, IV, 22). Un concepto
que san Josemaría condensa así:
"Sólo cuando se ama se llega a la
libertad más plena"[20]. La persona
humana es un misterio: "En cada
alma hay un fondo delicado, en el
que sólo Dios puede penetrar"[21]. Y



a cada persona e toca secundar las
inspiraciones que reciba del Espíritu
Santo, pastor de nuestras almas[22].

La tarea del pastor de almas está
“encaminada a situar a cada uno
frente a las exigencias completas de
su vida, ayudándole a descubrir lo
que Dios, en concreto, le pide, sin
poner limitación alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son
características de una conciencia
cristiana. Ese modo de obrar y ese
espíritu se basan en el respeto a la
trascendencia de la verdad revelada,
y en el amor a la libertad de la
humana criatura. Podría añadir que
se basa también en la certeza de la
indeterminación de la historia,
abierta a múltiples posibilidades, que
Dios no ha querido cerrar"[23].
Señala también san Josemaría que
"para conseguir la perfección
cristiana en la profesión o en el oficio
que cada uno tenga", los cristianos



"necesitan estar formados de modo
que sepan administrar la propia
libertad: con presencia de Dios, con
piedad sincera, con doctrina"[24].
Por eso, los consejos de la dirección
espiritual sirven para iluminar la
inteligencia, robustecen la libertad.
En ocasiones, esa transmisión de la
verdad se hará con fortaleza. "La
verdadera finura y la verdadera
caridad exigen llegar a la médula,
aunque cueste"[25]: siempre con
delicadeza y respetando los ritmos
que sean propios de cada persona.

El que es acompañado
espiritualmente ha de tener una
actitud abierta a la ayuda. Por esto es
necesario recordar que "la humildad
es la verdad en el camino de la lucha
ascética"[26]. Una de las
manifestaciones más importantes de
la humildad es la sinceridad que, en
ocasiones, ha de ser "sinceridad
salvaje"[27], es decir, manifestación
de lo que hay en el alma, sin adornos



ni eufemismos. La dirección
espiritual sigue los rasgos de una
confidencia[28], que está basada en
la confianza. Por eso, así como la
dirección procede sin "encorsetar a
nadie (...), respetando a cada alma tal
como es, con sus propias
características"[29], el que la recibe
deja "a la gracia de Dios y al Director
que hagan su obra", ya que, si no se
fundamenta así, "jamás aparecerá la
escultura, imagen de Jesús, en que se
convierte el hombre santo"[30]. Esto
requiere una cierta regularidad en
las conversaciones.

En este ámbito de fraternal
confianza, es lógico procurar ser
dócil a la palabra oída que, delante
de Dios, se reconoce como una luz
del Espíritu Santo. Se puede, pues,
hablar de obediencia a la dirección
espiritual, pero teniendo presente
que la obediencia no es un concepto
unívoco (cfr. S.Th. II-II, q. 104). En la
dirección espiritual, uno no hace



caso al consejo de otra persona
porque esté obligado, ni tampoco
porque reconozca su mayor
experiencia o saber, sino porque
advierte que a través de sus palabras,
Dios le ilumina y aconseja. Muchas
veces, los consejos de la dirección
espiritual no son totalmente
detallados, sino que se nos impulsa a
reflexionar y sobre todo confrontarse
con el Señor en la oración.
Efectivamente corresponde al
interesado ponderar lo escuchado y
decidir con una resolución que,
ciertamente, ha sido iluminada por el
consejo, pero que dimana de sus
deliberaciones y de su voluntad.

La libertad asumida como elección
del bien es inseparable de la
correlativa responsabilidad personal.
"Cada uno es como es, y hay que
tratar a cada uno según lo ha hecho
Dios y según lo lleva Dios. Omnibus
omnia factus sum, ut omnes facerem
salvos (1Co 9, 22), hay que hacerse



todo para todos. No existen
panaceas. Es preciso educar, dedicar
a cada alma el tiempo que necesite,
con la paciencia de un monje del
medioevo para miniar –hoja a hoja–
un códice; hacer a la gente mayor de
edad, formar la conciencia, que cada
uno sienta su libertad personal y su
consiguiente responsabilidad"[31].
De este modo, el acompañamiento
espiritual, en un contexto de amistad
y trato con Dios, orienta, da
optimismo, abre a la esperanza,
amplía horizontes y contribuye a que
el alma sea capaz de cosas grandes.

Bibliografía:

Artículos de Collationes.org: El
arte de dirigir almas ((link a la
web)).
ESPA, Fulgencio, Cuenta
conmigo, Palabra, Madrid 2017.
FERNÁDEZ-CARVAJAL, F. Para
llegar a puerto. El sentido de la

• 

• 

• 

https://www.collationes.org/directionem-spiritualem/el-arte-de-dirigir-almas
https://www.collationes.org/directionem-spiritualem/el-arte-de-dirigir-almas


ayuda espiritual, Palaba,
Madrid, 2010.
DERVILLE, Guillaume. Voz:
«Dirección espiritual».
Diccionario de San Josemaría
Escrivá de Balaguer, Burgos,
Monte Carmelo - Instituto
Histórico Josemaría Escrivá,
2013, pp. 339-345.

[1] Carta 8–VIII–1956, n. 37: AGP,
serie A.3, 94-1–2.

[2] Camino, n. 56.

[3] Conversaciones, n. 123.

[4] Cfr. Fulgencio Espa, Cuenta
conmigo, 33, Palabra, Madrid 2017.

[5] Cfr. Camino, n. 382.

[6] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2690; cfr. nn. 1435, 2695.

• 



[7] Es Cristo que pasa, 120.

[8] Ibídem, 148.

[9] BENEDICTO XVI, Discurso,
Audiencia general, 16–IX–2009.

[10] cfr. Camino, n. 62.

[11] Forja, n. 754.

[12] BENEDICTO XVI, Discurso,
Audiencia general, 16–IX–2009.

[13] Carta 8–VIII–1956, n. 37: AGP,
serie A.3, 94-1–2.

[14] cfr. Surco, n. 84; Amigos de Dios,
187.

[15] Hch 2, 42.

[16] cfr. Conversaciones, 73.

[17] cfr. Forja, nn. 297 y 789.

[18] Es Cristo que pasa, 46.



[19] cfr. Es Cristo que pasa, 10; 
Gaudium et Spes, n. 43.

[20] Amigos de Dios, 38.

[21] Carta 8–VIII–1956, n. 37: AGP,
serie A.3, 94-1–2.

[22] cfr. Es Cristo que pasa, 174.

[23] Es Cristo que Pasa, 99.

[24] Conversaciones, 53.

[25] Andrés Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, tomo II, p.
320.

[26] Surco, n. 259.

[27] Forja, n. 127.

[28] cfr. Camino, n. 64.

[29] Amigos de Dios, 249.

[30] Camino, n. 56.



[31] Carta 8–VIII–1956, n. 38: AGP,
serie A.3, 94-1 –2.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es/article/acompanamiento-
espiritual/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es/article/acompanamiento-espiritual/
https://opusdei.org/es/article/acompanamiento-espiritual/
https://opusdei.org/es/article/acompanamiento-espiritual/

	Acompañamiento espiritual

