opusdei.org

Acompanamiento
espiritual

En su exhoracién apostolica
Evangelii Gaudium, el Papa
Francisco nos recuerda la
conveniencia del
acompaifiamiento o direccion
espiritual para la vida cristiana

14/01/2019

“Mas que nunca necesitamos de
hombres y mujeres que, desde su
experiencia de acompafiamiento,
conozcan los procesos donde campea
la prudencia, la capacidad de
comprension, el arte de esperar, la



docilidad al Espiritu, para cuidar
entre todos a las ovejas que se nos
confian de los lobos que intentan
disgregar el rebafio.” (Evangelii
Gaudium, n. 171). Con estas palabras,
el Papa Francisco nos recuerda la
conveniencia del acompafiamiento o
direccion espiritual para la vida
cristiana.

Es el Espiritu Santo, quien ha de
santificar: "el modelo es Jesucristo; el
modelador, el Espiritu Santo, por
medio de la gracia"[1]. Quien ejerce
una direccion espiritual personal es
un "instrumento” de Dios, que es
quien da el crecimiento (cfr. 1 Co
3,7-9). Hay que dejar "a la gracia de
Dios y al Director que hagan su obra"
para que aparezca "la imagen de
Jesus, en que se convierte el hombre
santo"[2]. Esa gracia es una
participacion en la vida de Jesucristo,
que en la Eucaristia "nos hace cor
unum et anima una (Hch 4, 32), un



solo corazon y una sola alma; y nos
convierte en familia, en Iglesia"[3].

1. El acompaiiamiento fraternal de
los hijos de Dios en Cristo

Es logico que se busque
acompafiamiento espiritual cuando
se avanza en la vida espiritual y se
nota que el Sefior pide mayor
vibracion. Teol6gicamente
podriamos decir identificarse con
Cristo, ser otro Jesus para el projimo.
Esta es la razon auténtica por la cual
cada cristiano puede desear
legitimamente la ayuda del consejo
espiritual. Vivir en la disposicion
continua de buscar a Dios, habitar en
el convencido deseo de agradarle.
Hay un impulso interior que pide
algo mas, pero no en el orden de la
eficiencia (hacer muchas cosas), sino
en el dejarse hacer por el otro (Dios)

[4].

La consideracion de la Iglesia como
familia es una de las claves sobre el



acompafamiento espiritual. En este
ambiente de fraternidad cristiana, de
familia, queriendo a las personas con
el proverbial corazén de padre y de
madre, se ayuda a cada uno a buscar,
encontrar y amar a Cristo[5].

El Catecismo de la Iglesia Catolica
recuerda a proposito de la direccion
espiritual que: "El Espiritu Santo da a
ciertos fieles dones de sabiduria, de
fe y de discernimiento”[6]. Estos
dones se pueden encontrar en
sacerdotes y también en los fieles no
ordenados: religiosos, religiosas,
laicos. Efectivamente, llevar la
direccion espiritual de otras
personas es uno de los modos en que
los laicos pueden ejercer su
sacerdocio comun, que capacita
"para ayudar a los hombres en su
camino hacia Dios, con el testimonio
de la palabra y del ejemplo, con la
oracion y con la expiacion"[7].



El acompafiamiento espiritual es por
lo tanto una realidad con
fundamento bautismal, como
desarrollo de haber recibido el
Bautismo, y un concreto apostolado.
Se puede, en efecto, leer en clave de
direccion espiritual (introduciendo
los matices y las acomodaciones
oportunas) lo que san Josemaria
escribe en relacion con el apostolado
de amistad y confidencia; un
apostolado que en la existencia laical
presupone el testimonio de la vida
cristiana dado con naturalidad a
través de las situaciones ordinarias
del vivir: Y, al vernos iguales a ellos
en todas las cosas, se sentiran los
demas invitados a preguntarnos:
icomo se explica vuestra alegria?,
¢de donde sacdis las fuerzas para
vencer el egoismo y la comodidad?,
iquién os ensefia a vivir la
comprension, la limpia convivencia y
la entrega, el servicio a los demas? Es
entonces el momento de descubrirles
el secreto divino de la existencia



cristiana: de hablarles de Dios, de
Cristo, del Espiritu Santo, de Maria.
El momento de procurar transmitir,
a través de las pobres palabras
nuestras, esa locura del amor de Dios
que la gracia ha derramado en
nuestros corazones”[8]. Todo ello
supone, ciertamente, que quien
asume la tarea de dirigir
espiritualmente a una persona reuna
las condiciones debidas de madurez
espiritual, de prudencia, de
discrecion, de afabilidad, etc., y de
formacion, ya que en la direccion
espiritual no se trata de aconsejar
desde las propias experiencias y
opiniones, sino desde la fe de la
Iglesia.

2. Hacia la santidad

"Para ir hacia el Sefior necesitamos
siempre un guia, un didlogo. No
podemos hacerlo solamente con
nuestras reflexiones"[9]. El papel del
"maestro” espiritual consiste en



secundar la labor del Espiritu Santo
en el alma y dar paz, en vista del don
de siy de la fecundidad
apostolica[10]. Por eso su labor nos
introduce en el Evangelio, en el que
"todo, cada punto relatado, se ha
recogido, detalle a detalle, para que
lo encarnes en las circunstancias
concretas de tu existencia"[11]. La
direccion espiritual ayuda a
descubrir lo que el Evangelio dice a
cada alma, y a reaccionar con una
respuesta de entrega. "Sigue siendo
valida para todos (...) la invitacion a
recurrir a los consejos de un buen
padre espiritual, capaz de
acompaiiar a cada uno en el
conocimiento profundo de si mismo,
y conducirlo a la unién con el Sefior,
para que su existencia se conforme
cada vez mas al Evangelio"[12]. La
direccion espiritual bien recibida
lleva a confrontar la propia vida con
Cristo y con su mensaje de amor (cfr.
Jn 13, 34), y aver, alaluz dela
Escritura y contando con la accion



del Espiritu Santo, la mano de Dios
en la propia existencia.

"La funcidn del director espiritual -
ensefia san Josemaria— es abrir
horizontes, ayudar a la formacion del
criterio, sefialar los obstaculos,
indicar los medios adecuados para
vencerlos, corregir las
deformaciones o desviaciones de la
marcha, animar siempre: sin perder
jamas el punto de mira sobrenatural,
que es una afirmacion optimista,
porque cada cristiano puede decir
que lo puede todo con la ayuda
divina (cfr. Flp 4,13)"[13]. Con el
crecimiento de la fe, de la esperanza
y de la caridad, se ayuda a tratar a
Dios personal y continuamente,
muchas veces a través de un plan de
vida. De esa forma, la oracién (vocal
y mental), la confesion frecuente, la
participacion en la Eucaristia —
verdadero centro de la vida
cristiana—, la familiaridad con la
Sagrada Escritura, llevan a



profundizar en el sentido de la
existencia, a conocer el amor de Dios,
a mejorar en conocimiento propio y
deseos de servir a todas las almas.

San Josemaria aconseja tratar
siempre, en la direccion espiritual,
tres puntos necesarios para un
verdadero progreso espiritual: la fe,
la pureza y la vocacion[14]. Esta
trilogia pueda relacionarse con lo
que nos dicen los Hechos de los
Apostoles, describiendo la vida y la
perseverancia de los primeros
cristianos "en la doctrina de los
apostoles y en la comunion, en la
fraccion del pan y en las
oraciones"[15]. La fe remite a la
doctrina apostodlica[16]. La pureza se
vincula al Pan eucaristico: la
Comunion frecuente nos ayuda a
tener una mirada limpia y protege el
tesoro de la castidad. La oracion,
respuesta a la Palabra de Dios que
llama, es esencial para ser fiel a la
propia vocacion[17].



"La fe y la vocacion de cristianos
afectan a toda nuestra existencia, y
no solo a una parte"[18]; por tanto,
esta en relacion con la vida familiar,
el trabajo, el descanso, la vida social,
la politica, etc. Aunque la direccion
espiritual no tiene como materia
inmediata esos ambitos debe, no
obstante —evitando toda injerencia
en lo que no le es propio- ofrecer
luces y consejos para que cada uno,
con libertad y responsabilidad,
seguro en la fe y en la moral
catolicas, tome las decisiones que
considere oportunas con
conocimiento de causa y dejando que
la luz de Dios ilumine toda su vida.
Desde esta perspectiva la direccion
espiritual tiene como meta promover
la "unidad de vida"[19] que lleva a
buscar y a amar a Dios en todo, y a
vivir toda la existencia con
conciencia de la mision que la
vocacion cristiana implica. La
direccion espiritual contribuye al
proceso de crecimiento de cada



cristiano en su condicion de hijo o de
hija de Dios Padre en Cristo por el
Espiritu; ayudando a descubrir con
alegria la figura y el amor de Cristo y
lo que reclama su seguimiento.

3. Libertad y responsabilidad

El hermano que acompafa
espiritualmente a otro hermano
ofrece un parecer desinteresado y
recto, respetando la personalidad de
aquel al que aconseja, sin suplantar
su libertad y por tanto su
responsabilidad. Como escribe santo
Tomads de Aquino, "los hijos de Dios
son movidos por el Espiritu Santo
libremente, por amor; no
servilmente, por temor" (Summa
contra gentiles, IV, 22). Un concepto
que san Josemaria condensa asi:
"Solo cuando se ama se llega a la
libertad mas plena”[20]. La persona
humana es un misterio: "En cada
alma hay un fondo delicado, en el
que solo Dios puede penetrar"[21]. Y



a cada persona e toca secundar las
inspiraciones que reciba del Espiritu
Santo, pastor de nuestras almas[22].

La tarea del pastor de almas esta
“encaminada a situar a cada uno
frente a las exigencias completas de
su vida, ayudandole a descubrir lo
que Dios, en concreto, le pide, sin
poner limitacion alguna a esa
independencia santa y a esa bendita
responsabilidad individual, que son
caracteristicas de una conciencia
cristiana. Ese modo de obrar y ese
espiritu se basan en el respeto a la
trascendencia de la verdad revelada,
y en el amor a la libertad de la
humana criatura. Podria afiadir que
se basa también en la certeza de la
indeterminacion de la historia,
abierta a multiples posibilidades, que
Dios no ha querido cerrar"[23].
Sefiala también san Josemaria que
"para conseguir la perfeccion
cristiana en la profesion o en el oficio
que cada uno tenga", los cristianos



"necesitan estar formados de modo
que sepan administrar la propia
libertad: con presencia de Dios, con
piedad sincera, con doctrina"[24].
Por eso, los consejos de la direccion
espiritual sirven para iluminar la
inteligencia, robustecen la libertad.
En ocasiones, esa transmision de la
verdad se hara con fortaleza. "La
verdadera finura y la verdadera
caridad exigen llegar a la médula,
aunque cueste"[25]: siempre con
delicadeza y respetando los ritmos
que sean propios de cada persona.

El que es acompaiiado
espiritualmente ha de tener una
actitud abierta a la ayuda. Por esto es
necesario recordar que "la humildad
es la verdad en el camino de la lucha
ascética"[26]. Una de las
manifestaciones mas importantes de
la humildad es la sinceridad que, en
ocasiones, ha de ser "sinceridad
salvaje"[27], es decir, manifestacion
de lo que hay en el alma, sin adornos



ni eufemismos. La direccion
espiritual sigue los rasgos de una
confidencia[28], que esta basada en
la confianza. Por eso, asi como la
direccion procede sin "encorsetar a
nadie (...), respetando a cada alma tal
como es, con Sus propias
caracteristicas"[29], el que la recibe
deja "a la gracia de Dios y al Director
que hagan su obra", ya que, si no se
fundamenta asi, "jamads aparecera la
escultura, imagen de Jesus, en que se
convierte el hombre santo"[30]. Esto
requiere una cierta regularidad en
las conversaciones.

En este ambito de fraternal
confianza, es logico procurar ser
docil a la palabra oida que, delante
de Dios, se reconoce como una luz
del Espiritu Santo. Se puede, pues,
hablar de obediencia a la direccion
espiritual, pero teniendo presente
que la obediencia no es un concepto
univoco (cfr. S.Th. II-II, q. 104). En la
direccion espiritual, uno no hace



caso al consejo de otra persona
porque esté obligado, ni tampoco
porque reconozca su mayor
experiencia o saber, sino porque
advierte que a traveés de sus palabras,
Dios le ilumina y aconseja. Muchas
veces, los consejos de la direccion
espiritual no son totalmente
detallados, sino que se nos impulsa a
reflexionar y sobre todo confrontarse
con el Sefior en la oracion.
Efectivamente corresponde al
interesado ponderar lo escuchado y
decidir con una resolucion que,
ciertamente, ha sido iluminada por el
consejo, pero que dimana de sus
deliberaciones y de su voluntad.

La libertad asumida como eleccion
del bien es inseparable de la
correlativa responsabilidad personal.
"Cada uno es como es, y hay que
tratar a cada uno segun lo ha hecho
Dios y segun lo lleva Dios. Omnibus
omnia factus sum, ut omnes facerem
salvos (1Co 9, 22), hay que hacerse



todo para todos. No existen
panaceas. Es preciso educar, dedicar
a cada alma el tiempo que necesite,
con la paciencia de un monje del
medioevo para miniar —hoja a hoja-
un codice; hacer a la gente mayor de
edad, formar la conciencia, que cada
uno sienta su libertad personal y su
consiguiente responsabilidad"[31].
De este modo, el acompariamiento
espiritual, en un contexto de amistad
y trato con Dios, orienta, da
optimismo, abre a la esperanza,
amplia horizontes y contribuye a que
el alma sea capaz de cosas grandes.

Bibliografia:

* Articulos de Collationes.org: El
arte de dirigir almas ((link a la
web)).

» ESPA, Fulgencio, Cuenta
conmigo, Palabra, Madrid 2017.

« FERNADEZ-CARVAJAL, F. Para
llegar a puerto. El sentido de la


https://www.collationes.org/directionem-spiritualem/el-arte-de-dirigir-almas
https://www.collationes.org/directionem-spiritualem/el-arte-de-dirigir-almas

ayuda espiritual, Palaba,
Madrid, 2010.

* DERVILLE, Guillaume. Voz:
«Direccion espiritual».
Diccionario de San Josemaria
Escriva de Balaguer, Burgos,
Monte Carmelo - Instituto
Historico Josemaria Escriva,
2013, pp. 339-345.

[1] Carta 8-VIII-1956, n. 37: AGP,
serie A.3, 94-1-2.

[2] Camino, n. 56.
[3] Conversaciones, n. 123.

[4] Cfr. Fulgencio Espa, Cuenta
conmigo, 33, Palabra, Madrid 2017.

[5] Cfr. Camino, n. 382.

[6] Catecismo de la Iglesia Catolica, n.
2690; cfr. nn. 1435, 2695.



[7] Es Cristo que pasa, 120.
[8] Ibidem, 148.

[9] BENEDICTO XVI, Discurso,
Audiencia general, 16-IX-2009.

[10] cfr. Camino, n. 62.
[11] Forja, n. 754.

[12] BENEDICTO XVI, Discurso,
Audiencia general, 16-IX-2009.

[13] Carta 8-VIII-1956, n. 37: AGP,
serie A.3, 94-1-2.

[14] cfr. Surco, n. 84; Amigos de Dios,
187.

[15] Hch 2, 42.
[16] cfr. Conversaciones, 73.
[17] cfr. Forja, nn. 297 y 789.

[18] Es Cristo que pasa, 46.



[19] cfr. Es Cristo que pasa, 10;
Gaudium et Spes, n. 43.

[20] Amigos de Dios, 38.

[21] Carta 8-VIII-1956, n. 37: AGP,
serie A.3, 94-1-2.

[22] cfr. Es Cristo que pasa, 174.
[23] Es Cristo que Pasa, 99.
[24] Conversaciones, 53.

[25] Andrés Vazquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, tomo II, p.
320.

[26] Surco, n. 259.

[27] Forja, n. 127.

[28] cfr. Camino, n. 64.
[29] Amigos de Dios, 249.

[30] Camino, n. 56.



[31] Carta 8-VIII-1956, n. 38: AGP,
serie A.3, 94-1 -2.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es/article/acompanamiento-
espiritual/ (12/01/2026)


https://opusdei.org/es/article/acompanamiento-espiritual/
https://opusdei.org/es/article/acompanamiento-espiritual/
https://opusdei.org/es/article/acompanamiento-espiritual/

	Acompañamiento espiritual

