
opusdei.org

Meditaciones:
Solemnidad de la
Santísima Trinidad

Reflexión para meditar en la
solemnidad de la Santísima
Trinidad. Los temas propuestos
son: la Trinidad está en nuestra
alma; amor del Padre, del Hijo y
del Espíritu; el Espíritu Santo
nos lleva a Cristo y al Padre.

LA SOLEMNIDAD de la Santísima
Trinidad recapitula todo lo que se
nos ha revelado durante la Pascua: la
muerte y resurrección del Señor, su
ascensión a la derecha del Padre y la
efusión del Espíritu Santo en
Pentecostés. En esta fiesta, la liturgia



comienza alabando y adorando a la
Trinidad, que se nos ha manifestado
en Jesucristo: «Bendito sea Dios
Padre y el Hijo unigénito de Dios y el
Espíritu Santo, porque ha tenido
misericordia de nosotros» (Antífona
de entrada). La Trinidad no es
únicamente un misterio sobre la
identidad de Dios. Es, de manera
especial, el misterio de su amor
misericordioso hacia el mundo y
hacia cada uno de nosotros.

«Yo te bautizo –dijo un sacerdote,
mientras derramaba por tres veces el
agua sobre nuestra cabeza– en el
nombre del Padre y del Hijo y del
Espíritu Santo». Y comenta san
Hilario: «El Señor mandó bautizar
(...) en la profesión de fe en el
Creador, en el Hijo único y en el que
es llamado Don. Uno solo es el
Creador de todo, ya que uno solo es
Dios Padre, de quien procede todo; y
uno solo el Hijo único, nuestro señor
Jesucristo, por quien ha sido hecho



todo; y uno solo el Espíritu, que a
todos nos ha sido dado»[1].

La Trinidad nos introdujo en la
intimidad divina en calidad de hijos.
El agua del bautismo nos dio la
capacidad de relacionarnos con las
tres Personas. Más aún: fuimos
creados para esa relación de amor;
para dar gloria al Padre, al Hijo, al
Espíritu Santo. «Me habéis oído decir
muchas veces –predicaba san
Josemaría– que Dios está en el centro
de nuestra alma en gracia; y que, por
lo tanto, todos tenemos un hilo
directo con Dios Nuestro Señor. ¿Qué
valen todas las comparaciones
humanas, con esa realidad divina,
maravillosa? Al otro lado del hilo
está, aguardándonos, (…) la Trinidad
entera: el Padre, el Hijo y el Espíritu
Santo, porque donde se encuentra
una de las divinas Personas, allí
están las otras dos. No estamos
nunca solos»[2].



CADA VEZ que nos santiguamos,
recordamos el nombre de Dios en el
cual fuimos bautizados. La
celebración eucarística comienza y
termina con el signo de la cruz.
Muchas veces, lo mismo sucede
cuando nos ponemos a orar o
terminamos de hacerlo. También hay
personas que tienen la costumbre de
santiguarse al entrar o salir de su
casa, y en muchos otros momentos
de oración. «En el signo de la cruz y
en el nombre del Dios vivo está
contenido el anuncio que genera la fe
e inspira la oración»[3].

San Pablo nos recuerda que
caminamos hacia Dios, por medio de
Cristo, en el amor «derramado en
nuestros corazones por el Espíritu
que se nos ha dado» (Rom 5, 5). Esta
es la «esperanza que no defrauda».
En la plenitud de los tiempos, Dios ha
querido revelarnos su intimidad



divina para hacernos hijos de Dios
Padre, por la redención de Dios-Hijo,
en virtud de la gracia de Dios-
Espíritu Santo. Su amor sigue
realizando la obra de nuestra
salvación y santificación. Santa
Teresa de Calcuta encontró un día a
una anciana en una calle, cubierta de
llagas, así que empezó a limpiarla.
En un momento dado, la otra mujer
preguntó: “¿Por qué estás haciendo
esto? La gente no hace cosas como
esta. ¿Quién te enseñó?” Santa Teresa
respondió: “Mi Dios me enseñó”. La
anciana replicó: “¿Quién es este
Dios?”. Y Teresa de Calcuta dijo con
sencillez: “Tú conoces a mi Dios. Mi
Dios se llama amor”.

Dios es amor, «no en la singularidad
de una sola Persona, sino en la
Trinidad de una sola
naturaleza» (Prefacio). «No es un
amor sentimental, emotivo, sino el
amor del Padre que está en el origen
de cada vida, el amor del Hijo que



muere en la cruz y resucita, el amor
del Espíritu que renueva al hombre y
el mundo»[4]. Dios no es un ser
solitario, que vive alejado e
indiferente del destino del hombre;
es una familia, una fuente inagotable
de vida que se entrega.

EN EL DISCURSO de la última cena,
Jesús anuncia y promete el envío del
Espíritu Santo: él será consuelo y
fuerza para sus discípulos. El Señor
lo llama «Espíritu de la verdad»
porque nos «guiará hacia toda la
verdad, pues no hablará por sí
mismo, sino que dirá todo lo que oiga
y os anunciará lo que va a venir» (Jn
16,13). El Espíritu Santo no añade
nada nuevo al Mesías; «recibe de lo
mío y os lo anunciará», dice Jesús (Jn
16,14). Del mismo modo que
Jesucristo dice solo lo que oye y
recibe del Padre, «el Espíritu Santo es



intérprete de Cristo. No nos conduce
a otros lugares, lejanos de Cristo, sino
que nos conduce cada vez más
dentro de la luz de Cristo»[5].

En palabras de san Gregorio
Nacianceno, «el Antiguo Testamento
ha manifestado claramente al Padre,
oscuramente al Hijo. El Nuevo
Testamento ha revelado al Hijo e
insinuado la divinidad del Espíritu.
Hoy el Espíritu vive entre nosotros, y
se hace ver con claridad»[6]. El
Paráclito «enseña ahora a los fieles
todas las cosas espirituales de que
cada uno es capaz, mas también
enciende en sus pechos un deseo más
vivo de crecer en aquella caridad que
los hace amar lo conocido y desear lo
que no conocen»[7].

«Con la acción del Espíritu Santo ha
irradiado una luz nueva sobre la
tierra y en cada corazón humano que
le acoge; una luz que revela los
rincones oscuros, las durezas que



nos impiden llevar los frutos buenos
de la caridad y de la misericordia»[8].
Del mismo modo que cuando se
rompe un frasco de perfume su olor
se difunde por todas partes, al
romperse el Cuerpo de Cristo en la
cruz, su Espíritu se derramó en los
corazones de todos[9]. Podemos pedir
a María, hija, madre y esposa de
Dios, que nos enseñe a entrar en la
comunión trinitaria, para vivir y dar
testimonio del amor que da sentido a
nuestra vida.

[1] San Hilario, Tratado sobre la
Santísima Trinidad, libro 2, 1, 33.35.

[2] San Josemaría, Apuntes de la
predicación, 8-XII-1972.

[3] Benedicto XVI, Ángelus, 30-V-2010.

[4] Francisco, Ángelus, 26-VI-2013.



[5] Benedicto XVI, Homilía, 7-V-2005.

[6] San Gregorio de Nacianceno, 
Discurso 31, 25-27 (PG 36, 159).

[7] San Agustín, Tratado 97,1 (Sobre el
Evangelio de San Juan).

[8] Francisco, Ángelus, 11-VI-2017.

[9] Cfr. San Hipólito, Comentario al
Cantar de los Cantares 13,1.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/meditation/

meditaciones-solemnidad-de-la-
santisima-trinidad-domingo-despues-

de-pentecostes-ciclo-c/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-solemnidad-de-la-santisima-trinidad-domingo-despues-de-pentecostes-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-solemnidad-de-la-santisima-trinidad-domingo-despues-de-pentecostes-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-solemnidad-de-la-santisima-trinidad-domingo-despues-de-pentecostes-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-solemnidad-de-la-santisima-trinidad-domingo-despues-de-pentecostes-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-solemnidad-de-la-santisima-trinidad-domingo-despues-de-pentecostes-ciclo-c/

	Meditaciones: Solemnidad de la Santísima Trinidad

