
opusdei.org

Meditaciones:
miércoles de la 20.ª
semana del Tiempo
Ordinario

Reflexión para meditar el
miércoles de la 20.ª semana del
Tiempo Ordinario. Los temas
propuestos son: el trabajo,
vocación inicial del hombre;
una nueva dimensión; envidiar
la generosidad de Dios

- El trabajo, vocación inicial del
hombre.

- Una nueva dimensión.

- Envidiar la generosidad de Dios.



EL EVANGELIO de la Misa nos
presenta una parábola a primera
vista desconcertante: la del dueño de
la viña que va contratando
jornaleros a lo largo del día y que,
cuando llega el momento de
retribuirles, sorprende pagando lo
mismo a los que han trabajado desde
primera hora de la mañana que a los
que se han incorporado mucho más
tarde (cfr. Mt 20,1-16). Este pasaje ha
dado lugar a variadas
interpretaciones, que ponen el
acento en diferentes aspectos del
texto. En el contexto actual, un tema
que quizá resuena con especial
fuerza es el drama del desempleo: la
situación de muchas personas que,
como esos jornaleros, están
esperando conseguir un trabajo. La
tragedia para estas personas es
doble: por un lado, encuentran
dificultades para el sustento personal
o familiar; por otro, se encuentran



heridos en su dignidad humana, ya
que «el trabajo constituye una
dimensión fundamental de la
existencia humana sobre la tierra»[1];
se trata de un bien necesario no solo
para la subsistencia, sino sobre todo
para que la mujer y el hombre se
realicen como personas y, con su
actividad, sirvan a los demás y
perfeccionen el mundo llevándolo así
a Dios.

«El trabajo es la vocación inicial del
hombre, es una bendición de Dios, y
se equivocan lamentablemente
quienes lo consideran un castigo»[2],
enseñó san Josemaría. Para una
inmensa mayoría de cristianos, ser
santos significa «santificar el propio
trabajo, santificarse en su trabajo, y
santificar a los demás con el
trabajo»[3]. Quizá en este rato de
oración podemos preguntarnos cómo
estamos santificando nuestro
trabajo, con el deseo y el empeño de
hacerlo lo mejor posible tras haberlo



ofrecido al Señor en la Misa; cómo
nos estamos santificando en el
trabajo, ejercitando las virtudes con
docilidad al Espíritu Santo, para que
nos vaya transformando en otro
Cristo a través de la actividad que
realizamos; cómo santificamos a los
demás con el trabajo, transmitiendo
luz y calor a las personas que están a
nuestro alrededor, con un ánimo
apostólico manifestado en la amistad
sincera que ofrecemos a cada uno.

DESDE una perspectiva humana,
tendemos a dar más valor a aquellos
trabajos que reciben mayor
remuneración, gozan de prestigio
social o destacan por su eficacia. A
veces también sucede que las
personas, quizá no en la teoría pero
sí en la práctica, van concediendo al
trabajo un lugar demasiado central
en sus vidas, de manera que la



actividad laboral invade los espacios
que deberían corresponder al trato
con Dios, a la vida familiar o a las
relaciones de amistad. Ante estas
situaciones, puede ser oportuno
detenernos y reflexionar: ¿Cuál es el
sentido último de mi trabajo? ¿Estoy
trabajando como Dios quiere? ¿Qué
es lo que el Señor realmente aprecia
en mi trabajo?

«El hombre no debe limitarse a hacer
cosas, a construir objetos. El trabajo
nace del amor, manifiesta el amor, se
ordena al amor»[4]. Es el amor lo que
el Señor aprecia de nuestro trabajo, y
lo que convierte una tarea en
apariencia insignificante en algo
grandioso y heroico. San Josemaría,
en una ocasión, comentó a dos
personas que se ocupaban del jardín
de una casa: «Qué estupendas tenéis
todas estas plantas, todas estas
flores... Vosotros, ¿qué pensáis: que
vale más vuestro trabajo o el de un
ministro?». Ellos se quedaron



callados, pero enseguida el fundador
del Opus Dei continuó: «Depende del
amor de Dios que pongáis: si ponéis
más Amor que un ministro, vale más
vuestro trabajo»[5].

El cristiano, al sentir la caridad que
ha sido derramada en su corazón por
el Espíritu Santo (cfr. Rm 5,5), vive
lleno de gratitud a Dios y busca
difundir a su alrededor ese amor que
ha recibido. Trabajar por amor no
excluye otros motivos legítimos –
como ganar un salario, obtener
reconocimiento o sentir la
satisfacción del deber cumplido–,
pero los trasciende y los ordena. En
este sentido, resultan iluminadoras
las palabras de san Pablo: «Aunque
conociera todos los misterios y toda
la ciencia (...), si no tengo caridad,
nada soy» (1Cor 13,2). Lo mismo
puede decirse del trabajo: cuando el
motor que lo impulsa es la búsqueda
de la gloria de Dios, esa tarea –por
sencilla o compleja que sea–



adquiere una grandeza sobrenatural.
Lo decisivo, como enseñaba san
Josemaría, es «el empeño para hacer
a lo divino las cosas humanas,
grandes o pequeñas, porque por el
Amor todas adquieren una nueva
dimensión»[6].

LA PARÁBOLA del dueño de la viña
pone también de relieve el problema
de la envidia: los jornaleros de la
primera hora protestan por la
generosidad del propietario hacia
quienes han trabajado menos. Jesús
hablaba a ciertos fariseos que
pensaban estar en situación
privilegiada ante Dios, querían ser
distinguidos por sus obras y no
aceptaban que el Señor pudiera
abrazar a los pecadores. En lugar de
alegrarse por la misericordia divina,
la percibían como una injusticia.
Ellos, al igual que los trabajadores de



la parábola, «no logran ver la belleza
del gesto del amo, que no ha sido
injusto, sino simplemente generoso –
enseña León XIV–; que no ha mirado
solo el mérito, sino también la
necesidad. Dios quiere dar a todos su
Reino, es decir, la vida plena, eterna
y feliz. Y así hace Jesús con nosotros:
no establece un ranking, sino se dona
enteramente a quien le abre su
corazón»[7].

La envidia es uno de los vicios más
antiguos que nos presenta la
Escritura, y produce en quien lo
alimenta una tristeza amarga que
puede llegar al odio. Caín, al ver que
el Señor acogía con agrado la ofrenda
de Abel y no la suya, «se irritó en
gran manera y andaba
cabizbajo» (Gn 4,5). En vez de dirigir
su mirada hacia todos los dones que
tenía –era el primogénito de Adán y
Eva–, no soportaba que su hermano
fuera feliz y se ganara el favor de
Dios. Consumido por esa tristeza



envidiosa, se rebeló y acabó con la
vida de Abel.

«En la raíz de este vicio está una falsa
idea de Dios: no se acepta que Dios
tenga sus propias “matemáticas”,
distintas de las nuestras. (...)
Quisiéramos imponer a Dios nuestra
lógica egoísta, pero la lógica de Dios
es el amor. Los bienes que él nos da
están destinados a ser compartidos.
Por eso san Pablo exhorta a los
cristianos: “Ámense cordialmente
unos a otros; que cada cual estime a
los otros más que a sí mismo” (Rm
12,10). ¡He aquí el remedio contra la
envidia!»[8]. Podemos pedir a la
Virgen María que nos enseñe a
alegrarnos sinceramente por los
dones que su Hijo concede a los
demás, y a contemplar con gozo la
misericordia con que trata a todos
sus hijos.



[1] San Juan Pablo II, Laborem
exercens, n. 4.

[2] San Josemaría, Surco, n. 482.

[3] San Josemaría, Conversaciones, n.
55.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 48.

[5] Salvador Bernal, Monseñor
Josemaría Escrivá de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei, Rialp, Madrid 1980, 6ª
ed., p. 194.

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 60.

[7] León XIV, Audiencia, 4-VI-2025.

[8] Francisco, Audiencia, 28-II-2024.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/meditation/

meditaciones-miercoles-20-semana-
tiempo-ordinario/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-miercoles-20-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-miercoles-20-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-miercoles-20-semana-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-miercoles-20-semana-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: miércoles de la 20.ª semana del Tiempo Ordinario

