
opusdei.org

Meditaciones: lunes
de la 26.ª semana del
Tiempo Ordinario

Reflexión para meditar el lunes
de la 26ª semana del Tiempo
Ordinario. Los temas
propuestos son: la trampa de la
soberbia; admirar los dones de
los demás; conocerse a sí
mismo.

- La trampa de la soberbia.

- Admirar los dones de los demás.

- Conocerse a sí mismo.



«EL QUE ACOGE a este niño en mi
nombre, me acoge a mí; y el que me
acoge a mí, acoge al que me ha
enviado», dijo Jesús. Y continuó:
«Pues el más pequeño de vosotros es
el más importante» (Lc 9,48). Estas
palabras probablemente causaron
sorpresa entre sus discípulos,
quienes estaban inmersos en una
discusión sobre quién sería el más
importante. Aparentemente no se
trataba de una conversación puntual
sobre este tema, sino que llevaba
tiempo desarrollándose de algún
modo a espaldas de Jesús. Por eso el
evangelista, antes de contarnos la
respuesta del Señor, dice que lo hizo
«conociendo los pensamientos de sus
corazones» (Lc 9,47). De pronto, en
medio de un diálogo de adultos que
buscan la gloria personal, la figura
gráfica de un niño les permite
contemplar con claridad lo que el
Maestro esperaba de cada uno de
ellos.



Los discípulos, en medio de su
acalorada discusión, quizás habían
perdido de vista a Jesús. En cambio,
un niño sin ningún tipo de
pretensiones consiguió colarse entre
la muchedumbre y captar la atención
del Señor. En esta escena se
manifiesta gráficamente el poder de
la humildad: cuando estamos
sinceramente convencidos de
nuestra pequeñez, entonces
encontramos a Dios en las cosas más
ordinarias. En cambio, si nos
dejamos enredar por los
pensamientos que nos propone el
orgullo, acabamos por darnos una
importancia excesiva y nos
encerramos en laberintos sin salida.
La Sagrada Escritura nos muestra
que en esta trampa pueden caer
incluso quienes, tiempo después,
serán los pilares de la Iglesia.

«Sin humildad no encontraremos
nunca a Dios: nos encontraremos
solo a nosotros mismos. Porque la



persona que no tiene humildad no
tiene horizontes delante, solamente
tiene un espejo: se mira a sí mismo.
Pidamos al Señor que rompa el
espejo y poder mirar más allá, hacia
el horizonte, donde está él»[1].

INMEDIATAMENTE después de que
Jesús hablara a sus discípulos sobre
la importancia de hacerse como
niños, Juan confiesa con sencillez:
«Maestro, hemos visto a uno que
expulsaba demonios en tu nombre y
se lo hemos prohibido, porque no
anda con nosotros» (Lc 9,49). Parece
como si los apóstoles considerasen su
propia vocación como un privilegio
que los situaba por encima del resto,
como algo que los separaba de los
demás. Se trata, nuevamente, de la
tentación de la soberbia, que nos
empuja a subrayar nuestros propios
talentos, mirándolos como algo



merecido, en lugar de contemplar los
propios dones y los de los demás con
agradecimiento. Este camino suele
llevar rápidamente a la envidia y nos
enturbia la mirada hacia las
personas.

«Jesús les respondió: “No se lo
impidáis: el que no está contra
vosotros, está a favor vuestro”» (Lc
9,50). De inmediato, el Señor les
cambia las coordenadas para
introducirles en las de Dios; para él
no hay una distinción entre amigos y
enemigos, sino solo el deseo de que
todos participen con sus propios
talentos en la transmisión del
Evangelio. En lugar de dejarse llevar
por la tendencia a encerrarse, Cristo
siempre quiere abrirse más, para que
todos podamos participar de sus
dones. «Un punto clave en el que
Dios y el hombre se diferencian es el
orgullo: en Dios no hay orgullo,
porque es total plenitud y está
totalmente dispuesto a amar y dar



vida; sin embargo en nosotros, los
hombres, el orgullo está íntimamente
arraigado y requiere constante
vigilancia y purificación»[2].

La verdadera humildad nos ayuda a
abrirnos a quienes nos rodean, a
ponernos a su servicio y alegrarnos
de sus alegrías; la humildad nos lleva
a considerar cualquier don de Dios –
en especial una vocación en la
Iglesia, como puede ser la llamada al
Opus Dei– como un regalo destinado
a enriquecer a todos. «Darse
sinceramente a los demás es de tal
eficacia, que Dios lo premia con una
humildad llena de alegría»[3], afirma
san Josemaría. Por eso, si alguna vez
surge la tristeza o nos damos cuenta
de que, como los apóstoles, hemos
perdido de vista a Jesús, un paso
sencillo para recuperar la ilusión
puede ser preguntarnos: ¿A quién
puedo servir? ¿Quién necesita hoy de
mi ayuda y de los dones que Dios me
ha dado?



LA VIRTUD de la humildad nos lleva
a un sano y realista conocimiento de
nosotros mismos, a aceptarnos con
nuestras luces y nuestras sombras.
Ser humilde significa ser consciente
de nuestra posición entre el cielo y la
tierra, de la realidad del pecado y de
la gracia, del peso del pasado y la
esperanza del futuro. Por eso, como
enseñaba san Josemaría, la humildad
nos permite descubrir los aspectos
positivos y negativos de nuestras
vidas, llenándonos de
agradecimiento y de ganas de
mejorar: «La experiencia de vuestra
debilidad, los fracasos que existen
siempre en todo esfuerzo humano, os
darán más realismo, más humildad,
más comprensión con los demás. Los
éxitos y las alegrías os invitarán a
dar gracias, y a pensar que no vivís
para vosotros mismos, sino para el
servicio de los demás y de Dios»[4].



Como ese niño que, en su sencillez,
roba la atención de Cristo, cada vez
que buscamos al Señor de manera
auténtica sentimos la alegría de
quien se siente acogido tal como es.
Nos damos cuenta de que la
confianza de sabernos amados por
Jesús es el mejor fundamento para
cambiar nuestras vidas: «Aprended
de mí, que soy manso y humilde de
corazón» (Mt 11,29).

El canto del Magníficat expresa con
hondura la alegría que nos regala la
humildad: «Proclama mi alma las
grandezas del Señor –dice María–, y
se alegra mi espíritu en Dios mi
Salvador: porque ha puesto los ojos
en la humildad de su esclava; por eso
desde ahora me llamarán
bienaventurada todas las
generaciones. Porque ha hecho en mí
cosas grandes el Todopoderoso» (Lc
1,45-49). Podemos pedir a nuestra
Madre que nos alcance esa humildad



para que Dios pueda hacer sus
grandes obras en nuestras vidas.

[1] Francisco, Audiencia, 22-XII-2021.

[2] Benedicto XVI, Ángelus, 23-IX-201.

[3] San Josemaría, Forja, n. 59.

[4] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 49.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/meditation/

meditaciones-lunes-de-la-26a-semana-
del-tiempo-ordinario/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-lunes-de-la-26a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-lunes-de-la-26a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-lunes-de-la-26a-semana-del-tiempo-ordinario/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-lunes-de-la-26a-semana-del-tiempo-ordinario/

	Meditaciones: lunes de la 26.ª semana del Tiempo Ordinario

