
opusdei.org

Meditaciones: 4.º
domingo de
Cuaresma (Ciclo A)

Reflexión para meditar el
cuarto domingo de Cuaresma.
Los temas propuestos son:
superar las apariencias; la
misión de David; Jesús nos libra
de la ceguera.

Superar las apariencias.
La misión de David.
Jesús nos libra de la ceguera.

EL PROFETA SAMUEL se encuentra
en casa de Jesé. El Señor le ha dicho

• 
• 
• 



que entre sus hijos se halla el futuro
rey de Israel. Cuando se presenta el
más mayor de esa familia, llamado
Eliab, Samuel cree que ese será el
elegido, pero Dios le dice: «No te fijes
en su apariencia, ni en su gran
estatura, pues lo he descartado. La
mirada de Dios no es como la del
hombre. El hombre mira las
apariencias pero el Señor mira el
corazón» (Sam 16,7). Jesé presenta a
sus siete hijos, pero ninguno es el
elegido. No será hasta que llegue
David, que estaba apacentando el
rebaño, cuando el Señor diga a
Samuel: «Levántate y úngelo. Él
es» (Sam 16,12).

Dios nos invita a ir más allá de las
apariencias; es decir, a superar las
primeras impresiones que pueda
causarnos una persona. A veces
puede ocurrir que, cuando
conocemos a alguien, rápidamente
levantemos un muro porque creemos
que no encaja en nuestros



parámetros de afinidad. Esta actitud,
sin embargo, nos priva de
enriquecernos con el modo de ser de
esa persona. Seguramente ni su
padre ni sus hermanos se
imaginaron que David, el más
pequeño, sería elegido para una
misión central en la historia de
Israel. Fijarse en el corazón de los
demás, como hace el Señor, nos lleva
a descubrir su auténtico valor,
mucho mayor de lo que podíamos
pensar.

«La comprensión que es fruto de la
caridad, del amor, “comprende” –
escribe el prelado del Opus Dei–:
“ve”, primeramente, no los defectos o
las faltas, sino las virtudes y las
cualidades de los demás»[1]. El cariño
facilita que nos fijemos en lo
positivo. Pese a todo, no siempre es
sencillo superar las apariencias. A
pesar de nuestro esfuerzo por mirar
el corazón podemos tener reacciones
de incomprensión hacia otras



personas. Es el momento para pedir
ayuda al Señor, sin desalentarnos,
para que podamos decir con el
salmista: «Has dilatado mi
corazón» (Sal 119,32).

ANTES de la elección del Señor,
David era un sencillo pastor. De
hecho, cuando Samuel se presentó en
su casa, él se encontraba
apacentando el rebaño (cfr. Sam
16,11). Después de haber sido ungido
por el profeta, fue invadido por el
espíritu del Señor. A partir de ese
momento ya no sería solamente un
pastor de animales, sino que se
encargará de cuidar del pueblo de
Israel. Antes se ocupaba de que las
ovejas no se alejaran del rebaño y no
fueran atacadas por las bestias;
ahora, en cambio, se preocupará
principalmente de que los israelitas
vayan por el buen camino y se



mantengan lejos de las falsas luces.
Una misión que podrá desempeñar
porque Dios, el verdadero pastor, lo
ha elegido. «Me conduce por sendas
rectas –escribirá David– por honor
de su nombre. Aunque camine por
valles oscuros, no temo ningún mal,
porque tú estás conmigo; tu vara y tu
cayado me sosiegan» (Sal 23,3-4).

A pesar de ser el pastor de Israel, el
mismo David a veces se alejará del
camino. Una experiencia que, en
mayor o menor medida, a todos nos
ocurre. En ocasiones podemos sentir
la incoherencia entre aquello que
deberíamos ser y lo que somos; entre
lo que decimos y lo que hacemos. No
obstante, en la vida de David hay un
hilo conductor: el diálogo con Dios.
En todo momento, tanto en la
victoria como en la derrota, procura
dirigirse al Señor, pues sabe que todo
lo que tiene proviene de él. Es pastor
de Israel no porque se lo haya
ganado por sus méritos, sino porque



Dios, al fijarse en su corazón, lo ha
elegido. «La experiencia del pecado
no nos debe, pues, hacer dudar de
nuestra misión –decía san
Josemaría–. (...) El poder de Dios se
manifiesta en nuestra flaqueza, y nos
impulsa a luchar, a combatir contra
nuestros defectos, aun sabiendo que
no obtendremos jamás del todo la
victoria durante el caminar terreno.
La vida cristiana es un constante
comenzar y recomenzar, un
renovarse cada día»[2].

Aunque seamos débiles, podemos
convertirnos y ser para los demás
fuente del amor incondicional de
Dios, pues él nos hace dignos de ser
amados más allá del propio pecado.
Su misericordia no se expresa solo
como perdón ante la miseria
humana, no es una excepción para
quien se equivoca, sino que expresa
la amplitud del amor de Dios, que es
anterior a la experiencia del pecado:
«Aún no habías nacido, ni siquiera



existía el mundo, y yo ya te amaba.
Desde que existo, yo te amo»[3]. La
misericordia de Dios en cierto modo
nos define: está en el origen de
nuestro ser y en el origen de su
providencia a lo largo de toda
nuestra vida. Con ese amor David es
elegido, perdonado y confirmado en
su misión; y con ese amor está
llamado a ser pastor de Israel.

DE LOS descendientes de David
saldrá el Mesías, el pastor que no
solo guiará al pueblo de Israel, sino
que rescatará a toda la humanidad.
Él mismo será la luz del mundo,
aquel que sacará a los hombres de
las tinieblas para que busquen lo que
agrade al Señor (cfr. Ef 5,8). Con el
pecado «nos volvemos ciegos y nos
sentimos mejor en la oscuridad y
vamos así, sin ver, como los ciegos,
moviéndonos como podemos.



Dejemos que el amor de Dios, que
envió a Jesús para salvarnos, entre
en nosotros y (...) nos ayude a ver las
cosas con la luz de Dios, con la
verdadera luz y no con la oscuridad
que nos da el señor de las
tinieblas»[4]. Del mismo modo que
cuando se ilumina una habitación se
puede distinguir sus objetos, con la
llegada del Mesías desaparece la
oscuridad y es posible abrazar las
buenas obras.

Cuando Jesús devolvió la vista a un
ciego de nacimiento, en realidad el
milagro fue mucho mayor que la
curación corporal. «¿Crees tú en el
Hijo del Hombre?», le preguntó. «“¿Y
quién es, Señor, para que crea en
él?”, respondió. Le dijo Jesús: “Si lo
has visto: el que está hablando
contigo, ese es”. Y él exclamó: “Creo,
Señor”. Y se postró ante él» (Jn
9,35-38). Cristo ha curado su ceguera
para que, viéndole, reconozca que él
es el Mesías. Aquel hombre, al



contemplar el rostro de Jesús, no ha
dejado solamente la oscuridad física,
sino sobre todo la del alma: con su fe
ha podido acoger la luz que le ofreció
Cristo. En cambio, los fariseos,
incapaces de admitir su ceguera, se
cerraron a la acción del Señor. «Les
dijo Jesús: “Si fuerais ciegos no
tendríais pecado, pero ahora decís:
‘Nosotros vemos’; por eso vuestro
pecado permanece”» (Jn 9,41).
Podemos acudir a la Virgen para que
sepamos reconocer nuestros errores
y dejar así que Jesús ilumine nuestra
alma.

[1] Mons. Fernando Ocáriz, Carta
pastoral, 16-II-2023.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 114.



[3] San Alfonso María de Ligorio, 
Tratado sobre la práctica del amor a
Jesucristo, 1, 1-5.

[4] Francisco, Homilía, 22-IV-2020.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/meditation/
meditaciones-cuarto-domingo-
cuaresma-ciclo-A/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-cuarto-domingo-cuaresma-ciclo-A/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-cuarto-domingo-cuaresma-ciclo-A/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-cuarto-domingo-cuaresma-ciclo-A/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-cuarto-domingo-cuaresma-ciclo-A/

	Meditaciones: 4.º domingo de Cuaresma (Ciclo A)

