
opusdei.org

Meditaciones: 15.°
domingo del Tiempo
Ordinario (ciclo C)

Reflexión para meditar el
domingo de la decimoquinta
semana del Tiempo ordinario.
Los temas propuestos son: «el
mandamiento está en tu boca y
en tu corazón; somos hermanos
en Cristo; una compasión
concreta

- «El mandamiento está en tu boca y
en tu corazón».

- Somos hermanos en Cristo.

- Una compasión concreta.



UN FARISEO intenta provocar a Jesús
preguntándole algo difícil: cuál es el
mensaje esencial de la Ley y los
profetas. El Maestro le devuelve la
pregunta para que responda por sí
mismo. Entonces el interlocutor
acierta con una frase tomada del
libro del Deuteronomio: «Amarás al
Señor tu Dios con todo tu corazón y
con toda tu alma y con todas tus
fuerzas y con toda tu mente, y a tu
prójimo como a ti mismo» (Lc 10,27).

El pasaje del Deuteronomio que cita
el fariseo es parte de una escena que
la Iglesia recoge en la primera
lectura de la Misa de hoy. Moisés está
exhortando al pueblo para que ame a
Dios sobre todas las cosas. Para ello,
los anima diciendo que amar así no
es tan difícil como podría parecer. Su
razonamiento es el siguiente: «El
presente mandamiento que hoy te
ordeno no es imposible para ti, ni



inalcanzable. No está en los cielos
para decir: “¿Quién podrá ascender
por nosotros a los cielos a traerlo y
hacérnoslo oír, para que lo
pongamos por obra?”. Tampoco está
allende los mares para decir: “¿Quién
podrá cruzar por nosotros el mar a
traerlo y hacérnoslo oír, para que lo
pongamos por obra?”. No. El
mandamiento está muy cerca de ti:
está en tu boca y en tu corazón, para
que lo pongas por obra» (Dt
30,11-14).

¿A qué se refiere el texto con que el
mandamiento del amor está más
cerca que las alturas del firmamento
o que las tierras del otro lado del
océano? La respuesta se intuye en la
parábola del buen samaritano que
está a punto de ser relatada en el
Evangelio. Allí, un hombre rescata a
otro y, al hacer eso, se constituye
como prójimo; entonces
comprendemos que el amor a Dios se
concreta en el amor a quien está



cerca de nosotros. Vislumbramos ese
misterio de la unión entre los dos
amores. Como señalaba san
Josemaría: «En un acto cualquiera de
fraternidad, la cabeza y el corazón
no pueden distinguir en muchas
ocasiones si se trata de servicio a
Dios o de servicio a los hermanos:
porque, en el segundo caso, lo que
hacemos es servir a Dios dos
veces»[1].

¿EN QUÉ sentido decimos que amar
al prójimo es un modo de amar
también a Dios? Un profesor que
enseña bien su materia y favorece el
aprendizaje de sus estudiantes a fin
de año puede recibir un doble
agradecimiento: el de los niños y el
de los padres. Asimismo, cuando
servimos a otra persona, recibimos
también la gratitud de nuestro Padre
Dios. El fundamento de esta



explicación, que nos prepara para
una mejor comprensión de la
parábola del buen samaritano, la
encontramos en la segunda lectura
de la Misa.

Jesucristo unió a los hombres entre sí
mediante su propio sacrificio. Desde
entonces, los bautizados somos 
hermanos en Cristo y, por tanto, hijos
del mismo Padre. Esta realidad, tan
misteriosa como sublime, es
expresada por san Pablo en la carta
que dirige a los cristianos de Colosas.
Explica que Cristo es el primero, el
primogénito, cabeza de la Iglesia; por
medio de su sangre, él ha
restablecido la paz tanto en las
criaturas de la tierra como en las
celestiales (cfr. Col 1,17-20). Al
unirnos por medio de su sangre,
Jesús transformó a los vecinos en
prójimos, en hermanos que merecen
nuestra compasión. Por eso san
Josemaría tenía un corazón tan
universal: le interesaba el bien y la



salvación de todas las personas del
mundo; los valoraba porque veía
bullir en ellas «toda la sangre de
Cristo»[2].

Todos los santos han recibido luces
de Dios para comprender mejor esta
verdad. Muchos impulsaron obras de
apostolado, pues advirtieron que
preocuparse de los demás era lo
mismo que atender a Jesucristo. Se
cuenta, por ejemplo, que un
visitante, al recorrer una casa de
caridad dirigida por una monja –
dedicada a cuidar enfermos
terminales abandonados–, exclamó:
«Es verdaderamente admirable la
labor que realizan aquí. Yo no haría
esto ni por un millón de dólares». A
lo que la religiosa respondió, con
sencillez: «Nosotras, tampoco».



EL MAESTRO de la ley pregunta a
Jesús por el verdadero significado de
la palabra ‘prójimo’. El Señor decide
responder con una parábola. Un
hombre baja de Jerusalén –ciudad
situada a unos 750 metros sobre el
nivel del mar– a Jericó –que está a
250 metros bajo el nivel del mar–. Es
decir, el viajero debe descender más
de 1.000 metros entre un lugar y
otro, atravesando unos veinticinco
kilómetros de camino desértico y
escarpado. Estas circunstancias
sugieren una atmósfera de peligro e
incertidumbre en el relato. Y, en
efecto, el caminante es asaltado y
herido, para quedar abandonado al
borde del camino. Un sacerdote y un
levita, aunque sirven en el Templo de
Jerusalén, pasan de largo. Temieron
involucrarse. Solo un samaritano,
miembro de un pueblo
históricamente enfrentado con los
judíos (cfr. 2Re 17), se detiene, cura
las heridas de la víctima y lo conduce
a una posada para que lo atiendan



durante su convalecencia. Entonces
Jesús sorprende con su pregunta al
fariseo: «“¿Cuál de estos tres te
parece que fue el prójimo del que
cayó en manos de los salteadores?”.
Él le dijo: “El que tuvo misericordia
con él”. “Pues anda –le dijo Jesús–, y
haz tú lo mismo”» (Lc 10,36-37).

«La vida está hecha de encuentros –
comenta León XIV–, y en esos
encuentros se revela quiénes somos.
Nos encontramos ante el otro, ante
su fragilidad y debilidad, y podemos
decidir qué hacer: ocuparnos de él o
hacer como si nada»[3].
Probablemente en nuestro día a día
hallemos personas que, como el
viajero de la parábola, reclaman
nuestro cuidado: un pobre que vive
en la calle, una anciana que no se
vale por sí misma, un enfermo que
está solo… Con esta parábola, Jesús
enseña que «la compasión se expresa
a través de gestos concretos. (...) El
samaritano se acerca, porque si



quieres ayudar a alguien no puedes
mantenerte a distancia, tienes que
implicarte, mancharte, tal vez
contaminarte; le venda las heridas
después de haberlas limpiado con
aceite y vino; lo monta en su
cabalgadura, es decir, se hace cargo
de él, porque solo se ayuda de verdad
si se está dispuesto a sentir el peso
del dolor del otro; lo lleva a una
posada donde gasta dinero –“dos
denarios”, aproximadamente dos
días de trabajo–; y se compromete a
regresar y, si hace falta, a pagar más,
porque el otro no es un paquete que
entregar, sino alguien de quien
cuidar»[4]. Podemos pedir a la Virgen
María que nos ayude a tener un
corazón de madre como el suyo, que
nos lleve a tener una compasión
concreta por las personas que están
cerca de nosotros.



[1] San Josemaría, Instrucción, mayo
1935 – septiembre 1950, n. 75. 

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 80.

[3] León XIV, Audiencia, 28-V-2025.

[4] Ibíd.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/meditation/

meditaciones-15-domingo-tiempo-
ordinario-ciclo-c/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-15-domingo-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-15-domingo-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-15-domingo-tiempo-ordinario-ciclo-c/
https://opusdei.org/es-ve/meditation/meditaciones-15-domingo-tiempo-ordinario-ciclo-c/

	Meditaciones: 15.° domingo del Tiempo Ordinario (ciclo C)

