
opusdei.org

Ve y haz tú lo mismo
(V): Hijos
agradecidos

La relación con Dios, con el
prójimo y con la tierra son las
tres relaciones fundamentales
del hombre que proponen los
relatos de la creación del
Génesis. Así, la Iglesia invita a
los cristianos a modelar las
realidades sociales y al cuidado
de la creación y a promover el
bien común.

23/07/2024



El designio creador

El comienzo del libro del Génesis
pone de relieve el poder universal e
ilimitado de Dios, pues sólo Él tiene
dominio absoluto sobre todas las
cosas y lo ejerce para dar origen a la
vida. En el contexto de la creación,
Dios confía a la primera pareja
humana, creada a su imagen y
semejanza, la tarea de someter la
tierra y de dominar todo ser viviente
(cfr. Gn 1, 26-29). La palabra hebrea
"imagen" utilizada en el texto
significaba estatua, escultura o
representación, y también se refería
a las imágenes de los dioses que
presidían los templos (cfr. Ez 7, 20;
16, 17; 2 Re 11,18; Núm 33, 52). De
este modo, al igual que los reyes de la
época erigían imágenes de sí mismos
para marcar su dominio en tierras
lejanas, Adán fue colocado en la
tierra como imagen de Dios y
representante de su soberanía.



En el segundo relato, Adán recibe el
encargo de dar nombre a los
animales. Nombrar algo implica
someter el objeto nombrado a un
orden que determina, en cierto
sentido, el lugar que debe ocupar en
el mundo. Adán participa de la
autoridad divina y ha sido designado
representante de Dios en la tierra,
gobernando en nombre del soberano
divino. Dios, a su vez, acepta los
nombres dados por Adán a las
criaturas. El hombre, por tanto,
ejerce un dominio sobre la creación,
y el ejercicio de este dominio
significa que el destino del cosmos
está vinculado a la libertad humana,
por el mismo designio creador.

El relato de la creación y el hecho de
que el dominio del hombre dependa
y participe del dominio de Dios
pueden parecer una realidad algo
lejana que no tiene influencia
práctica en la vida cotidiana del
cristiano. Sin embargo, “en el Credo



de Israel, afirmar que Dios es
Creador no significa solamente
expresar una convicción teorética,
sino también captar el horizonte
original del actuar gratuito y
misericordioso del Señor en favor del
hombre. Él, en efecto, libremente da
el ser y la vida a todo lo que existe”[1].
El principio de la creación divina de
todas las cosas, manifestado muchas
veces en la Sagrada Escritura –
especialmente en el libro del
Génesis–, nos da una clave para
comprender la realidad y actuar en
consecuencia: la gratitud que
proviene de la gratuidad del amor de
Dios.

“Te doy gracias, Padre”

La gratitud consiste en la disposición
adecuada de la voluntad para
reconocer y corresponder a un bien
recibido. No sólo implica
sentimientos de aprecio o
reconocimiento, sino también una



respuesta práctica, que conduce a
palabras o acciones que la expresan.
Por lo tanto, la gratitud implica una
mirada capaz de reconocer el
beneficio recibido y, a la vez,
conduce a una actuación coherente
con esta convicción.

En el Evangelio encontramos a
menudo referencias a tantas
personas que tuvieron detalles con
Jesús, desde quienes cuidaron de su
familia en Belén (los pastores, los
magos), hasta aquellos que hicieron
un poco más llevaderos el Calvario y
la Cruz (Simón de Cirene, el buen
ladrón, José y Nicodemo, las mujeres
que acompañaban a María…).
Personas que se llevarían una
mirada, una sonrisa o unas palabras
agradecidas de Jesús.

En el evangelio, el “gracias” de Jesús
que resuena con más fuerza es aquel
que dirige a su Padre: “Te doy
gracias, Padre, Señor del cielo y de la



tierra, porque has escondido estas
cosas a los sabios y entendidos, y se
las has revelado a los pequeños” (Mt
11,25). “Estas cosas”, la sabiduría de
Dios que Jesús nos enseña, es, al igual
que la creación, un conocimiento de
Dios y del mundo asequible a todos.
Es un lenguaje que es más fácil de
entender para “los pequeños”,
aquellos que miran el mundo con
sencillez y sin prejuicios, y son
conscientes de haberlo recibido todo.

Una mirada y un corazón
agradecidos

Como recuerda el Compendio de la
doctrina social de la Iglesia, “la
actitud que debe caracterizar al
hombre ante la creación es
esencialmente la de la gratitud y el
reconocimiento: el mundo, en efecto,
orienta hacia el misterio de Dios, que
lo ha creado y lo sostiene [...]. El
mundo se presenta a la mirada del
hombre como huella de Dios, lugar



donde se revela su potencia
creadora, providente y redentora”[2].

Desde su fe en la creación y su
mirada agradecida, el cristiano está
llamado a moldear sus acciones
según la aceptación agradecida de los
dones divinos. En el ejercicio de su
libertad, el hombre puede optar por
una actitud de poder autónomo,
excluyendo el dominio divino, o, por
el contrario, elegir apreciar la
realidad como un don, reforzando
así su dependencia de adoración a
Dios. En el primer caso, las cosas
creadas se consideran objetos que se
manipulan y poseen arbitrariamente,
mientras que en el segundo se tratan
como dones y, por tanto, se reciben,
admiran, comprenden, disfrutan,
comparten y, sobre todo, se remiten a
Dios, de quien proceden. Toda
decisión humana, por concreta que
sea o irrelevante que parezca,
implica en última instancia la



aceptación agradecida de los dones
de Dios o su rechazo.

Tal vez nos vengan a la cabeza tantos
ejemplos del día a día: la celebración
de una ocasión especial con
familiares y amigos, un logro en
nuestra vida profesional, la
oportunidad de una nueva
experiencia, disfrutar compartiendo
algún talento… De hecho, los dones
divinos, en sentido amplio,
comprenden toda la realidad que
hemos recibido, incluyendo el
universo material y la relación con
los demás.

La aceptación agradecida de estos
dones se manifiesta de manera
singular en la aceptación y acogida
del otro como un don: “Creada a
imagen y semejanza de Dios (cf. Gn 1,
26), y constituida en el universo
visible para vivir en sociedad (cf. Gn
2, 20.23) y dominar la tierra (cf. Gn 1,
26.28-30), la persona humana está



llamada desde el comienzo a la vida
social: «Dios no ha creado al hombre
como un “ser solitario”, sino que lo
ha querido como “ser social”. La vida
social no es, por tanto, exterior al
hombre, el cual no puede crecer y
realizar su vocación si no es en
relación con los otros”[3]. La
consecuencia de la aceptación
agradecida del otro es el cuidado de
los demás, que pasa por la
preocupación y edificación del bien
común.

Acoger al otro como don: una
invitación al bien común

El Papa Francisco recuerda que la
ecología integral –concepto
estrechamente relacionado con el
cuidado de la creación, entendida no
solamente como naturaleza, sino
también en su dimensión humana y
social– es inseparable de la noción de
bien común, en la medida en que
este principio desempeña un papel



central y unificador en la ética social.
Nuestra dedicación a preservar y
cuidar la creación será tanto más
genuina cuanto más se oriente a la
promoción del bien común,
entendido como “el conjunto de
condiciones de la vida social que
hacen posible a las asociaciones y a
cada uno de sus miembros el logro
más pleno y más fácil de la propia
perfección”[4], es decir, el desarrollo
humano integral y sostenible.

Cuando nos encontramos con los
problemas de los demás o de la
comunidad en la que vivimos, como
cristianos deberíamos sentir la
inquietud de ir a su encuentro: es
entonces cuando estamos llamados a
responder con la responsabilidad y
la generosidad de quien busca
efectivamente el bien de todos los
hombres. El ideal del bien común –
que no es algo abstracto, sino que
tiene un contenido muy concreto– se
presenta entonces como una llamada



a todos los miembros de la sociedad
a colaborar según sus propias
capacidades y a ir más allá de sus
intereses particulares. Esto implica
no guiarse exclusivamente por los
propios intereses, sino apuntar a un
horizonte iluminado por la caridad,
que se expresa en la apertura a los
demás y en la capacidad de
armonizar los distintos aspectos –
familiares, sociales, políticos,
culturales, técnicos, etc.– que
caracterizan a una sociedad
compleja como la nuestra.

En esta perspectiva subyace la
conciencia de la infinita dignidad de
toda persona humana, más allá de
cualquier circunstancia y en
cualquier estado o situación; y de
que, por ello, el orden de las cosas
debe estar subordinado al orden de
las personas y no al revés, como el
mismo Señor dio a entender cuando
dijo que el sábado fue hecho para el
hombre, no el hombre para el sábado



(cfr. Mc 2, 27). Este orden, fundado
en la verdad y animado por la
caridad, perfila el objetivo prioritario
del bien común: una sociedad que
quiere estar al servicio de los seres
humanos en todos los niveles.

Una manifestación de este desafío lo
encontramos, por ejemplo, en el
impacto de la tecnología. No
podemos ignorar los signos de los
tiempos actuales, en los que las
relaciones sociales se han vuelto más
complejas debido a la facilidad y
rapidez de la comunicación, el
transporte y tantos otros medios
tecnológicos que introducen nuevos
estilos de vida y formas de asociación
interpersonal. Estos medios traen
consigo una cierta ambigüedad, en la
que el progreso en general va
acompañado de la posibilidad de
riesgos para la dignidad y el
desarrollo humanos. El impacto de
las innovaciones puede dar lugar
tanto a iniciativas solidarias como al



drama de conflictos y divisiones,
según la postura que se adopte; a
reconectar con las personas o a tener
una relación más superficial con
ellas; al aprendizaje o a la adicción; a
la explotación de la persona o a
nuevas posibilidades de desarrollo...
Acoger la creación en este caso
significa salvaguardar el respeto de
la persona como tal, en el fin y en los
medios, y guiarse por unos principios
éticos y no eficientistas.

Edificar el bien común en
comunión

Es necesario que cada uno de
nosotros asuma su parcela en el bien
común, es decir, que aportemos lo
que hemos sido llamados a hacer en
este mundo, lo que sólo nosotros
podemos ofrecer, porque nadie
puede sustituirnos en esta tarea. Esta
actitud va en contra de una postura
pasiva, de una indiferencia
acomodada o de un individualismo



encerrado en la búsqueda del propio
bienestar, porque implica un
compromiso continuo y un
complicarse la vida para colaborar
en la formación de un ambiente de
comunión. “Porque una cosa es
sentirse obligados a vivir juntos, y
otra muy diferente es apreciar la
riqueza y la belleza de las semillas de
la vida en común que hay que buscar
y cultivar juntos”[5].

En su aspecto dinámico, el bien
común se realiza en las actividades
ordinarias de cada ciudadano. Al fin
y al cabo, las condiciones sociales se
establecen a través de las relaciones
personales y el trabajo, que pueden
contribuir o perjudicar a un sólido
orden social, jurídico y de servicios
(que a menudo coincide con los
derechos humanos básicos, como la
alimentación, la vivienda, el
transporte...). Para eso, es esencial
cumplir nuestras tareas diarias con
excelencia, llevándolas a cabo con



competencia y pasión. ¿Cómo
podemos hacerlo? Informándonos y
desarrollando una conciencia más
profunda de la realidad que nos
rodea, sin caer en la trampa de la
resignación con el pretexto de que
nuestras acciones no tienen ninguna
repercusión. Cristo mismo pone
como medida de su juicio acciones
pequeñas (dar de comer, dar de
beber, vestir…) realizadas a personas
pequeñas (mis hermanos más
pequeños) (cfr. Mt 25,31-46).

Por otra parte, el magisterio eclesial
ha reiterado siempre la llamada de
los cristianos a participar y asumir
responsabilidades en la vida pública.
La constatación de que necesitamos
una comunidad más amplia debería
llevarnos a combinar fuerzas para
promover mejor el bien común en
comunión con los demás. En este
sentido, Jesús nos da el ejemplo del
buen samaritano (cfr. Lc 10, 25-37)
que, con sus acciones, nos hizo caer



en la cuenta de que “la existencia de
cada uno de nosotros está ligada a la
de los demás: la vida no es tiempo
que pasa, sino tiempo de
encuentro”[6].

De todos estos aspectos en su
conjunto, surge lo que podemos
llamar la dimensión intrínseca del
bien común, que significa
fundamentalmente vivir bien en
comunidad. En otras palabras, no
basta con hacer el bien a los demás,
sino que hay que querer hacer el
bien con los demás. La solidaridad va
más allá de la responsabilidad
personal en un empeño concreto:
conduce al deseo de estar con los
demás y trabajar con ellos para
ayudarles a alcanzar sus objetivos.
La fuerza de esta perspectiva reside
en darse cuenta de que el bien
común no se refiere sólo a las
condiciones, que son sólo externas,
sino que sobre esa base y a través de



las relaciones se construye el bien
individual y social.

La suma de muchos pocos

El simple hecho de ser conscientes de
que estamos juntos es en sí mismo un
bien, en la medida en que aporta la
seguridad de un entorno en el que
las insuficiencias y los errores
personales encuentran en el otro un
apoyo y una ayuda para superarlos.
Cuando una comunidad se une ante
una catástrofe natural, por ejemplo,
para ayudar a salvar a las personas y
a su entorno, a pesar del dolor, del
sufrimiento o del cansancio, hay una
plenitud interior por haber hecho el
bien juntos y una profunda gratitud
compartida. El reto es conseguir esa
misma intensidad en el día a día.

Es algo de lo que seguramente
hayamos tenido experiencia, pero no
siempre es fácil tener presente el
bien que aportan los demás: puede



que nuestra tendencia sea la de
resolver las cosas por nuestra cuenta,
o la de pedir un favor, o hacerlo,
llevando siempre la cuenta de debe y
haber.

Avanzar hacia el bien común
intrínseco, en cambio, requiere una
formación que nos permita entrar en
la lógica de la gratuidad de las
relaciones, de la misericordia y de la
comunión. “Gozamos de un espacio
de corresponsabilidad capaz de
iniciar y generar nuevos procesos y
transformaciones. Seamos parte
activa en la rehabilitación y el
auxilio de las sociedades heridas.
Hoy estamos ante la gran
oportunidad de manifestar nuestra
esencia fraterna, de ser otros buenos
samaritanos que cargan sobre sí el
dolor de los fracasos, en vez de
acentuar odios y resentimientos.
Como el viajero ocasional de nuestra
historia, sólo falta el deseo gratuito,
puro y simple de querer ser pueblo,



de ser constantes e incansables en la
labor de incluir, de integrar, de
levantar al caído [...]. Alimentemos lo
bueno y pongámonos al servicio del
bien”[7].

Así, gratuidad y gratitud van de la
mano: guían nuestra relación con los
demás, fundamentándola en nuestra
relación con Dios. Una relación de
hijos agradecidos y responsables.

* * *

El libro del Génesis revela que el
hombre está llamado a ser el
guardián y protagonista de la
creación, ejerciendo una soberanía
compartida porque la ha recibido de
Dios, el único soberano. De hecho, lo
hemos recibido todo de Él y nunca
podremos agradecérselo
suficientemente. Sin embargo, lo que
está en nuestras manos no es poco:
mediante una actitud de aceptación
agradecida de los dones divinos,
estamos llamados a reconocerlos



como tales y a cuidar, desarrollar y
enriquecer la creación. Esta actitud
de gratitud se extiende a la acogida
del otro como don y se traduce en la
participación y responsabilidad de
cada uno en la edificación del bien
común, ya sea en las relaciones
cotidianas o en la acción pública, y
sobre todo en el hacer el bien con los
demás. Es así que el hombre
actualiza y realiza su condición de
ser social, haciendo brillar los lazos
de fraternidad mientras contribuye
al florecimiento de los demás.

[1] Compendio de la doctrina social de
la Iglesia, 26.

[2] Compendio de la doctrina social de
la Iglesia, 487.

[3] Compendio de la doctrina social de
la Iglesia, 149.



[4] Compendio de la doctrina social de
la Iglesia, 164.

[5] Francisco, Humana communitas, 6.

[6] Francisco, Videomensaje al TED
2017 de Vancouver (26 abril 2017):
L’Osservatore Romano (27 abril
2017), p. 7.

[7]Francisco, Fratelli tutti, 77.

Letícia Braga y Vitória Volpato

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/ve-y-haz-tu-lo-
mismo-v-hijos-agradecidos-creacion-

bien-comun/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-v-hijos-agradecidos-creacion-bien-comun/
https://opusdei.org/es-ve/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-v-hijos-agradecidos-creacion-bien-comun/
https://opusdei.org/es-ve/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-v-hijos-agradecidos-creacion-bien-comun/
https://opusdei.org/es-ve/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-v-hijos-agradecidos-creacion-bien-comun/

	Ve y haz tú lo mismo (V): Hijos agradecidos
	El designio creador
	“Te doy gracias, Padre”
	Una mirada y un corazón agradecidos
	Acoger al otro como don: una invitación al bien común
	Edificar el bien común en comunión
	La suma de muchos pocos


