
opusdei.org

Ve y haz tú lo mismo
(III): En primera
línea de la
transformación del
mundo

Los cristianos compartimos con
muchas otras personas el deseo
de hacer realidad los ideales
que queremos para nuestro
mundo: justicia, solidaridad,
caridad. Sin embargo, es difícil
trabajar juntos sin roces o
conflictos. ¿Cómo pueden el
amor, la justicia y la solidaridad
hacerse realidad en nuestras
vidas?



24/10/2023

Una mirada rápida a cualquier red
social o página de noticias en
internet nos hace ver dos cosas: que
hay mucho sufrimiento en el mundo
y, por ello, que hay muchas llamadas
a construir una sociedad mejor. A
veces las voces que hacen esas
llamadas parecen armoniosas, otras
veces pueden ser discordantes y
pedir cosas distintas, e incluso
opuestas. Sin embargo, el deseo de
hacer lo que es justo, la conciencia de
una vulnerabilidad colectiva y la
convicción de que debemos cuidar
unos de otros, marcan sin lugar a
dudas la sensibilidad
contemporánea.

Seguir a Cristo significa preocuparse
del mundo y sus problemas. Si
realmente “el bien, como también el
amor, la justicia y la solidaridad, no



se alcanzan de una vez para
siempre”, sino que “han de ser
conquistados cada día”[1], cada uno
de nosotros debe preguntarse:
¿Cómo puedo contribuir a ello? ¿Cuál
es mi papel?

Una llamada a sentir el mundo
como nuestro

Si nos paramos a pensarlo, el mundo
es doblemente nuestro. Hemos sido
llamados a co-crearlo, por un lado, y
a co-redimirlo, por otro. El universo,
creado en “estado de vía” (Catecismo
de la Iglesia Católica, 302), ha sido
encomendado al hombre para que,
mediante su trabajo, colabore en el
perfeccionamiento de la creación
(Gen 1,28). Al mismo tiempo, el
mundo está herido por el pecado, por
lo que también el sufrimiento está
presente. Esto mueve el corazón de
Cristo. En el Evangelio vemos cómo,
al ver a las multitudes de enfermos,
“se llenó de compasión por ellas,



porque estaban maltratadas y
abatidas como ovejas que no tienen
pastor” (Mt 9,36), y curaba sus
dolencias. De nuevo se conmueve
ante quienes lo han seguido varios
días y no tienen qué comer (cfr. Mt
15,32), e impulsa a sus discípulos a
buscar el remedio, haciéndoles
responsables de los demás: “Dadles
vosotros de comer” (Lc 9,13). Con lo
poco que los discípulos encuentran,
Jesús realiza el milagro de la
multiplicación de los panes y los
peces. Frente al sufrimiento o la
indigencia, Jesús se compadece y
responde activamente. Sale al
encuentro de necesidades materiales,
siempre con el objetivo de llegar a las
almas y llevarlas a la vida eterna (cfr.
Jn 6). Y, así como el Padre le ha
enviado, Él nos envía a colaborar en
su redención (Jn 20,21; Mt 28,18-20).

En otras palabras, el esfuerzo
cristiano por promover la
solidaridad tiene un motivo mayor



que el simple deseo de acabar con el
sufrimiento o mitigarlo. Esto es
bueno y noble, pero el corazón de
Cristo pide más: “En esto conocerán
que sois mis discípulos, si os tenéis
amor unos a otros” (Jn 13,35). Un hijo
de Dios sabe que la motivación más
profunda para la acción social se
basa en el amor de Dios al mundo y a
toda la humanidad, y en el hecho de
que hemos sido llamados a devolver
el mundo a Dios Padre, en Cristo, su
Hijo: “Se nos advierte que de nada le
sirve al hombre ganar todo el mundo
si se pierde a sí mismo. No obstante,
la espera de una tierra nueva no
debe amortiguar, sino más bien
avivar, la preocupación de
perfeccionar esta tierra, donde crece
el cuerpo de la nueva familia
humana, el cual puede de alguna
manera anticipar un vislumbre del
siglo nuevo”[2].

Virtudes claves para servir a la
sociedad



La llamada a transformar el mundo
no puede quedarse en una idea
abstracta. Cuidar y amar siempre
conllevan acción: la justicia, la
solidaridad y la caridad son virtudes
para ser vividas. Cada una
perfecciona un aspecto distinto de las
decisiones y actividades que
llevamos a cabo en nuestra relación
con los demás. Y cada una de ellas
puede ser vivida en dos áreas muy
amplias: nuestro afán de renovar los
sistemas y estructuras en nuestros
círculos sociales y nuestros 
encuentros con personas.

La definición clásica de justicia es “el
hábito que nos permite dar a cada
uno lo que le corresponde”[3]. Es una
virtud que podemos vivir en un
plano horizontal, con nuestros
compañeros, o vertical, tanto si
tenemos autoridad sobre un grupo
de personas como si no la tenemos.
Una idea clave para vivir esta virtud
es entrenarnos en reconocer qué



debemos a los demás por nuestra
relación con ellos. Podemos, en
primer lugar, reflexionar sobre cómo
vivimos la justicia en nuestro trabajo,
haciéndolo bien y con integridad. Si
tenemos autoridad, desearemos
buscar verdaderamente el bien de las
personas de las que somos
responsables, no simplemente
nuestro beneficio. Sin embargo, si
nos tomamos en serio el hecho de
que Dios nos ha confiado el mundo,
veremos que nuestra actividad no
termina en nuestro círculo inmediato
de trabajo y familia. Podríamos
considerar participar en otros
proyectos o unirnos a iniciativas
aparte de lo que ya hacemos, para 
favorecer que otros miembros de la
sociedad puedan alcanzar unas
condiciones de vida dignas.

Como virtud, la solidaridad resalta
nuestra interdependencia. Si la
justicia reconoce que toda persona
merece ciertos bienes, la solidaridad



reconoce nuestra unidad con otros:
compartimos la misma naturaleza
humana. Se trata, por eso, de “la
determinación firme y perseverante
de empeñarse por el bien común”[4],
es decir, “pensar y actuar en
términos de comunidad”[5]. Por un
lado, el ejercicio práctico de esta
virtud es similar al de la justicia: con
nuestro trabajo y nuestros proyectos
abordamos algunos rasgos de la
sociedad, de forma que la ciudad en
que vivimos o la comunidad en la
que nos movemos sean lugares en los
que cada persona pueda alcanzar su
plenitud. Por otro lado, la solidaridad
también consiste en dedicar tiempo a
compartir el sufrimiento, no solo a
afrontarlo. Puede que algunos de
nosotros prefieran luchar
públicamente por alguna causa en
concreto y, por ejemplo, se esfuercen
por sensibilizar sobre la salud
mental y la seguridad psicológica en
las familias. Otros preferirán mostrar
solidaridad de forma más privada, de



tú a tú, como visitandoa ancianos o
enfermos, sin publicarlo en las redes
sociales. La solidaridad es
especialmente sensible a la
vulnerabilidad y al sufrimiento:
“surge de sabernos responsables de
la fragilidad de los demás buscando
un destino común” y “se expresa
concretamente en el servicio”[6].

La justicia y la solidaridad cristianas,
sin embargo, se fundamentan en algo
mayor que reconocer nuestra
humanidad común. Gracias a la fe,
vemos que tenemos en común un
origen divino y humano, y un destino
compartido[7]. Nos ha creado un Dios
que nos ama y descendemos de Adán
y Eva. Aún más: estamos destinados
a la felicidad de Dios en Cristo, un fin
que alcanzamos al ser incorporados
a un Cuerpo, la Iglesia. En resumen,
hay una unidad real entre todas las
personas, una unidad que se
actualiza mediante el amor. La
justicia y la solidaridad encuentran



su verdadero sentido solo cuando
sabemos que en la vida humana, en
último término, es el amor —la
caridad— lo que nos hace
responsables del desarrollo ajeno, en
esta vida y con vistas a la siguiente.

De hecho, la caridad nos une primero
y sobre todo a Dios[8]. Una forma
concreta en la que esta realidad
informa nuestra acción social es
asegurando que nuestros objetivos,
planes y proyectos sean siempre
coherentes con el Evangelio, también
cuando no estén explícitamente
relacionados con él. Más aún, cuando
nos involucramos en actividades en
favor de otros, no debemos perder de
vista que es la unión con Dios, su
gracia, lo que hace posible nuestro
amor hacia el prójimo. Mediante la
caridad, consideramos al otro “como
uno consigo” y esa atención afectiva
“provoca una orientación a buscar su
bien gratuitamente”[9]. Si nos
relacionamos así con los demás,



podemos acercarnos a lo que el Papa
Francisco llama “amistad social”: un
amor y fraternidad que no excluye a
nadie, traspasa fronteras y puede ser
una base firme para ciudades y
países[10].

Cada uno de nosotros se encuentra
en distintos ambientes y
circunstancias. Además, cada
sociedad y los grupos que la
componen varían de país a país, así
que las vías para concretar la
justicia, la solidaridad y la caridad
tendrán infinidad de variaciones.
Aun así, hay pasos concretos que
todos podemos considerar, para
convertirnos en la clase de personas
que serán agentes de cambio
mediante estas virtudes.

Transformarnos constantemente
para cambiar el mundo

El primer paso es cultivar nuestra
capacidad para percibir situaciones
de necesidad. Para ejercitar



cualquier virtud, primero tengo que
darme cuenta de cuál es la situación
en la que me encuentro: en este caso,
un problema social. Puede que mi
objetivo sea pequeño, porque
absorbe mi vida cotidiana y mi
círculo inmediato de acción. Tal vez
sé, en teoría, que hay muchos
problemas en el mundo, pero no me
he parado a examinarlos de cerca.
Quizá me haya acostumbrado a
reaccionar con pesar al ver u oír
malas noticias, pero nunca me he
planteado que esas situaciones
pueden interpelarme y yo puedo
responder. Puede que todo esto me
haga menos sensible a las
necesidades de quienes tengo cerca.

Decidir cultivar esa sensibilidad
puede pasar por leer más noticias, o
prestar atención en mi camino al
trabajo, o mirar el tablón (físico, o en
alguna red social) de mi parroquia.
En toda sociedad hay al menos algún
sector necesitado de justicia,



solidaridad y caridad: los ancianos a
los que nadie acompaña; los
enfermos terminales; quienes no
tienen acceso a comida, agua o un
alojamiento digno; las personas con
discapacidad y las familias que los
cuidan (o quienes los abandonan).
Los que sufren alguna enfermedad
mental, niños o adultos con falta de
acceso a la educación, comunidades
—autóctonas, quizá, o inmigrantes—
marginadas. Los sin techo o los
refugiados. Las personas que sufren
violencia doméstica o abusos, las
víctimas de desastres naturales. Los
trabajadores con condiciones
laborales inhumanas, los presos o
quienes viven en lugares de conflicto
o con un alto nivel de inseguridad.
Las madres solteras —o padres—;
quienes sufren acoso escolar, o de
otro tipo; víctimas de adicciones a las
drogas o al juego. Quien no tiene
acceso a la cultura, el deporte o el
arte, los socialmente abandonados,
los niños de la calle… Enumerar estas



situaciones nos ayuda a ver que no
hay falta de oportunidades para
colaborar.

Por eso, el siguiente paso es
comprometerse a actuar, no solo
sentir. En nuestro mundo corremos
el riesgo de permanecer pasivos ante
inputs constantes. La solidaridad real
no lleva solo a sentir compasión por
las desgracias que presentamos, sino
también a aliviar el sufrimiento
siempre que podamos. Es imposible
solucionar todos los problemas, pero
tal vez podamos estudiar cómo
contribuir a una sociedad más justa,
o cómo dedicar parte de nuestro
tiempo a un proyecto social, quizá
incluso con amigos o en familia. Si
los problemas a gran escala parecen
fuera de nuestro alcance (aunque
quién sabe, puede que no para todos
nosotros), quizá podemos ayudar con
un donativo a una organización que
conozcamos.



Si decidimos involucrarnos en una
actividad cívica, otro hábito
importante es el de pensar y planear
un impacto significativo, incluso si es
algo como un día dedicado a ayudar
en un centro para personas con
discapacidad. Para quienes se ven
limitados a actividades a corto plazo,
sería una pena ofrecer soluciones a
modo de “parches”, o buscando un
sentimiento de satisfacción o alivio. Y
quienes puedan llevar a cabo
iniciativas a largo plazo, es
importante evitar crear dependencia
permanente de esas ayudas.
Podemos realizar obras muy buenas
si identificamos claramente los
objetivos que nos proponemos en el
tiempo que tenemos: en esta visita de
un día a una casa de acogida para
personas con discapacidad,
enseñamos a nuestros voluntarios a
afirmar su dignidad personal y
subrayamos el valor que supone
hacer compañía. También podemos
llevar a cabo proyectos buenos si



estudiamos con seriedad el problema
al que nos enfrentamos, para llegar a
su raíz, de forma que las
intervenciones que diseñemos
capaciten a las personas que
ayudamos, proporcionando
herramientas y habilidades con las
que puedan, en último término,
ayudarse ellos mismos. En vez de
construir casas para comunidades
pobres, por ejemplo, podemos
involucrar a las personas, de modo
que se sientan realmente dueños de
sus hogares y se comprometan a un
plan de formación para capacitarse
para el trabajo, de forma que
consigan mantener un entorno sano
y humano.

El Papa Francisco nos dice que la
solidaridad es “mucho más que
algunos actos de generosidad
esporádicos […]. También es luchar
contra las causas estructurales de la
pobreza, la desigualdad, la falta de
trabajo, de tierra y de vivienda, la



negación de los derechos sociales y
laborales. Es enfrentar los
destructores efectos del Imperio del
dinero. […] La solidaridad, entendida
en su sentido más hondo, es un modo
de hacer historia […]”[11].

Expandir nuestra zona de confort

Ser agente de justicia, solidaridad y
caridad no se reduce a nuestra
actitud personal. Hay por lo menos
otros dos ámbitos en los que
podemos crecer como cristianos.

Cuando nos involucramos en los
problemas que hay a nuestro
alrededor, seguramente encontramos
más gente que siente la misma
pasión por cambiar el mundo, pero
cuyas ideas o estilos de vida quizá no
están informados por la fe en Cristo.
Sin embargo, esto no significa que no
podamos compartir objetivos
comunes, verdaderamente humanos.
Puede que una forma muy concreta
de vivir la solidaridad y la caridad



sea atrevernos a dialogar con
quienes piensan distinto que
nosotros, para encontrar una forma
de trabajar juntos, en vez de unos
contra otros. Quizá el esfuerzo por la
justicia tendrá mejores resultados si
procuramos superar la polarización,
un tema especialmente relevante en
nuestra época, tanto online como
cara a cara. Primero debemos
escuchar y dialogar, para encontrar
lo que nos une, y así conseguir un
bien mayor para quienes más sufren
en nuestra sociedad.

Finalmente, podemos atrevernos a
dar cada vez un paso más. Por
ejemplo, a raíz de intentar vivir la
justicia en el trabajo podemos
considerar cómo impacta nuestra
empresa o institución en la
comunidad en la que se mueve.
Después, podemos plantearnos la
posibilidad de colaborar en una
iniciativa social, fuera del ámbito
laboral. Y más tarde, podemos



involucrar a más personas. Si
elegimos una necesidad que
queremos afrontar, si nos
comprometemos a actuar y
planeamos soluciones a largo plazo,
entonces la justicia, la solidaridad y
la caridad podrán configurar
también la realidad a nuestro
alrededor.

Ver a Cristo en cada persona

Miramos a nuestro mundo
imperfecto y vemos que las
posibilidades de transformación son
inagotables. Obviamente hay mucho
trabajo por hacer, y aquí hemos
detallado algunos hábitos que nos
capacitan para llevar a cabo la acción
social de forma efectiva y ofrecer
soluciones reales a los problemas
que vemos. Pero hay algo que debe
tener un lugar prioritario en la
cabeza y el corazón de un hijo de
Dios: la verdadera misión del
cristiano en el mundo no consiste



meramente en resolver problemas,
sino que se trata de darvalor a cada
persona.

En otras palabras, la eficacia es
importante, pero debemos ir más
allá. Podríamos conseguir montar y
mantener un programa de
alimentación y educación, y así
cubrir las necesidades básicas de
niños de una comunidad en riesgo, y
podríamos lograr crear un
compromiso solidario por parte de
quienes colaboran en el programa.
Pero si aquellos a quienes ayudamos
son solo un colectivo anónimo para
nosotros, simples “beneficiarios”, si
los vemos como resultados que nos
dan la medida del éxito del
programa, o si nos quedamos en
nuestro sentimiento de satisfacción
ante una buena obra…, entonces no
hemos llegado al corazón del
Evangelio. La justicia y la solidaridad
no pueden separarse de la verdadera



caridad, que nos permite ver a Cristo
en los demás.

Esto supone, por ejemplo, que en
cualquier actividad en la que
participemos, o en nuestra forma de
comportarnos, intentemos
centrarnos en las personas: “La
generalización de los remedios
sociales […] –que hacen posible hoy
alcanzar resultados humanitarios,
que en otros tiempos ni se soñaban–,
no podrá suplantar nunca la ternura
eficaz –humana y sobrenatural– de
este contacto inmediato, personal,
con el prójimo”[12]. Intentamos ser
conscientes de cómo miramos a las
personas a las que ayudamos, saber
quiénes son y no solo qué necesitan,
porque una persona es mucho más
que aquello de lo que carece.

Durante el tiempo que estamos en
contacto con aquellos a quienes
ayudamos, entramos en sus
necesidades y su dolor, ofreciendo



cuidado y no un realismo frío o
indiferente[13]. Esto trae verdadero
consuelo, un contacto humano que es
tan apreciado como el alivio
material. Compartimos con ellos
tiempo, atención y presencia,
consiguiendo – para ellos y para
nosotros – la presencia de Cristo. Así
les damos ese “don sincero de uno
mismo” que es nuestra verdadera
realización[14]. No solo amamos al
prójimo, “nos convertimos” en el
prójimo de cada uno, así como Cristo
nos ha pedido que hagamos[15].

[1] Fratelli Tutti, 11

[2] Gaudium et Spes, 39.

[3] “...la justicia es el hábito según el
cual uno, con constante y perpetua
voluntad, da a cada uno su derecho.
Y esta definición es casi igual a
aquella que pone el Filósofo en V
Ethic., diciendo que la justicia es el
hábito según el cual se dice que uno
es operativo en la elección de lo



justo”: Summa Theologica II-II, Q. 58,
Art. 1 co.

[4] Compendio de la Doctrina Social de
la Iglesia, 193.

[5] Fratelli Tutti, 116.

[6] Fratelli Tutti, 115.

[7] Cfr. Laudato si’, 202.

[8] ST II-II Q. 26, Art 1 co. y Art. 2 co.

[9] Fratelli Tutti, 93.

[10] Cfr. Fratelli Tutti, 94, 99.

[11] Fratelli Tutti, 116.

[12] San Josemaría, Carta 24-X-1942, n.
44.

[13] Cfr. Fernando Ocáriz, Carta 14-II-
2017, 31.2.

[14] Cfr.Gaudium et Spes, 24: “[Jesús]
sugiere una cierta semejanza entre la
unión de las personas divinas y la



unión de los hijos de Dios en la
verdad y en la caridad. Esta
semejanza demuestra que el hombre,
única criatura terrestre a la que Dios
ha amado por sí mismo, no puede
encontrar su propia plenitud si no es
en la entrega sincera de sí mismo a
los demás”.

[15] Cfr. Fratelli Tutti, 81: “La
propuesta es la de hacerse presentes
ante el que necesita ayuda, sin
importar si es parte del propio
círculo de pertenencia. En este caso,
el samaritano fue quien se hizo
prójimo del judío herido. Para
volverse cercano y presente, atravesó
todas las barreras culturales e
históricas. La conclusión de Jesús es
un pedido: «Tienes que ir y hacer lo
mismo» (Lc 10,37). Es decir, nos
interpela a dejar de lado toda
diferencia y, ante el sufrimiento,
volvernos cercanos a cualquiera.
Entonces, ya no digo que tengo
“prójimos” a quienes debo ayudar,



sino que me siento llamado a
volverme yo un prójimo de los
otros”.

Pia K. Garcia

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/ve-y-haz-tu-lo-
mismo-iii-en-primera-linea-de-la-

transformacion-del-mundo/
(09/02/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-iii-en-primera-linea-de-la-transformacion-del-mundo/
https://opusdei.org/es-ve/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-iii-en-primera-linea-de-la-transformacion-del-mundo/
https://opusdei.org/es-ve/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-iii-en-primera-linea-de-la-transformacion-del-mundo/
https://opusdei.org/es-ve/article/ve-y-haz-tu-lo-mismo-iii-en-primera-linea-de-la-transformacion-del-mundo/

	Ve y haz tú lo mismo (III): En primera línea de la transformación del mundo

