
opusdei.org

Tema 9. El hombre
creado por Dios
como varón y mujer

El ser humano es persona por
ser humano. La igualdad de las
personas debe expresarse en el
respeto a cada uno y a los
colectivos. La discriminación, el
racismo o la xenofobia son
injustas. El matrimonio es
“conyugalidad”, supone un
vínculo de “coposesión”. La
Iglesia exige acoger con respeto,
compasión y delicadeza a las
personas que presentan
tendencias homosexuales.



01/10/2022

Sumario

• Dignidad humana, racismo,
xenofobia y discriminación

• Dimensión antropológica de la
sexualidad

• Bibliografía

El ser humano es persona por ser
humano. La igualdad de las personas
debe expresarse en el respeto a cada
uno y a los colectivos. La
discriminación, el racismo o la
xenofobia son injustas. El
matrimonio es “conyugalidad”,
supone un vínculo de “coposesión”.
La Iglesia exige acoger con respeto,
compasión y delicadeza a las



personas que presentan tendencias
homosexuales.

Solo Dios es plenitud; solo Él es por sí
mismo. Todos los seres creados dan
gloria a Dios con su existencia y lo
reflejan en la armonía y belleza de su
conjunto. Dan gloria a Dios el monte
Kilimanjaro y las estepas de Siberia,
el río Amazonas y el océano Índico,
los arrecifes de corales de Australia y
la inmensidad del cosmos. Los seres
vivos dan gloria a Dios, además, con
el hecho mismo de su vida: su
movimiento, su desarrollo, su
inclinación necesaria hacia la
perfección que les corresponde:
desde las formas más simples de vida
hasta las más complejas.

El ser humano, sin embargo, no es
uno más en la escala de la creación:
«De todas las criaturas visibles sólo el
hombre es “capaz de conocer y amar
a su Creador” (Gaudium et Spes, 12,3);
es la “única criatura en la tierra a la



que Dios ha amado por sí
misma” (Gaudium et Spes,
24,3)”» (Catecismo, 356). La
diferencia que marca el poder de ser
origen de nuestros actos es una
diferencia radical: esencial y no solo
de grado.

La estructura del ser humano supone
una composición de materia y
espíritu que conforma un mismo y
único sujeto. De este modo, el ser
humano no es una «yuxtaposición de
dos elementos contrapuestos», sino la
unión de dos coprincipios en una
sola sustancia, de forma que «el
cuerpo del hombre participa de la
dignidad de la “imagen de Dios”: es
cuerpo humano precisamente
porque está animado por el alma
espiritual, y es toda la persona
humana la que está destinada a ser,
en el Cuerpo de Cristo, el templo del
Espíritu (cf. 1 Co 6,19-20;
15,44-45)» (Catecismo, 364).



Esta realidad ontológica —de nuestra
naturaleza— hace posible la
capacidad del ser humano para
conocer y amar: por eso podemos
dominar el cosmos, tener conciencia
de nosotros mismos, percibir que los
demás también son un “yo” único,
descubrir y tratar a Dios y amarle
escogiéndole como fin y orientar
nuestra vida a darle gloria
cumpliendo su Voluntad.

Así pues, «Dios creó todo para el
hombre (cf. Gaudium et Spes, 12,1;
24,3; 39,1), pero el hombre fue creado
para servir y amar a Dios y para
ofrecerle toda la creación»[1]

(Catecismo, 358). En resumen, el
hombre fue creado por Dios como
cuerpo y espíritu para que le dé
gloria ordenando a Él, con su amor,
todas las realidades materiales y
espirituales.

Dignidad humana, racismo,
xenofobia y discriminación



«Por haber sido hecho a imagen de
Dios, el ser humano tiene la dignidad
de persona; no es solamente algo,
sino alguien» (Catecismo, 357). Por
eso la relación del ser humano con el
cosmos, con las demás personas y
con Dios es completamente
particular, diferente a todas las otras
criaturas visibles: con la singularidad
de un sujeto que es único y capaz de
amar libremente. De este modo se
comprende que solo el fin para el
que ha sido creado —el amor a Dios y
a los demás— da razón de la
grandeza de su ser y constituye «la
razón fundamental de su
dignidad» (Catecismo, 356).

A su vez, esta dignidad intrínseca de
la persona humana es el fundamento
en el que se apoya la radical igualdad
de todos: en su ser y en su libertad de
obrar. «El respeto de la persona
humana implica el de los derechos
que se derivan de su dignidad de
criatura» (Catecismo, 1930)[2].



En efecto: la cualidad de persona, de
ser alguien, es común a todo ser
humano. Como es común su origen,
su fin y los medios de que dispone
para alcanzarlo. En cambio sus
cualidades individuales o sociales, su
cultura, su edad, su salud, etc., no
pueden hacer cambiar ni su cualidad
de persona ni la dignidad que
supone: el ser embrión humano,
niño, joven o mayor; tener más o
menos educación, riquezas, un status
social determinado; disfrutar de
salud o estar enfermo; vivir en un
lugar u otro o en una época histórica
u otra… cualquiera de esas
circunstancias se dan en el sujeto,
pero no alteran nada de su condición
de ser personal[3]. El ser humano es
persona por ser humano.

Además, el ser humano es un sujeto
esencialmente relacional, porque
toda la estructura de su ser ha sido
“diseñada” para el amor, y el amor
supone una inclinación a una



relación vinculante y positiva con
Dios y con los demás seres
personales. Esta realidad constituye
un fundamento más de la igualdad
de la persona, que debe expresarse
en el respeto a cada uno y en el
respeto a los colectivos.

La discriminación, en cambio, se
define como “seleccionar
excluyendo”, o también como dar un
trato desigual a una persona o
colectividad por motivos raciales,
religiosos, políticos, de sexo, de edad,
de condición física o mental, etc. Es
decir, se trata de un trato desigual,
injusto, no simplemente algo
“diferencial”[4]. Tratar de modo
diferente lo que en sí mismo es igual,
es tan injusto como tratar de manera
igual a realidades diferentes. La
discriminación, en su acepción
general de sentido negativo, nunca
tiene justificación.



El racismo es una forma de
exaltación de una etnia concreta (de
idolatría[5]) que atribuye a una raza
específica cualidades superiores y
derechos exclusivos y considera a las
otras razas esencialmente inferiores,
menos dignas y excluidas de
determinados derechos. Puede
presentar también sólo la forma
negativa: es decir, la exclusión del
respeto y los derechos debidos a toda
persona y a todo un colectivo de
personas (por ejemplo, el
antisemitismo, el desprecio a los
gitanos...; en definitiva, la
consideración de cualquier raza
como inferior).

La xenofobia consiste en el «odio,
repugnancia u hostilidad hacia los
extranjeros». Se trata también de una
selección negativa y excluyente (de la
valoración de la dignidad debida y,
en su caso, del reconocimiento de
derechos fundamentales). Es
especialmente grave cuando se dirige



a los más débiles como, por ejemplo,
los inmigrantes o refugiados.

Son también discriminaciones
injustas todas las que eliminen o
limiten el respeto a la vida: por
ejemplo, atribuyéndose el derecho de
decidir qué vida vale la pena y cuál
no, o de añadir a la persona
exigencias de cualquier cualidad,
además del mismo hecho de ser
persona (en cuestiones de
discapacidad física o psíquica, de
edad o salud, etc.). E igualmente
injustas son las discriminaciones que
imponen deberes o disminuyen
derechos por razón de cualquier
diferencia accidental: «Toda forma
de discriminación en los derechos
fundamentales de la persona, ya sea
social o cultural, por motivos de sexo,
raza, color, condición social, lengua o
religión, debe ser vencida y
eliminada por ser contraria al plan
divino (Gaudium et Spes, 29,2)»[6].



Dimensión antropológica de la
sexualidad

«El hombre y la mujer son creados,
es decir, son queridos por Dios: por
una parte, en una perfecta igualdad
en tanto que personas humanas, y
por otra, en su ser respectivo de
hombre y de mujer. "Ser hombre",
"ser mujer" es una realidad buena y
querida por Dios (…) El hombre y la
mujer son, con la misma dignidad,
"imagen de Dios". En su "ser-hombre"
y su "ser-mujer" reflejan la sabiduría
y la bondad del Creador» (Catecismo,
369)[7].

La persona tiene una “dimensión
sexuada”, que la abarca y configura
por entero: la persona “es” mujer o
“es” varón en todos los aspectos de
su vida: biológica, psíquica y
espiritual[8]. La igualdad radical
reside precisamente en el hecho de
“ser persona humana”: la diferencia
se asienta en “el modo” de ser



persona humana. Mujer y varón son
“presentaciones distintas” de la
misma y única realidad personal,
encaminada a una comunión
peculiar[9].

La afirmación de la heterosexualidad
se asienta en la aceptación de la
diferencia natural entre persona
femenina y masculina: proclama la
igualdad como personas y reconoce a
la vez la diferencia en el modo de ser
persona. Y, además, sostiene que esta
base de igualdad y diferencia
posibilita una relación intersubjetiva
peculiar, en la que cada una aporta y
recibe: surge de ahí un
enriquecimiento complementario y
la posibilidad de constituirse en
principio común de generación. La
inclinación natural entre varón y
mujer, tratándose de personas
humanas, lleva a un tipo de amor
específico, el amor conyugal, que
supone el don y aceptación de cada
uno precisamente en lo diferencial.



El matrimonio no es una forma de
cohabitación sexual legitimada, sino
“conyugalidad”[10], es decir, un
vínculo de “coposesión” de cada uno
sobre el otro en lo que es como varón
y mujer, como esposo y esposa, como
madre y padre potencial[11]. Esta
unión, exclusiva y permanente, es a
su vez requerida por la dignidad de
los hijos que puedan venir y para su
cuidado y educación.

Obviamente el trato desigual de la
mujer o del varón, en función de su
condición de tal, atenta contra la
dignidad de la persona. La
diferenciación positiva de la mujer
(o, en su caso, del varón) es lícita y
legítima cuando se trata de atender a
una situación específica o cuando
tiene por objeto reparar una
situación o un desnivel injusto en
una determinada circunstancia
social. Y es lícita porque se intenta
justamente equilibrar un
desequilibrio previo que era injusto.



Los estudios acerca de las diferencias
de género y su tratamiento han
avanzado en cantidad y calidad y
han aportado consideraciones de
interés. Ciertas derivaciones de la
teoría de género apuntan a una
ruptura radical entre la realidad de
la naturaleza y la conducta, respecto
a la diferenciación sexual. Sostienen
que el sexo, como tal, no existe, sino
que ha sido una creación cultural.
Como es natural, desde esa
perspectiva no es necesario
plantearse la igualdad entre mujer y
varón, porque la diferencia [el sexo]
no existe como tal: simplemente
existen rasgos biológicos, pero estos
forman parte de la neutralidad
natural del cuerpo humano y deben
estar al servicio de la libertad de
cada uno: lo demás sería
discriminación y artificio. De ahí que
la primera alienación en el plano
personal, afirman, sea aceptar la
“diferencia real” de la mujer y el
varón, de la que se derivan la



imposición del matrimonio
heterosexual y de la familia
monógama, como sus consecuencias
necesarias. Al abolir esta alienación
debería también eliminarse el nexo
entre unión mujer-varón y
procreación, la maternidad misma
(que castiga a la mujer) y las
relaciones que provienen del origen:
el parentesco.

En esta concepción las características
del cuerpo están a libre disposición
de lo que cada uno desee, y es por
tanto modificable en cada momento.
Yo soy lo que decido ser en función
de mi deseo: no hay más variables.
Puedo tener un cuerpo con
caracteres masculinos y sentirme
mujer, u homosexual, o bisexual;
puedo querer ser transexual, etc.
Todas las posibilidades de la propia
voluntad están abiertas y son
igualmente legítimas: porque no
existe una realidad objetiva que las
limite. Todo lo anterior entra en



contraste con las enseñanzas de la
Iglesia acerca de la estructura misma
del ser humano: la unidad de
materia y espíritu, el sentido de la
corporalidad sexuada, la
complementariedad de mujer y
varón, la libertad, el compromiso, el
amor conyugal, la realidad acerca de
la unión matrimonial y de la familia,
etc.

En cuanto a la homosexualidad
(masculina o femenina), es una
atracción, exclusiva o predominante,
hacia personas del mismo sexo.
Puede ser fruto de muchas variables,
entre ellas las características
psicológicas de la persona y su
biografía[12]. «La Tradición [de la
Iglesia] ha declarado siempre que
“los actos homosexuales son
intrínsecamente
desordenados” (CDF, Persona
humana, 8). Cierran el acto sexual al
don de la vida» (Catecismo, 2357).



«Un número apreciable de hombres
y mujeres presentan tendencias
homosexuales profundamente
arraigadas. Esta inclinación,
objetivamente desordenada,
constituye para la mayoría de ellos
una auténtica prueba. Deben ser
acogidos con respeto, compasión y
delicadeza. Se evitará, respecto a
ellos, todo signo de discriminación
injusta. Estas personas están
llamadas a realizar la voluntad de
Dios en su vida, y, si son cristianas, a
unir al sacrificio de la cruz del Señor
las dificultades que pueden
encontrar a causa de su
condición» (Catecismo, 2358).

La exhortación apostólica Amoris
laetitia subraya el amor
incondicional de Cristo hacia todas
las personas sin excepción, y reitera
que «toda persona,
independientemente de su tendencia
sexual, ha de ser respetada en su
dignidad y acogida con respeto,



procurando evitar “todo signo de
discriminación injusta” (Catecismo,
2358; cf. Relación final, 2015,76) y
particularmente cualquier forma de
agresión y violencia» (Amoris
Laetitia, 250). Por lo demás, se pide
también, específicamente a las
familias, que se procure para ellos
«asegurar un respetuoso
acompañamiento, con el fin de que
aquellos que manifiestan una
tendencia homosexual puedan
contar con la ayuda necesaria para
comprender y realizar plenamente la
voluntad de Dios en su vida» (cf. 
Catecismo, 277).

Es más, la Iglesia recuerda que «las
personas homosexuales están
llamadas a la castidad. Mediante
virtudes de dominio de sí mismo que
eduquen la libertad interior, y a
veces mediante el apoyo de una
amistad desinteresada, de la oración
y la gracia sacramental, pueden y
deben acercarse gradual y



resueltamente a la perfección
cristiana» (Catecismo, 2359). Es decir,
también a ellos alcanza la llamada a
la castidad a la que estamos
invitados todos los cristianos.

Respecto a la pretendida
equiparación de estas uniones con el
matrimonio, la doctrina de la Iglesia
recuerda que «no existe ningún
fundamento para asimilar o
establecer analogías, ni siquiera
remotas, entre las uniones
homosexuales y el designio de Dios
sobre el matrimonio y la
familia» (Amoris laetitia, 251). No se
trata de una prohibición de la Iglesia
o de la imposición de una medida de
castigo. Se trata de hacer notar que
esas uniones no pueden equipararse
a la unión conyugal ni es justo
atribuirles los mismos efectos:
porque en este caso, no existe la
conyugalidad (que supone la relación
diferencial de los sexos) ni quienes



conviven pueden constituirse en
principio común de generación.

Bibliografía

—Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
356-373; 1930; 2113; 2357-2359.

[1] El texto de este punto del 
Catecismo continúa con esta
expresiva cita de San Juan
Crisóstomo: «¿Cuál es, pues, el ser
que va a venir a la existencia
rodeado de semejante
consideración? Es el hombre, grande
y admirable figura viviente, más
precioso a los ojos de Dios que la
creación entera; es el hombre, para él
existen el cielo y la tierra y el mar y
la totalidad de la creación, y Dios ha
dado tanta importancia a su



salvación que no ha perdonado a su
Hijo único por él.» (San Juan
Crisóstomo, Sermones in Genesim,
2,1: PG 54, 587D - 588ª).

[2] «Estos derechos son anteriores a la
sociedad y se imponen a ella. Fundan
la legitimidad moral de toda
autoridad: menospreciándolos o
negándose a reconocerlos en su
legislación positiva, una sociedad
mina su propia legitimidad moral (cf.
Pacem in Terris, 65)» (Catecismo,
1930).

[3] «Maravillosa visión que nos hace
contemplar el género humano en la
unidad de su origen en Dios [...]; en
la unidad de su naturaleza,
compuesta de igual modo en todos de
un cuerpo material y de un alma
espiritual; en la unidad de su fin
inmediato y de su misión en el
mundo; en la unidad de su morada:
la tierra, cuyos bienes todos los
hombres, por derecho natural,



pueden usar para sostener y
desarrollar la vida; en la unidad de
su fin sobrenatural: Dios mismo a
quien todos deben tender; en la
unidad de los medios para alcanzar
este fin; [...] en la unidad de su
Redención realizada para todos por
Cristo (Pío XII, Summi Pontificatus, n.
3; cf. Concilio Vaticano II, Nostra
aetate, n. 1)» (Catecismo, 360).

[4] Es lícito considerar de modo
diferente lo que es distinto; en este
sentido, se puede hablar de un “trato
diferencial positivo”, cuando el bien
común exige o aconseja proteger o
favorecer especialmente a un
colectivo determinado por razón de
su debilidad (edad, salud…), o por
necesidades particulares
(inmigrantes, etc.,) o por el bien que
representa una institución
determinada para el propio bien
común (por ejemplo, en el
matrimonio y la familia, deducciones
fiscales, baja de maternidad, etc). En

https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_20101939_summi-pontificatus_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/pius_xii/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_20101939_summi-pontificatus_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651028_nostra-aetate_sp.html


el ámbito jurídico este tipo de
protección particular se denomina
“favor iuris”: el favor del derecho; no
solo no es injusto, sino que responde
a la justicia, que ordena “dar a cada
uno lo suyo” y por tanto debe estar
atenta a los rasgos diferenciales de
las relaciones intersubjetivas que se
dan en la sociedad.

[5] “La idolatría no se refiere sólo a los
cultos falsos del paganismo. Es una
tentación constante de la fe. Consiste
en divinizar lo que no es Dios. Hay
idolatría desde el momento en que el
hombre honra y reverencia a una
criatura en lugar de Dios. Trátese de
dioses o de demonios (por ejemplo, el
satanismo), de poder, de placer, de la
raza, de los antepasados, del Estado,
del dinero, etc.” (Catecismo, 2113).

[6] A la vez, debemos aceptar -y
querer- al otro con sus diferencias y
con su libertad. Y debemos amarle
así aunque tenga opiniones o juicios



opuestos a los nuestros, aunque esté
equivocado… aunque obre mal: si no
hay una lesión a los demás, se puede
advertir al otro del mal que hace,
pero no se puede imponer el bien
que debería hacer. Esta tolerancia no
es relativismo, no significa admitir
que todo juicio o conducta valga lo
mismo porque no existe la verdad ni
el bien. Por el contrario, esta
tolerancia se fundamenta en el
respeto a la libertad de cada uno (y
de las colectividades) y exige a la vez
el empeño en difundir la verdad y el
bien. Mantenemos nuestros juicios
acerca de los actos, pero respetamos
la libertad de la persona.

[7] «Dios no es, en modo alguno, a
imagen del hombre. No es ni hombre
ni mujer. Dios es espíritu puro, en el
cual no hay lugar para la diferencia
de sexos. Pero las "perfecciones" del
hombre y de la mujer reflejan algo
de la infinita perfección de Dios: las
de una madre (cf. Is 49,14-15; 66,13;



Sal 131,2-3) y las de un padre y
esposo (cf. Os 11,1-4; Jr
3,4-19)» (Catecismo, 370.)

[8] El sexo, en la persona humana, no
reside solo en la genitalidad, ni es
solo un impulso programado y
necesario para la reproducción de la
especie, como en los demás seres
vivos.

[9] “El cuerpo, que expresa la
feminidad “para” la masculinidad, y
viceversa, la masculinidad para la
feminidad, manifiesta la
reciprocidad y la comunión de las
personas” (S. Juan Pablo II, Audiencia
general 09.01.1980, n. 4 in fine).

[10] La palabra "conyugalidad"
proviene del latín, del verbo
“coniugare”, que significa "unir".

[11] Juan Pablo II, comentando el texto
de la creación del varón y la mujer
en Génesis 2, 24, señala: “el cuerpo,
que a través de la propia



masculinidad o feminidad ayuda a
los dos desde el principio (…) a
encontrarse en comunión de
personas, se convierte de modo
especial en el elemento constitutivo
de su unión cuando se hacen marido
y mujer” (Audiencia general,
21.11.1979, n. 3 in fine).

[12] «Reviste formas muy variadas a
través de los siglos y las culturas. Su
origen psíquico permanece en gran
medida inexplicado» (Catecismo,
2357).

Juan Ignacio Bañares

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/tema-9-el-
hombre-creado-por-dios-como-varon-y-

mujer/ (20/02/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/tema-9-el-hombre-creado-por-dios-como-varon-y-mujer/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-9-el-hombre-creado-por-dios-como-varon-y-mujer/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-9-el-hombre-creado-por-dios-como-varon-y-mujer/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-9-el-hombre-creado-por-dios-como-varon-y-mujer/

	Tema 9. El hombre creado por Dios como varón y mujer

