
opusdei.org

Tema 5. La Santísima
Trinidad

La Trinidad es el misterio
central de la fe y de la vida
cristiana. Los cristianos son
bautizados en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espíritu
Santo.

07/06/2022

PDF► La Santísima Trinidad

Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/5.pdf
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


1. La revelación del Dios uno
y trino

«El misterio central de la fe y de la
vida cristiana es el misterio de la
Santísima Trinidad. Los cristianos
son bautizados en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espíritu
Santo» (Compendio, 44). 

Toda la vida de Jesús es revelación
del Dios Uno y Trino: en la
anunciación, en el nacimiento, en el
episodio de su pérdida y hallazgo en
el Templo cuando tenía doce años, en
su muerte y resurrección, Jesús se
revela como Hijo de Dios de una
forma nueva con respecto a la
filiación conocida por Israel. 

Al comienzo de su vida pública,
además, en el momento de su
bautismo, el mismo Padre atestigua
al mundo que Cristo es el Hijo



Amado (cfr. Mt 3, 13-17 y par.) y el
Espíritu desciende sobre Él en forma
de paloma. 

A esta primera revelación explicita
de la Trinidad corresponde la
manifestación paralela en la
Transfiguración, que introduce al
misterio Pascual (cfr. Mt 17, 1-5 y
par.). 

Finalmente, al despedirse de sus
discípulos, Jesús les envía a bautizar
en el nombre de las tres Personas
divinas, para que sea comunicada a
todo el mundo la vida eterna del
Padre, del Hijo y del Espíritu Santo
(cfr. Mt 28, 19).

En el Antiguo Testamento, Dios había
revelado su unicidad y su amor hacia
el pueblo elegido: Yahwé era como
un Padre. Pero, después de haber
hablado muchas veces por medio de
los profetas, Dios habló por medio
del Hijo (cfr. Hb 1, 1-2), revelando
que Yahwé no sólo es como un Padre,



sino que es Padre (cfr. Compendio,
46). 

Jesús se dirige a Él en su oración con
el término arameo Abbá, usado por
los niños israelitas para dirigirse a su
propio padre (cfr. Mc 14, 36), y
distingue siempre su filiación de la
de los discípulos. Esto es tan
chocante, que se puede decir que la
verdadera razón de la crucifixión es
justamente el llamarse a sí mismo
Hijo de Dios en sentido único. Se
trata de una revelación definitiva e
inmediata [1], porque Dios se revela
con su Palabra: no podemos esperar
otra revelación, en cuanto Cristo es
Dios (cfr., p. ej., Jn 20, 17) que se nos
da, insertándonos en la vida que
mana del regazo de su Padre.

En Cristo, Dios abre y entrega su
intimidad, que de por sí sería
inaccesible al hombre sólo por medio
de sus fuerzas [2]. Esta misma
revelación es un acto de amor,



porque el Dios personal del Antiguo
Testamento abre libremente su
corazón y el Unigénito del Padre sale
a nuestro encuentro, para hacerse
una cosa sola con nosotros y
llevarnos de vuelta al Padre (cfr. Jn 1,
18). Se trata de algo que la filosofía
no podía adivinar, porque
radicalmente se puede conocer sólo
mediante la fe.

2. Dios en su vida íntima

Dios no sólo posee una vida íntima,
sino que Dios es –se identifica con–
su vida íntima, una vida
caracterizada por eternas relaciones
vitales de conocimiento y de amor,
que nos llevan a expresar el misterio
de la divinidad en términos de 
procesiones.

De hecho, los nombres revelados de
las tres Personas divinas exigen que
se piense en Dios como el proceder
eterno del Hijo del Padre y en la



mutua relación –también eterna– del
Amor que «sale del Padre» (Jn 15, 26)
y «toma del Hijo»(Jn 16, 14), que es el
Espíritu Santo. 

La Revelación nos habla, así, de dos
procesiones en Dios: la generación
del Verbo (cfr. Jn 17. 6) y la procesión
del Espíritu Santo. Con la
característica peculiar de que ambas
son relaciones inmanentes, porque
están en Dios: es más son Dios
mismo, en tanto que Dios es
Personal; cuando hablamos de
procesión, pensamos ordinariamente
en algo que sale de otro e implica
cambio y movimiento. 

Puesto que el hombre ha sido creado
a imagen y semejanza del Dios Uno y
Trino (cfr. Gn 1, 26-27), la mejor
analogía con las procesiones divinas
la podemos encontrar en el espíritu
humano, donde el conocimiento que
tenemos de nosotros mismos no sale
hacia afuera: el concepto que nos



hacemos de nosotros es distinto de
nosotros mismos, pero no está fuera
de nosotros. 

Lo mismo puede decirse del amor
que tenemos para con nosotros. De
forma parecida, en Dios el Hijo
procede del Padre y es Imagen suya,
análogamente a como el concepto es
imagen de la realidad conocida. Sólo
que esta Imagen en Dios es tan
perfecta que es Dios mismo, con toda
su infinitud, su eternidad, su
omnipotencia: el Hijo es una sola
cosa con el Padre, el mismo Algo, esa
es la única e indivisa naturaleza
divina, aunque sea otro Alguien. El
Símbolo del Nicea-Constantinopla lo
expresa con la formula «Dios de Dios,
Luz de Luz, Dios verdadero de Dios
verdadero». El hecho es que el Padre
engendra al Hijo donándose a Él,
entregándole Su substancia y Su
naturaleza; no en parte, como
acontece en la generación humana,
sino perfecta e infinitamente.



Lo mismo puede decirse del Espíritu
Santo, que procede como el Amor del
Padre y del Hijo. Procede de ambos,
porque es el Don eterno e increado
que el Padre entrega al Hijo
engendrándole y que el Hijo
devuelve al Padre como respuesta a
Su Amor. 

Este Don es Don de sí, porque el
Padre engendra al Hijo
comunicándole total y perfectamente
su mismo Ser mediante su Espíritu.
La tercera Persona es, por tanto, el
Amor mutuo entre el Padre y el Hijo 
[3]. El nombre técnico de esta
segunda procesión es espiración.
Siguiendo la analogía del
conocimiento y del amor, se puede
decir que el Espíritu procede como la
voluntad que se mueve hacia el Bien
conocido.

Estas dos procesiones se llaman 
inmanentes, y se diferencian
radicalmente de la creación, que es 



transeúnte, en el sentido de que es
algo que Dios obra hacia fuera de sí.
Al ser procesiones dan cuenta de la
distinción en Dios, mientras que al
ser inmanentes dan razón de la
unidad. Por eso, el misterio del Dios
Uno y Trino no puede ser reducido a
una unidad sin distinciones, como si
las tres Personas fueran sólo tres
máscaras; o a tres seres sin unidad
perfecta, como si se tratara de tres
dioses distintos, aunque juntos.

Las dos procesiones son el
fundamento de las distintas
relaciones que en Dios se identifican
con las Personas divinas: el ser
Padre, el ser Hijo y el ser espirado
por Ellos. De hecho, como no es
posible ser padre y ser hijo de la
misma persona en el mismo sentido,
así no es posible ser a la vez la
Persona que procede por la
espiración y las dos Personas de las
que procede. 



Conviene aclarar que en el mundo
creado las relaciones son accidentes,
en el sentido de que sus relaciones
no se identifican con su ser, aunque
lo caractericen en lo más hondo
como en el caso de la filiación. En
Dios, puesto que en las procesiones
es donada toda la substancia divina,
las relaciones son eternas y se
identifican con la substancia misma.

Estas tres relaciones eternas no sólo
caracterizan, sino que se identifican
con las tres Personas divinas, puesto
que pensar al Padre quiere decir
pensar en el Hijo; y pensar en el
Espíritu Santo quiere decir pensar en
aquellos respecto de los cuales Él es
Espíritu. 

Así las Personas divinas son tres
Alguien, pero un único Dios. No
como se da entre tres hombres, que
participan de la misma naturaleza
humana sin agotarla. Las tres
Personas son cada una toda la



Divinidad, identificándose con la
única Naturaleza de Dios [4]: las
Personas son la Una en la Otra. Por
eso, Jesús dice a Felipe que quien le
ha visto a Él ha visto al Padre (cfr. Jn
14, 6), en cuanto Él y el Padre son
una cosa sola (cfr. Jn 10, 30 y 17, 21).
Esta dinámica, que técnicamente se
llama pericóresis o circumincesio (dos
términos que hacen referencia a un
movimiento dinámico en que el uno
se intercambia con el otro como en
una danza en círculo) ayuda a darse
cuenta de que el misterio del Dios
Uno y Trino es el misterio del Amor:
«Él mismo es una eterna
comunicación de amor: Padre, Hijo y
Espíritu Santo, y nos ha destinado a
participar en Él» (Catecismo, 221).

3. Nuestra vida en Dios

Siendo Dios eterna comunicación de
Amor es comprensible que ese Amor
se desborde fuera de Él en Su obrar.
Todo el actuar de Dios en la historia



es obra conjunta de la tres Personas,
puesto que se distinguen sólo en el
interior de Dios. No obstante, cada
una imprime en las acciones divinas
ad extra su característica personal 
[5]. 

Con una imagen, se podría decir que
la acción divina es siempre única,
como el don que nosotros podríamos
recibir de parte de una familia
amiga, que es fruto de un sólo acto;
pero, para quien conoce a las
personas que forman esa familia, es
posible reconocer la mano o la
intervención de cada una, por la
huella personal dejada por ellas en el
único regalo.

Este reconocimiento es posible,
porque hemos conocido a las
Personas divinas en su distinción
personal mediante las misiones,
cuando Dios Padre ha enviado
juntamente al Hijo y al Espíritu Santo
en la historia (cfr. Jn 3, 16-17 y 14,



26), para que se hiciesen presentes
entre los hombres: «son, sobre todo,
las misiones divinas de la
Encarnación del Hijo y del don del
Espíritu Santo las que manifiestan
las propiedades de las personas
divinas» (Catecismo, 258). 

Ellos son como las dos manos del
Padre [6] que abrazan a los hombres
de todos los tiempos, para llevarlos al
seno del Padre. Si Dios está presente
en todos los seres en cuanto
principio de lo que existe, con las
misiones el Hijo y el Espíritu se
hacen presentes de forma nueva [7].
La misma Cruz de Cristo manifiesta
al hombre de todos los tiempos el
eterno Don que Dios hace de Sí
mismo, revelando en su muerte la
íntima dinámica del Amor que une a
las tres Personas.

Esto significa que el sentido último
de la realidad, lo que todo hombre
desea, lo que ha sido buscado por los



filósofos y por las religiones de todos
los tiempos es el misterio del Padre
que eternamente engendra al Hijo en
el Amor que es el Espíritu Santo. 

En la Trinidad se encuentra, así, el
modelo originario de la familia
humana [8] y su vida íntima es la
aspiración verdadera de todo amor
humano. Dios quiere que todos los
hombres sean una sola familia, es
decir una cosa sola con Él mismo,
siendo hijos en el Hijo. 

Cada persona ha sido creado a
imagen y semejanza de la Trinidad
(cfr. Gn 1, 27) y está hecho para vivir
en comunión con los demás hombres
y, sobre todo, con el Padre Celestial.
Aquí se encuentra el fundamento
último del valor de la vida de cada
persona humana,
independientemente de sus
capacidades o de sus riquezas.

Pero el acceso al Padre se puede
encontrar sólo en Cristo, Camino,



Verdad y Vida (cfr. Jn 14, 6):
mediante la gracia los hombres
pueden llegar a ser un solo Cuerpo
místico en la comunión de la Iglesia. 

A través de la contemplación de la
vida de Cristo y a través de los
sacramentos, tenemos acceso a la
misma vida íntima de Dios. Por el
Bautismo somos insertados en la
dinámica de Amor de la Familia de
las tres Personas divinas. 

Por eso, en la vida cristiana, se trata
de descubrir que a partir de la
existencia ordinaria, de las múltiples
relaciones que establecemos y de
nuestra vida familiar, que tuvo su
modelo perfecto en la Sagrada
Familia de Nazareth podemos llegar
a Dios: «Trata a las tres Personas, a
Dios Padre, a Dios Hijo, a Dios
Espíritu Santo. Y para llegar a la
Trinidad Beatísima, pasa por María» 
[9]. 



De este modo, se puede descubrir el
sentido de la historia como camino
de la trinidad a la Trinidad,
aprendiendo de la “trinidad de la
tierra” –Jesús, María y José– a
levantar la mirada hacia la Trinidad
del Cielo.

Giulio Maspero

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica sobre la
Santísima Trinidad

Catecismo de la Iglesia Católica,
232-267.
Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, 44-49.

• 

• 



Lecturas recomendadas sobre
la Santísima Trinidad

San Josemaría, Homilía 
Humildad, Amigos de Dios,
104-109.
J. Ratzinger, El Dios de los
cristianos. Meditaciones, Ed.
Sígueme, Salamanca 2005.

[1] Cfr. Santo Tomás de Aquino, In
Epist. Ad Gal., c. 1, lect. 2.

[2] «Dios ha dejado huellas de su ser
trinitario en la creación y en el
Antiguo Testamento, pero la
intimidad de su ser como Trinidad
Santa constituye un misterio
inaccesible a la sola razón humana e
incluso a la fe de Israel, antes de la
Encarnación del Hijo de Dios y del
envío del Espíritu Santo. Este
misterio ha sido revelado por

• 

• 



Jesucristo, y es la fuente de todos los
demás misterios» (Compendio, 45).

[3] «El Espíritu Santo es la tercera
Persona de la Santísima Trinidad. Es
Dios, uno e igual al Padre y al Hijo;
“procede del Padre” ( Jn 15, 26), que
es principio sin principio y origen de
toda la vida trinitaria. Y procede
también del Hijo (Filioque), por el
don eterno que el Padre hace al Hijo.
El Espíritu Santo, enviado por el
Padre y por el Hijo encarnado, guía a
la Iglesia hasta el conocimiento de la
“verdad plena” (Jn 16,
13)» (Compendio, 47).

[4] «La Iglesia expresa su fe trinitaria
confesando un solo Dios en tres
Personas: Padre, Hijo y Espíritu
Santo. Las tres divinas Personas son
un solo Dios porque cada una de
ellas es idéntica a la plenitud de la
única e indivisible naturaleza divina.
Las tres son realmente distintas
entre sí, por sus relaciones



recíprocas: el Padre engendra al Hijo,
el Hijo es engendrado por el Padre, el
Espíritu Santo procede del Padre y
del Hijo» (Compendio, 48).

[5] «Inseparables en su única
sustancia, las divinas Personas son
también inseparables en su obrar: la
Trinidad tiene una sola y misma
operación. Pero en el único obrar
divino, cada Persona se hace
presente según el modo que le es
propio en la Trinidad» ( Compendio,
49).

[6] Cfr. San Ireneo, Adversus
haereses, IV, 20, 1.

[7] Cfr. Santo Tomás de Aquino, 
Summa Theologiae, I, q. 43, a. 1, c. y
a. 2, ad. 3.

[8] «El “Nosotros” divino constituye
el modelo eterno del “nosotros”
humano; ante todo, de aquel
“nosotros” que está formado por el
hombre y la mujer, creados a imagen



y semejanza divina» (Juan Pablo II, 
Carta a las familias, 2-II-1994, 6).

[9] San Josemaría, Forja, 543.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/tema-5-la-
santisima-trinidad/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/tema-5-la-santisima-trinidad/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-5-la-santisima-trinidad/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-5-la-santisima-trinidad/

	Tema 5. La Santísima Trinidad
	1. La revelación del Dios uno y trino
	2. Dios en su vida íntima
	3. Nuestra vida en Dios
	Bibliografía básica sobre la Santísima Trinidad
	Lecturas recomendadas sobre la Santísima Trinidad


