
opusdei.org

Tema 40. Padre
nuestro, que estás en
el Cielo

Con el Padre Nuestro, Jesucristo
nos enseña a dirigirnos a Dios
como Padre. Es la oración filial
por excelencia.

21/11/2016

PDF► Padre nuestro, que estás en el
Cielo.

RTF ► Padre nuestro, que estás en el
Cielo.

https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/40.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/40.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/40.rtf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/40.rtf


Serie completa► “Resúmenes de fe
cristiana”, libro electrónico gratuito
en formato PDF, Mobi y ePub

*****

1. Jesús nos enseña a dirigirnos a
Dios como Padre

Con el Padre Nuestro, Jesucristo nos
enseña a dirigirnos a Dios como
Padre: «Orar al Padre es entrar en su
misterio, tal como Él es, y tal como el
Hijo nos lo ha revelado: “La
expresión Dios Padre no había sido
revelada jamás a nadie. Cuando
Moisés preguntó a Dios quién era Él,
oyó otro nombre. A nosotros este
nombre nos ha sido revelado en el
Hijo, porque este nombre implica el
nuevo nombre del
Padre” (Tertuliano, De oratione ,
3)» (Catecismo, 2779).

Al enseñar el Padre Nuestro, Jesús
descubre también a sus discípulos
que ellos han sido hecho partícipes

https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/
https://opusdei.org/es-es/article/resumenes-de-fe-cristiana-libro-electronico-en-formato-epub/


de su condición de Hijo: «Mediante la
Revelación de esta oración, los
discípulos descubren una especial
participación de ellos en la filiación
divina, de la cual San Juan dirá en el
Prólogo de su Evangelio: “A cuantos
lo han acogido (es decir, a cuantos
han acogido al Verbo hecho carne),
Jesús ha dado el poder de llegar a ser
hijos de Dios” (Jn 1, 12). Por eso, con
razón rezan según su enseñanza: 
Padre Nuestro » [1].

Jesucristo siempre distingue entre
«Padre mío» y «Padre vuestro» (cfr.
Jn 20, 17). De hecho, cuando Él reza
nunca dice «Padre nuestro». Esto
muestra que su relación con Dios es
totalmente singular: es una relación
suya y de nadie más. Con la oración
del Padre Nuestro, Jesús quiere hacer
conscientes a sus discípulos de su
condición de hijos de Dios, indicando
al mismo tiempo la diferencia que
hay entre su filiación natural y



nuestra filiación divina adoptiva,
recibida como don gratuito de Dios.

La oración del cristiano es la oración
de un hijo de Dios que se dirige a su
Padre Dios con confianza filial, la
cual «se expresa en las liturgias de
Oriente y de Occidente con la bella
palabra, típicamente cristiana: 
“parrhesia” , simplicidad sin
desviación, conciencia filial,
seguridad alegre, audacia humilde,
certeza de ser amado (cfr. Ef 3, 12;
Hb 3, 6; 4, 16; 10, 19; 1 Jn 2, 28; 3, 21;
5, 14)» (Catecismo, 2778). El vocablo 
“parrhesia” indica originalmente el
privilegio de la libertad de palabra
del ciudadano griego en las
asambleas populares, y fue adoptado
por los Padres de la Iglesia para
expresar el comportamiento filial del
cristiano ante su Padre Dios.

2. Filiación divina y fraternidad
cristiana



Al llamar a Dios Padre Nuestro,
reconocemos que la filiación divina
nos une a Cristo, «primogénito entre
muchos hermanos» (Rm 8, 29), por
medio de una verdadera fraternidad
sobrenatural. La Iglesia es esta nueva
comunión de Dios y de los hombres
(cfr. Catecismo, 2790).

Por ello, la santidad cristiana, aun
siendo personal e individual, nunca
es individualista o egocéntrica: «Si
recitamos en verdad el “Padre
Nuestro”, salimos del individualismo,
porque de él nos libera el Amor que
recibimos. El adjetivo “nuestro” al
comienzo de la Oración del Señor, así
como el “nosotros” de las cuatro
últimas peticiones no es exclusivo de
nadie. Para que se diga en verdad
(cfr. Mt 5, 23-24; 6, 14-16), debemos
superar nuestras divisiones y los
conflictos entre
nosotros» (Catecismo, 2792).



La fraternidad que establece la
filiación divina se extiende también a
todos los hombres, porque en cierto
modo todos son hijos de Dios —
criaturas suyas— y están llamados a
la santidad: «No hay más que una
raza en la tierra: la raza de los hijos
de Dios» [2] . Por ello, el cristiano ha
de sentirse solidario en la tarea de
conducir toda la humanidad hacia
Dios.

La filiación divina nos impulsa al
apostolado, que es una manifestación
necesaria de filiación y de
fraternidad: «Piensa en los demás —
antes que nada, en los que están a tu
lado— como en lo que son: hijos de
Dios, con toda la dignidad de ese
título maravilloso. Hemos de
portarnos como hijos de Dios con los
hijos de Dios: el nuestro ha de ser un
amor sacrificado, diario, hecho de
mil detalles de comprensión, de
sacrificio silencioso, de entrega que
no se nota» [3].



3. El sentido de la filiación divina
como fundamento de la vida
espiritual

Cuando se vive con intensidad la
filiación divina, ésta llega a ser «una
actitud profunda del alma, que acaba
por informar la existencia entera:
está presente en todos los
pensamientos, en todos los deseos, en
todos los afectos» [4]. Es una realidad
para ser vivida siempre, no sólo en
circunstancias particulares de la
vida: «No podemos ser hijos de Dios
sólo a ratos, aunque haya algunos
momentos especialmente dedicados
a considerarlo, a penetrarnos de ese
sentido de nuestra filiación divina,
que es la médula de la piedad» [5].

San Josemaría enseña que el sentido
o conciencia vivida de la filiación
divina «es el fundamento del espíritu
del Opus Dei. Todos los hombres son
hijos de Dios. Pero un hijo puede
reaccionar, frente a su padre, de



muchas maneras. Hay que esforzarse
por ser hijos que procuran darse
cuenta de que el Señor, al querernos
como hijos, ha hecho que vivamos en
su casa, en medio de este mundo, que
seamos de su familia, que lo suyo sea
nuestro y lo nuestro suyo, que
tengamos esa familiaridad y
confianza con Él que nos hace pedir,
como el niño pequeño, ¡la luna!» [6].

La alegría cristiana hunde sus raíces
en el sentido de la filiación divina:
«La alegría es consecuencia
necesaria de la filiación divina, de
sabernos queridos con predilección
por nuestro Padre Dios, que nos
acoge, nos ayuda y nos perdona» [7].
En la predicación de San Josemaría
se refleja muy frecuentemente que
su alegría brotaba de la
consideración de esta realidad: «Por
motivos que no son del caso —pero
que bien conoce Jesús, que nos
preside desde el Sagrario—, la vida
mía me ha conducido a saberme



especialmente hijo de Dios, y he
saboreado la alegría de meterme en
el corazón de mi Padre, para
rectificar, para purificarme, para
servirle, para comprender y
disculpar a todos, a base del amor
suyo y de la humillación mía (...). A
lo largo de los años, he procurado
apoyarme sin desmayos en esta
gozosa realidad» [8].

Una de las cuestiones más delicadas
que el hombre se plantea cuando
medita sobre la filiación divina es el
problema del mal. Muchos no
aciertan a congeniar la experiencia
del mal en el mundo con la certeza
de fe de la infinita bondad divina. Sin
embargo, los santos enseñan que
todo lo que acontece en la vida
humana ha de ser considerado como
un bien, porque han comprendido
profundamente la relación entre la
filiación divina y la Santa Cruz. Es lo
que expresan, por ejemplo, unas
palabras de Santo Tomás Moro a su



hija mayor, cuando estaba
encarcelado de la Torre de Londres:
«Hija mía queridísima, nunca se
perturbe tu alma por cualquier cosa
que pueda ocurrirme en este mundo.
Nada puede ocurrir sino lo que Dios
quiere. Y yo estoy muy seguro de que
sea lo que sea, por muy malo que
parezca, será de verdad lo mejor» [9].
Y lo mismo enseña San Josemaría en
relación con situaciones menos
dramáticas, pero en las que un alma
cristiana puede pasarlo mal y
desconcertarse: «¿Penas?,
¿contradicciones por aquel suceso o
el otro?… ¿No ves que lo quiere tu
Padre-Dios…, y Él es bueno…, y Él te
ama -¡a ti solo!- más que todas las
madres juntas del mundo pueden
amar a sus hijos?» [10].

Para San Josemaría, la filiación
divina no es una realidad dulzona,
ajena al sufrimiento y al dolor. Por el
contrario, afirma que esta realidad
está intrinsecamente ligada a la Cruz,



presente de modo inevitable en todos
los que quieran seguir de cerca a
Cristo: «Jesús ora en el huerto: Pater
mi (Mt 26, 39), Abba, Pater! (Mc 14,
36). Dios es mi Padre, aunque me
envíe sufrimiento. Me ama con
ternura, aun hiriéndome. Jesús sufre,
por cumplir la Voluntad del Padre...
Y yo, que quiero también cumplir la
Santísima Voluntad de Dios,
siguiendo los pasos del Maestro,
¿podré quejarme, si encuentro por
compañero de camino al
sufrimiento? Constituirá una señal
cierta de mi filiación, porque me
trata como a su Divino Hijo. Y,
entonces, como Él, podré gemir y
llorar a solas en mi Getsemaní, pero,
postrado en tierra, reconociendo mi
nada, subirá hasta el Señor un grito
salido de lo íntimo de mi alma: Pater
mi , Abba, Pater,...fiat! » [11].

Otra consecuencia importante del
sentido de la filiación divina es el
abandono filial en las manos de Dios,



que no se debe tanto a la lucha
ascética personal —aunque ésta se
presupone— cuanto a un dejarse
llevar por Dios, y por ello se habla de
abandono. Se trata de un abandono
activo, libre y consciente por parte
del hijo. Esta actitud ha dado origen
a un modo concreto de vivir la
filiación divina —que no es el único,
ni es camino obligatorio para todos
—, llamado «infancia espiritual»:
consiste en reconocerse no sólo hijo,
sino hijo pequeño, niño muy
necesitado delante de Dios. Así lo
expresa San Francisco de Sales: « Si
no os hacéis sencillos como niños, no
entraréis en el reino de mi Padre (Mt
10, 16). En tanto que el niño es
pequeñito, se conserva en gran
sencillez; conoce sólo a su madre;
tiene un solo amor, su madre; una
única aspiración, el regazo de su
madre; no desea otra cosa que
recostarse en tan amable descanso.
El alma perfectamente sencilla sólo
tiene un amor, Dios; y en este único



amor, una sola aspiración, reposar
en el pecho del Padre celestial, y aquí
establecer su descanso, como hijo
amoroso, dejando completamente
todo cuidado a Él, no mirando otra
cosa sino a permanecer en esta santa
confianza» [12]. Por su parte, San
Josemaría también aconsejaba
recorrer la senda de la infancia
espiritual: «Siendo niños no tendréis
penas: los niños olvidan en seguida
los disgustos para volver a sus juegos
ordinarios. —Por eso, con el
abandono, no habréis de
preocuparos, ya que descansaréis en
el Padre» [13].

4. Las siete peticiones del Padre
Nuestro

En la oración del Señor, a la
invocación inicial: «Padre Nuestro,
que estás en el Cielo», siguen siete
peticiones. «Las tres primeras
peticiones tienen por objeto la Gloria
del Padre: la santificación del



nombre, la venida del reino y el
cumplimiento de la voluntad divina.
Las otras cuatro presentan al Padre
nuestros deseos: estas peticiones
conciernen a nuestra vida para
alimentarla o para curarla del
pecado y se refieren a nuestro
combate por la victoria del Bien
sobre el Mal» ( Catecismo , 2857).

El Padre Nuestro es el modelo de
toda oración, como enseña Santo
Tomás de Aquino: «La oración
dominical es la más perfecta de las
Oraciones... En ella, no sólo pedimos
todo lo que podemos desear con
rectitud, sino además según el orden
en que conviene desearlo. De modo
que esta oración no sólo nos enseña a
pedir, sino que también forma toda
nuestra afectividad» [14].

Primera petición: Santificado sea tu
nombre

La santidad de Dios no puede ser
acrecentada por ninguna criatura.



Por ello, «el término “santificar”
debe entenderse aquí (…), no en su
sentido causativo (sólo Dios santifica,
hace santo), sino sobre todo en un
sentido estimativo: reconocer como
santo, tratar de una manera santa
(…). Desde la primera petición a
nuestro Padre, estamos sumergidos
en el misterio íntimo de su Divinidad
y en el drama de la salvación de
nuestra humanidad. Pedirle que su
Nombre sea santificado nos implica
en “el benévolo designio que él se
propuso de antemano” para que
nosotros seamos “santos e
inmaculados en su presencia, en el
amor” (cfr. Ef 1, 9.4)» ( Catecismo ,
2807). Así pues, la exigencia de la
primera petición es que la santidad
divina resplandezca y se acreciente
en nuestras vidas: «¿Quién podría
santificar a Dios puesto que Él
santifica? Inspirándonos nosotros en
estas palabras “Sed santos porque yo
soy santo” (Lv 20, 26), pedimos que,
santificados por el bautismo,



perseveremos en lo que hemos
comenzado a ser. Y lo pedimos todos
los días porque faltamos diariamente
y debemos purificar nuestros
pecados por una santificación
incesante... Recurrimos, por tanto, a
la oración para que esta santidad
permanezca en nosotros» [15].

Segunda petición: Venga a nosotros tu
reino

La segunda petición expresa la
esperanza de que llegue un tiempo
nuevo en que Dios sea reconocido
por todos como Rey que colmará de
beneficios a sus súbditos: «Esta
petición es el “Marana Tha”, el grito
del Espíritu y de la Esposa: “Ven,
Señor Jesús” (Ap 22, 20) (…). En la
oración del Señor se trata
principalmente de la venida final del
Reino de Dios por medio del retorno
de Cristo (cfr. Tt 2, 13)» ( Catecismo ,
2817-2818). Por otra parte, el Reino
de Dios ha sido ya incoado en este



mundo con la primera venida de
Cristo y el envío del Espíritu Santo:
«“El Reino de Dios es justicia y paz y
gozo en el Espíritu Santo” (Rm 14,
17). Los últimos tiempos en los que
estamos son los de la efusión del
Espíritu Santo. Desde entonces está
entablado un combate decisivo entre
“la carne” y el Espíritu (cfr. Ga 5,
16-25): “Sólo un corazón puro puede
decir con seguridad: ‘¡Venga a
nosotros tu Reino!’. Es necesario
haber estado en la escuela de Pablo
para decir: ‘Que el pecado no reine
ya en nuestro cuerpo mortal’ (Rm 6,
12). El que se conserva puro en sus
acciones, sus pensamientos y sus
palabras, puede decir a Dios: ‘¡Venga
tu Reino!’ ” (San Cirilo de Jerusalén, 
Catecheses mystagogicæ , 5, 13)» ( 
Catecismo , 2819). En definitiva, en la
segunda petición manifestamos el
deseo de que Dios reine actualmente
en nosotros por la gracia, de que su
Reino en la tierra se extienda cada
día más, y de que al fin de los



tiempos Él reine plenamente sobre
todos en el Cielo.

Tercera petición: Hágase tu voluntad
en la tierra como en el Cielo

La voluntad de Dios es que «todos los
hombres se salven y lleguen al
conocimiento de la verdad» (1Tm 2,
3-4). Jesús nos enseña que se entra en
el Reino de los Cielos, no mediante
palabras, sino «haciendo la voluntad
de mi Padre que está en los
cielos» (Mt 7, 21). Por ello, aquí
«pedimos a nuestro Padre que una
nuestra voluntad a la de su Hijo para
cumplir su voluntad, su designio de
salvación para la vida del mundo.
Nosotros somos radicalmente
impotentes para ello, pero unidos a
Jesús y con el poder de su Espíritu
Santo, podemos poner en sus manos
nuestra voluntad y decidir escoger lo
que su Hijo siempre ha escogido:
hacer lo que agrada al Padre (cfr. Jn
8, 29)» ( Catecismo , 2825). Como



afirma un Padre de la Iglesia, cuando
rogamos en el Padre Nuestro hágase
tu voluntad en la tierra como en el
cielo , no lo pedimos «en el sentido de
que Dios haga lo que quiera, sino de
que nosotros seamos capaces de
hacer lo que Dios quiere» [16]. Por
otro lado, la expresión en la tierra
como en el Cielo manifiesta que en
esta petición anhelamos que, como se
ha cumplido la voluntad de Dios en
los ángeles y en los bienaventurados
del Cielo, así se cumpla en los que
aún permanecemos en la tierra.

Cuarta petición: Danos hoy nuestro
pan de cada día

Esta petición expresa el abandono
filial de los hijos de Dios, pues «el
Padre que nos da la vida no puede
dejar de darnos el alimento
necesario para ella, todos los bienes
convenientes, materiales y
espirituales» ( Catecismo , 2830). El
sentido cristiano de esta cuarta



petición «se refiere al Pan de la Vida:
la Palabra de Dios que se tiene que
acoger en la fe, el Cuerpo de Cristo
recibido en la Eucaristía (cfr. Jn 6,
26-58)» ( Catecismo , 2835). La
expresión de cada día , «tomada en
un sentido temporal, es una
repetición de “hoy” (cfr. Ex 16, 19-21)
para confirmarnos en una confianza
“sin reserva”. Tomada en un sentido
cualitativo, significa lo necesario a la
vida, y más ampliamente cualquier
bien suficiente para la subsistencia
(cfr. 1Tm 6, 8)» ( Catecismo , 2837).

Quinta petición: Perdona nuestras
ofensas como también nosotros
perdonamos a los que nos ofenden

En esta nueva petición comenzamos
reconociendo nuestra condición de
pecadores: «Nos volvemos a Él, como
el hijo pródigo (cfr. Lc 15, 11-32), y
nos reconocemos pecadores ante Él
como el publicano (cfr. Lc 18, 13).
Nuestra petición empieza con una



“confesión” en la que afirmamos, al
mismo tiempo, nuestra miseria y su
Misericordia» ( Catecismo , 2839).
Pero esta petición no será escuchada
si no hemos respondido antes a una
exigencia: perdonar nosotros a los
que nos ofenden. Y la razón es la
siguiente: «Este desbordamiento de
misericordia no puede penetrar en
nuestro corazón mientras no
hayamos perdonado a los que nos
han ofendido. El Amor, como el
Cuerpo de Cristo, es indivisible; no
podemos amar a Dios a quien no
vemos, si no amamos al hermano y a
la hermana a quienes vemos (cfr. 1Jn
4, 20). Al negarse a perdonar a
nuestros hermanos y hermanas, el
corazón se cierra, su dureza lo hace
impermeable al amor misericordioso
del Padre» ( Catecismo , 2840).

Sexta petición: No nos dejes caer en la
tentación



Esta petición está relacionada con la
anterior, porque el pecado es
consecuencia del libre
consentimiento a la tentación. Por
eso, ahora «pedimos a nuestro Padre
que no nos “deje caer” en ella (…). Le
pedimos que no nos deje tomar el
camino que conduce al pecado, pues
estamos empeñados en el combate
“entre la carne y el Espíritu”. Esta
petición implora el Espíritu de
discernimiento y de fuerza» ( 
Catecismo , 2846). Dios nos da
siempre su gracia para vencer en las
tentaciones: «Fiel es Dios, que no
permitirá que seáis tentados por
encima de vuestras fuerzas; antes
bien, con la tentación, os dará
también el modo de poder soportarla
con éxito» (1Co 10, 13), pero para
vencer siempre a las tentaciones es
necesario rezar: «Este combate y esta
victoria sólo son posibles con la
oración. Por medio de su oración,
Jesús es vencedor del Tentador,
desde el principio (cfr. Mt 4, 11) y en



el último combate de su agonía (cfr.
Mt 26, 36-44). En esta petición a
nuestro Padre, Cristo nos une a su
combate y a su agonía. (…). Esta
petición adquiere todo su sentido
dramático referida a la tentación
final de nuestro combate en la tierra;
pide la perseverancia final. “Mira
que vengo como ladrón. Dichoso el
que esté en vela” (Ap 16, 15)» ( 
Catecismo , 2849).

Séptima petición: Y líbranos del mal

La última petición está contenida en
la oración sacerdotal de Jesús a su
Padre: «No te pido que los saques del
mundo, sino que los guardes del
Maligno» (1Jn 17, 15). En efecto, en
esta petición, «el mal no es una
abstracción, sino que designa una
persona, Satanás, el Maligno, el ángel
que se opone a Dios. El
“diablo” [“dia-bolos”] es aquel que
“se atraviesa” en el designio de Dios y
su obra de salvación cumplida en



Cristo» ( Catecismo , 2851). Además,
«al pedir ser liberados del Maligno,
oramos igualmente para ser
liberados de todos los males,
presentes, pasados y futuros de los
que él es autor o instigador» ( 
Catecismo , 2854), especialmente del
pecado, el único verdadero mal [17],
y de su pena, que es la eterna
condenación. Los otros males y
tribulaciones pueden convertirse en
bienes, si los aceptamos y los unimos
a los padecimientos de Cristo en la
Cruz.

Manuel Belda

Publicado originalmente el 21 de
noviembre de 2012

Bibliografía básica

Catecismo de la Iglesia Católica,
2759-2865.



Benedicto XVI-Joseph Ratzinger, 
Jesús de Nazaret , La Esfera de los
Libros, Madrid 2007, pp. 161-205
(capítulo dedicado a la oración del
Señor).

Lecturas recomendadas

San Josemaría, Homilías El trato con
Dios y Hacia la santidad, en Amigos
de Dios , 142-153 y 294-316.

J. Burggraf, El sentido de la filiación
divina , en A.A.V.V., Santidad y
mundo , Pamplona 1996, pp. 109-127.

F. Fernández-Carvajal y P. Beteta, 
Hijos de Dios. La filiación divina que
vivió y predicó el beato Josemaría
Escrivá , Madrid 19952.

F. Ocáriz, La filiación divina, realidad
central en la vida y en la enseñanza de
Mons. Escrivá de Balaguer , en
A.A.V.V., Mons. Escrivá de Balaguer y
el Opus Dei. En el 50 aniversario de su



fundación , Pamplona 19852, pp.
173-214.

B. Perquin, Abba, Padre: para
alabanza de tu gloria , Madrid 19993.

J. Sesé, La conciencia de la filiación
divina, fuente de vida espiritual , en
J.L. Illanes (dir.), El Dios y Padre de
Nuestro Señor Jesucristo , XX
Simposio internacional de Teología
de la Universidad de Navarra,
Pamplona 2000, pp. 495-517.

J. Stöhr, La vida del cristiano según el
espíritu de filiación divina , en
«Scripta Theologica» 24 (1992/3)
872-893.

[1] Juan Pablo II, Alocución, 1-
VII-1987, 3.

[2] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
13.



[3] Ibidem, 36.

[4] San Josemaría, Amigos de Dios,
146.

[5] San Josemaría , Conversaciones,
102.

[6] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
64.

[7] San Josemaría, Forja, 332.

[8] San Josemaría, Amigos de Dios,
143.

[9] Santo Tomás Moro, Un hombre
solo. Cartas desde la Torre , n. 7
(Carta de Margaret a Alice, agosto de
1534, relatando una larga entrevista
con su padre en la prisión), Madrid
1988, p. 65.

[10] San Josemaría, Forja, 929.

[11] San Josemaría, Via Crucis , I
Estación, Puntos de meditación, n. 1.



[12] San Francisco de Sales, 
Conversaciones espirituales, n. 16, 7,
en Obras Selectas de San Francisco de
Sales , vol. I, p. 724.

[13] San Josemaría, Camino, 864.

[14] Santo Tomás de Aquino, Summa
theologiæ, II-II, 83, 9.

[15] San Cipriano, De dominica
oratione, 12.

[16] Ibidem, 14.

[17] Cfr. San Josemaría, Camino, 386.

© Fundación Studium, 2016 y ©
Oficina de Información del Opus Dei,
2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/tema-40-padre-

https://opusdei.org/es-ve/article/tema-40-padre-nuestro-que-estas-en-el-cielo/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-40-padre-nuestro-que-estas-en-el-cielo/


nuestro-que-estas-en-el-cielo/
(02/02/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/tema-40-padre-nuestro-que-estas-en-el-cielo/

	Tema 40. Padre nuestro, que estás en el Cielo

