
opusdei.org

Tema 4. Dios creador

La creación es a la vez un
misterio de fe y una verdad
accesible a la razón. Dios ha
creado todo «no para aumentar
su gloria sino para manifestarla
y comunicarla». El
conocimiento y admiración del
poder, sabiduría y amor divinos
conduce al hombre a una
actitud de reverencia,
adoración y humildad, a vivir
en la presencia de Dios
sabiéndose hijo suyo.

01/10/2022



Sumario

- Introducción

1. «La creación es obra común de la
Santísima Trinidad» (Catecismo, 292)

2. «El mundo ha sido creado para la
gloria de Dios» (C. Vaticano I)

3. El carácter temporal de lo creado y
la evolución

4. Creación y salvación

5. La verdad sobre la creación en la
vida del cristiano

- Bibliografía básica

Introducción

La importancia de la creación estriba
en que es «el fundamento de todos
los designios salvíficos de Dios [...]; el



comienzo de la historia de la
salvación, que culmina en
Cristo» (Compendio, 51). La Biblia y el
Credo inician con la confesión de fe
en el Dios Creador.

A diferencia de los otros grandes
misterios de nuestra fe (la Trinidad y
la Encarnación), la creación es «la
primera respuesta a los
interrogantes fundamentales sobre
nuestro origen y nuestro
fin» (Compendio, 51), que el espíritu
humano se plantea y, en parte,
también responde, como muestran la
reflexión filosófica y los relatos de
los orígenes de la cultura religiosa de
tantos pueblos (cfr. Catecismo, 285).
No obstante, la especificidad de la
noción de creación solo se captó de
hecho con la revelación
judeocristiana.

La creación es, pues, un misterio de
fe y, a la vez, una verdad accesible a
la razón (cfr. Catecismo, 286). Esta



peculiar posición la convierte en un
buen punto de partida para la
evangelización y el diálogo que los
cristianos, también en nuestros
días[1], están llamados a realizar,
como ya hiciera San Pablo en el
Areópago de Atenas (cfr. Hch
17,16-34).

Se suele distinguir entre el acto
creador de Dios (la creación active
sumpta), y la realidad creada, que es
efecto de tal acción divina (la
creación passive sumpta)[2].

1. «La creación es obra común de
la Santísima Trinidad» (Catecismo,
292)

La Revelación presenta la acción
creadora de Dios como fruto de su
omnipotencia, de su sabiduría y de
su amor. Se suele atribuir la creación
al Padre (cfr. Compendio, 52), la
redención al Hijo y la santificación al
Espíritu Santo. Al mismo tiempo, las
obras ad extra de la Trinidad (la



primera de ellas, la creación) son
comunes a las Personas, y por eso
cabe preguntarse por su papel
específico en la creación, pues «cada
persona divina realiza la obra común
según su propiedad
personal» (Catecismo, 258). Este es el
sentido de la tradicional apropiación
de los atributos esenciales
(omnipotencia, sabiduría, amor)
respectivamente al obrar creador del
Padre, del Hijo y del Espíritu Santo.

a) «Creador del cielo y de la tierra»

«“En el principio, Dios creó el cielo y
la tierra”: tres cosas se afirman en
estas primeras palabras de la
Escritura: el Dios eterno ha dado
principio a todo lo que existe fuera
de él. Él solo es creador (el verbo
“crear” –en hebreo bara– tiene
siempre por sujeto a Dios). La
totalidad de lo que existe (expresada
por la fórmula “el cielo y la tierra”)



depende de aquel que le da el
ser» (Catecismo, 290).

Solo Dios puede crear en sentido
propio[3], lo cual implica originar las
cosas de la nada (ex nihilo) y no a
partir de algo preexistente; para ello
se requiere una potencia activa
infinita, que solo a Dios corresponde
(cfr. Catecismo, 296-298). Es
congruente, pues, apropiar la
omnipotencia creadora al Padre, ya
que él es en la Trinidad –según una
clásica expresión– fons et origo, es
decir, la Persona de quien proceden
las otras dos, principio sin principio.

La fe cristiana afirma que la
distinción fundamental en la
realidad es la que se da entre Dios y
sus criaturas. Esto supuso una
novedad en los primeros siglos, en
los que la polaridad entre materia y
espíritu daba pie a visiones
inconciliables entre sí (materialismo
y espiritualismo, dualismo y



monismo). El cristianismo rompió
estos moldes con su afirmación de
que también la materia (al igual que
el espíritu) es creación del único Dios
trascendente. Más adelante, Tomás
de Aquino desarrolló una metafísica
de la creación que describe a Dios
como el mismo Ser subsistente
(Ipsum Esse Subsistens). Como causa
primera, es absolutamente
trascendente al mundo; y, a la vez, en
virtud de la participación de su ser
en las criaturas, está presente
íntimamente en ellas, las cuales
dependen en todo de quien es la
fuente del ser. Como ya había
recordado san Agustín, Dios es 
superior summo meo y al mismo
tiempo, intimior intimo meo[4].

b) «Por quien todo fue hecho»

La literatura sapiencial del Antiguo
Testamento presenta el mundo como
fruto de la sabiduría de Dios (cfr. Sb
9,9). «Este no es producto de una



necesidad cualquiera, de un destino
ciego o del azar» (Catecismo, 295),
sino que tiene una inteligibilidad que
la razón humana, participando en la
luz del Entendimiento divino, puede
captar, no sin esfuerzo y en un
espíritu de humildad y de respeto
ante el Creador y su obra (cfr. Jb 42,3;
Catecismo, 299). Este desarrollo llega
a su expresión plena en el Nuevo
Testamento: al identificar al Hijo,
Jesucristo, con el Logos (cfr. Jn 1,1),
afirma que la sabiduría de Dios es
una Persona, el Verbo encarnado,
por quien todo fue hecho (cfr. Jn 1,3).
San Pablo formula esta relación de lo
creado con Cristo, aclarando que
todas las cosas han sido creadas en
él, por medio de él y en vista de él
(cfr. Col 1,16-17).

Hay, pues, una razón creadora en el
origen del cosmos (cfr. Catecismo,
284)[5]. El cristianismo tiene desde el
comienzo una confianza grande en la
capacidad de la razón humana de



conocer; y una enorme seguridad en
que jamás la razón (científica o
filosófica) podrá llegar a
conclusiones contrarias a la fe, pues
ambas provienen de un mismo
origen.

No es infrecuente encontrarse con
algunos que plantean falsas
disyuntivas, por ejemplo, entre
creación y evolución. En realidad,
una adecuada epistemología no solo
distingue los ámbitos propios de las
ciencias naturales y de la fe, sino que
además reconoce en la filosofía un
necesario elemento de mediación,
pues las ciencias, con su método y
objeto propios, no cubren todo el
ámbito de la razón humana; y la fe,
que se refiere al mismo mundo del
que hablan las ciencias, necesita de
categorías filosóficas para
formularse y entrar en diálogo con la
racionalidad humana[6].



Es lógico, pues, que la Iglesia desde el
inicio buscara el diálogo con la
razón: una razón consciente de su
carácter creado, pues no se ha dado a
sí misma la existencia, ni dispone
completamente de su futuro; una
razón abierta a lo que la trasciende,
en definitiva, a la Razón originaria.
Paradójicamente, una razón cerrada,
que cree poder hallar dentro de sí la
respuesta a sus interrogantes más
profundos, acaba por afirmar el
sinsentido de la existencia, y por no
reconocer la inteligibilidad de lo real
(nihilismo, irracionalismo).

c) «Señor y dador de vida»

«Creemos que [el mundo] procede de
la voluntad libre de Dios que ha
querido hacer participar a las
criaturas de su ser, de su sabiduría y
de su bondad: “Porque tú has creado
todas las cosas; por tu voluntad lo
que no existía fue creado” (Ap 4,11)
[...]. “Bueno es el Señor para con



todos, y sus ternuras sobre todas sus
obras” (Sal 145,9)» (Catecismo, 295).
En consecuencia, «salida de la
bondad divina, la creación participa
en esa bondad (“Y vio Dios que era
bueno [...], muy bueno”: Gn
1,4.10.12.18.21.31). Porque la
creación es querida por Dios como
un don» (Catecismo, 299).

Este carácter de bondad y de don
libre permite descubrir en la
creación la actuación del Espíritu –
que «aleteaba sobre las aguas» (Gn
1,2)–, la Persona Don en la Trinidad,
Amor subsistente entre el Padre y el
Hijo. La Iglesia confiesa su fe en la
obra creadora del Espíritu Santo,
dador de vida y fuente de todo
bien[7].

La afirmación cristiana de la libertad
divina creadora permite superar las
estrecheces de otras visiones que,
poniendo una necesidad en Dios,
acaban por sostener un fatalismo o



un determinismo. No hay nada, ni
“dentro” ni “fuera” de Dios, que le
obligue a crear. ¿Cuál es entonces el
fin que le mueve? ¿Qué se ha
propuesto al crearnos?

2. «El mundo ha sido creado para
la gloria de Dios» (C. Vaticano I)

Dios ha creado todo «no para
aumentar su gloria sino para
manifestarla y comunicarla»[8].
Insistiendo en esta enseñanza de san
Buenaventura, el Concilio Vaticano I
(1870) declara que «en su bondad y
por su fuerza todopoderosa, no para
aumentar su bienaventuranza, ni
para adquirir su perfección, sino
para manifestarla por los bienes que
otorga a sus criaturas, el solo
verdadero Dios, en su libérrimo
designio, en el comienzo del tiempo,
creó de la nada a la vez una y otra
criatura, la espiritual y la
corporal» (DS 3002; cfr. Catecismo,
293). Cuando se afirma, por tanto,



que el fin de la criatura es la gloria
de Dios no se está defendiendo una
especie de egocentrismo divino. Al
contrario, Dios, por así decir, sale de
sí para comunicarse a las criaturas.
«La gloria de Dios consiste en que se
realice esta manifestación y esta
comunicación de su bondad para las
cuales el mundo ha sido creado.
Hacer de nosotros “hijos adoptivos
por medio de Jesucristo, según el
beneplácito de su voluntad, para
alabanza de la gloria de su
gracia” (Ef 1,5-6): “Porque la gloria de
Dios es el hombre vivo, y la vida del
hombre es la visión de
Dios”» (Catecismo, 294)[9].

Lejos de una dialéctica de principios
opuestos (como el dualismo
maniqueo o el idealismo monista
hegeliano), afirmar la gloria de Dios
como fin de la creación no constituye
una negación del hombre, sino un
presupuesto indispensable para su
realización. El optimismo cristiano



hunde sus raíces en la exaltación
conjunta de Dios y del hombre: «El
hombre es grande sólo si Dios es
grande»[10]. Se trata de un optimismo
y una lógica que afirman la absoluta
prioridad del bien, pero que no por
ello son ciegos ante la presencia del
mal en el mundo y en la historia,
como se verá en el próximo tema.
Pero se trata sobre todo de la
afirmación central del cristianismo:
Dios ha creado todo para Cristo, que
es a la vez Dios y hombre, y en su
exaltación gloriosa queda elevada la
humanidad al tiempo que se
manifiesta el esplendor de la
divinidad.

3. El carácter temporal de lo
creado y la evolución

El efecto de la acción creadora de
Dios es la totalidad del mundo
creado, «cielos y tierra» (Gn 1,1). El
IV Concilio de Letrán (1215) enseña
que Dios es «Creador de todas las



cosas, de las visibles y de las
invisibles, espirituales y corporales;
que por su omnipotente virtud a la
vez desde el principio del tiempo
creó de la nada a una y otra criatura,
la espiritual y la corporal, es decir, la
angélica y la mundana, y después la
humana, como común, compuesta de
espíritu y de cuerpo» (DS 800).

Esto significa, por una parte, que,
como veíamos, el cristianismo supera
tanto el monismo (que afirma que la
materia y el espíritu se confunden,
que la realidad de Dios y del mundo
se identifican), como el dualismo
(según el cual materia y espíritu son
principios originarios opuestos).

Por otra parte, esta enseñanza
afirma que la acción creadora
pertenece a la eternidad de Dios,
pero el efecto de tal acción está
marcado por la temporalidad. La
Revelación afirma que el mundo ha
sido creado con un inicio temporal,



es decir, que ha sido creado junto
con el tiempo, lo cual es congruente
con el designio divino de
manifestarse en la historia de la
salvación. Se trata de una verdad
revelada, que la razón no puede
demostrar, como enseñó Tomás de
Aquino en la famosa disputa
medieval sobre la eternidad del
mundo[11]. Dios guía la historia por
medio de su providencia.

La creación, pues, tiene un comienzo,
pero no se reduce al momento
inicial, sino que se configura como
una creación continuada, ya que el
influjo divino creador no desaparece.
La creación se revela en la Biblia
como una acción divina que continúa
en la historia hasta su culminación
final en la nueva creación. Se
entiende bien, entonces, que no haya
nada más lejos de la visión cristiana
que una mentalidad inmovilista,
según la cual todo estaba ya
perfectamente fijado desde el



principio. En una visión dinámica,
entonces, encajan sin dificultad
algunos aspectos de la teoría de la
evolución, sabiendo siempre que
conviene distinguir los niveles de
consideración, respetando el ámbito
de la acción y la causalidad divina
como diverso de la esfera de
actuación y causalidad de los seres
creados. Si la exaltación del primero
en detrimento de la segunda llevaría
a un supranaturalismo inaceptable
(como si Dios hiciera todo y las
criaturas en realidad fuesen
“marionetas” en manos del único
agente divino), la sobrevaloración de
la segunda en menoscabo del
primero conduce a una visión
asimismo insuficiente: el deísmo
naturalista, para el que Dios no
puede actuar en un mundo que
posee su propia autosuficiencia.

4. Creación y salvación



La creación es «el primer paso hacia
la Alianza del Dios único con su
pueblo» (Compendio, 51). En la Biblia
la creación está abierta a la
actuación salvífica de Dios en la
historia, que tiene su plenitud en el
misterio pascual de Cristo, y que
alcanzará su perfección final al final
de los tiempos. La creación está
hecha con miras al sábado, el
séptimo día en que el Señor
descansó, día en que culmina la
primera creación y que se abre al
octavo día en que comienza una obra
todavía más maravillosa: la
Redención, la nueva creación en
Cristo (2 Co 5,7; cfr. Catecismo,
345-349).

Se muestra así la continuidad y
unidad del designio divino de
creación y redención. La relación
entre ambas puede expresarse
diciendo que, por una parte, la
creación es el primer acontecimiento
salvífico; y por otra que, la salvación



redentora tiene las características de
una nueva creación. Esta relación
ilumina importantes aspectos de la fe
cristiana, como la ordenación de la
naturaleza a la gracia o la existencia
de un único fin sobrenatural del
hombre.

5. La verdad sobre la creación en la
vida del cristiano

La radicalidad de la acción creadora
y salvadora de Dios requiere una
respuesta que tenga ese mismo
carácter de totalidad: «amarás al
Señor tu Dios con todo tu corazón,
con toda tu alma, con todas tus
fuerzas» (Dt 6,5. Cfr. Mt 22,37; Mc
12,30; Lc 10,27). A la vez, la
universalidad de la acción divina
tiene un sentido intensivo y
extensivo: Dios crea y salva a todo el
hombre y a todos los hombres.
Corresponder a su llamada a amarle
con todo nuestro ser está
intrínsecamente unido a llevar su



amor a todo el mundo. Así, la
afirmación según la cual el
apostolado es la superabundancia de
la vida interior[12], se manifiesta con
una dinámica análoga del obrar
divino, es decir, de la intensidad del
ser, de la sabiduría y del amor
trinitario que se desborda hacia sus
criaturas.

El conocimiento y admiración del
poder, sabiduría y amor divinos
conduce al hombre a una actitud de
reverencia, adoración y humildad, a
vivir en la presencia de Dios
sabiéndose hijo suyo. Consciente de
que todo ha sido creado para la
gloria de Dios, el cristiano procura
conducirse en todas sus acciones
buscando el fin verdadero que llena
su vida de felicidad: la gloria de Dios,
no la propia vanagloria. Se esfuerza
por rectificar la intención en sus
acciones, de modo que pueda decirse
que el único fin de su vida es éste: 
Deo omnis gloria![13]



La grandeza y belleza de las criaturas
despierta en las personas
admiración, provocando la pregunta
por el origen y destino del mundo y
del hombre, haciéndoles entrever la
realidad de su Creador. El cristiano,
en su diálogo con los no creyentes,
puede suscitar estas cuestiones para
que las inteligencias y los corazones
se abran a la luz del Creador.
Asimismo, en su diálogo con los
creyentes de las diversas religiones,
el cristiano encuentra en la creación
un excelente punto de partida, pues
se trata de una verdad en parte
compartida, y que constituye la base
de los valores morales
fundamentales de la persona.

Bibliografía básica

– Catecismo de la Iglesia Católica, nn.
279-301;



– Compendio del Catecismo de la
Iglesia Católica, nn. 51-54.

– Juan Pablo II, Creo en Dios Padre.
Catequesis sobre el Credo (I), Palabra,
Madrid 1996, pp. 181-218.

– San Josemaría, «Amar al mundo
apasionadamente», en 
Conversaciones con Mons. Escrivá de
Balaguer, nn. 113-123.

[1] Cfr. Francisco, Laudato Si’ (2015),
nn. 62-100; al final de la encíclica, el
Papa propone «dos oraciones, una
que podamos compartir todos los
que creemos en un Dios creador
omnipotente, y otra para que los
cristianos sepamos asumir los
compromisos con la creación que nos
plantea el Evangelio de Jesús» (n.
246); lo mismo puede verse en
Francisco, Fratelli tutti (2020), n. 287.



[2] Cfr. Tomás de Aquino, De potentia,
q.3, a.3, c.; el Catecismo de la Iglesia
Católica sigue este mismo esquema.

[3] Por eso se dice que Dios no
necesita instrumentos para crear, ya
que ningún instrumento posee la
potencia infinita necesaria para
crear. De ahí también que, cuando se
habla por ejemplo del hombre como
creador o como capaz de participar
en el poder creador de Dios, el
adjetivo “creador” se emplea en un
sentido amplio.

[4] Agustín de Hipona, Confesiones, 3,
6, 11. Cfr. Catecismo, n. 300.

[5] Cfr. Benedicto XVI, Homilía, 23-
IV-2011.

[6] Tanto el racionalismo cientificista
como el fideísmo acientífico
necesitan una corrección desde la
filosofía. Se ha de evitar asimismo la
falsa apologética de quien ve
forzadas concordancias al buscar en



los datos que aporta la ciencia una
verificación empírica o una
demostración de las verdades de fe.
En realidad, como hemos dicho, se
trata de datos que pertenecen a
métodos y disciplinas distintas.

[7] Cfr. Juan Pablo II, Dominum et
vivificantem (1986), n. 10.

[8] Buenaventura de Bagnoregio, 
Super Sent., lib.2, d.1, q.2, a.2, ad 1.

[9] La cita interna corresponde a
Ireneo de Lyon, Adversus haereses, 4,
20, 7.

[10] Benedicto XVI, Homilía,
15-08-2005.

[11] Cfr. Tomás de Aquino, De
aeternitate mundi; Contra Gentiles, II,
cc. 31-38.

[12] Cfr. Josemaría Escrivá, Camino, n.
961.



[13] Cfr. Josemaría Escrivá, Camino, n.
780; Surco, n. 647; Forja, nn. 611, 639,
1051.

Santiago Sanz

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/tema-4-dios-
creador/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/tema-4-dios-creador/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-4-dios-creador/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-4-dios-creador/

	Tema 4. Dios creador

