
opusdei.org

Tema 35. La oración
en la vida cristiana

Los contenidos de la oración
pueden ser múltiples y
variados. La oración de petición
forma parte de la experiencia
religiosa universal. El
reconocimiento de los bienes
recibidos impulsa a dirigir el
espíritu hacia Dios. También es
parte esencial de la oración
reconocer y proclamar la
grandeza de Dios. El Catecismo
distingue entre oración vocal,
meditación y oración de
contemplación. Las tres tienen
en común un rasgo
fundamental: el recogimiento
del corazón.



01/10/2022

Sumario

• Qué es la oración

• Expresiones o formas de la oración

• Condiciones y características de la
oración

• Necesidad de la oración cristiana

• Bibliografía básica

Qué es la oración

En castellano se cuenta con dos
vocablos para designar la relación de
amor consciente y coloquial del
hombre con Dios: plegaria y oración.
La palabra “plegaria” proviene del
verbo latino precor, que significa



rogar, acudir a alguien solicitando un
beneficio. El término “oración”
proviene del substantivo latino 
oratio, que significa habla, discurso,
lenguaje.

Las definiciones que se dan de la
oración suelen reflejar estas
diferencias de matiz que acabamos
de encontrar al aludir a la
terminología. Por ejemplo, San Juan
Damasceno la considera como «la
elevación del alma hacia Dios o la
petición a Dios de bienes
convenientes» (De fide orthodoxa, III,
24: PG 94, 1098D); mientras que para
San Juan Clímaco se trata más bien
de una «conversación familiar y
unión del hombre con Dios» (Scala
paradisi, grado 28: PG 88, 1129). Por
su parte, Santa Teresa del Niño Jesús
define la oración como «un impulso
del corazón, una sencilla mirada
lanzada hacia el cielo, un grito de
reconocimiento y de amor, tanto
desde dentro de la prueba como



desde dentro de la
alegría» (Manuscrito autobiográfico
C, 25 r)

Los contenidos de la oración, como
los de todo diálogo de amor, pueden
ser múltiples y variados. Cabe, sin
embargo, destacar algunos
especialmente significativos:

1) Petición

Es frecuente la referencia a la
oración impetratoria a lo largo de
toda la Sagrada Escritura; también en
labios de Jesús, que no sólo acude a
ella, sino que invita a pedir,
encareciendo el valor y la
importancia de una plegaria sencilla
y confiada. La tradición cristiana ha
reiterado esa invitación, poniéndola
en práctica de muchas maneras:
petición de perdón, petición por la
propia salvación y por la de los
demás, petición por la Iglesia y por el
apostolado, petición por las más
variadas necesidades, etc.



De hecho, la oración de petición
forma parte de la experiencia
religiosa universal. El
reconocimiento, aunque en
ocasiones difuso, de la realidad de
Dios (o más genéricamente de un ser
superior), provoca la tendencia a
dirigirse a Él, solicitando su
protección y su ayuda. Ciertamente
la oración no se agota en la plegaria,
pero la petición es manifestación
decisiva de la oración en cuanto
reconocimiento y expresión de la
condición creada del ser humano y
de su dependencia absoluta de un
Dios cuyo amor la fe nos da conocer
de manera plena (Cf.Catecismo,
2629.2635).

2) Acción de gracias

El reconocimiento de los bienes
recibidos y, a través de ellos, de la
magnificencia y misericordia
divinas, impulsa a dirigir el espíritu
hacia Dios para proclamar y



agradecerle sus beneficios. La actitud
de acción de gracias llena desde el
principio hasta el fin la Sagrada
Escritura y la historia de la
espiritualidad. Una y otra ponen de
manifiesto que, cuando esa actitud
arraiga en el alma, da lugar a un
proceso que lleva a reconocer como
don divino la totalidad de lo que
acontece, no sólo aquellas realidades
que la experiencia inmediata
acredita como gratificantes, sino
también de aquellas otras que
pueden parecer negativas o
adversas.

Consciente de que el acontecer está
situado bajo el designio amoroso de
Dios, el creyente sabe que todo
redunda en bien de quienes –cada
hombre– son objeto del amor divino
(Cf. Rm 8,28). «Acostúmbrate a elevar
tu corazón a Dios, en acción de
gracias, muchas veces al día. —
Porque te da esto y lo otro. —Porque
te han despreciado. —Porque no



tienes lo que necesitas o porque lo
tienes. Porque hizo tan hermosa a su
Madre, que es también Madre tuya.
—Porque creó el Sol y la Luna y
aquel animal y aquella otra planta.
—Porque hizo a aquel hombre
elocuente y a ti te hizo premioso...
Dale gracias por todo, porque todo es
bueno» (Camino, 268).

3) Adoración y alabanza

Es parte esencial de la oración
reconocer y proclamar la grandeza
de Dios, la plenitud de su ser, la
infinitud de su bondad y de su amor.
A la alabanza se puede desembocar a
partir de la consideración de la
belleza y magnitud del universo,
como acontece en múltiples textos
bíblicos (Cf., por ejemplo, Sal 19; Si
42,15-25; Dn 3,32-90) y en numerosas
oraciones de la tradición cristiana; o
a partir de las obras grandes y
maravillosas que Dios opera en la
historia de la salvación, como ocurre



en el Magnificat (Lc 1,46-55) o en los
grandes himnos paulinos (ver, por
ejemplo, Ef 1,3-14); o de hechos
pequeños e incluso menudos en los
que se manifiesta el amor de Dios.

En todo caso, lo que caracteriza a la
alabanza es que en ella la mirada va
derechamente a Dios mismo, tal y
como es en sí, en su perfección
ilimitada e infinita. «La alabanza es
la forma de orar que reconoce de la
manera más directa que Dios es Dios.
Le canta por Él mismo, le da gloria
no por lo que hace sino por lo que Él
es» (Catecismo, 2639). Está por eso
íntimamente unida a la adoración, al
reconocimiento, no sólo intelectual
sino existencial, de la pequeñez de
todo lo creado en comparación con el
Creador y, en consecuencia, a la
humildad, a la aceptación de la
personal indignidad ante quien nos
trasciende hasta el infinito; a la
maravilla que causa el hecho de que
ese Dios, al que los ángeles y el



universo entero rinde pleitesía, se
haya dignado no sólo a fijar su
mirada en el hombre, sino habitar en
el hombre; más aún, a encarnarse.

Adoración, alabanza, petición, acción
de gracias resumen las disposiciones
de fondo que informan la totalidad
del diálogo entre el hombre y Dios.
Sea cual sea el contenido concreto de
la oración, quien reza lo hace
siempre, de una forma u otra,
explícita o implícitamente, adorando,
alabando, suplicando, implorando o
dando gracias a ese Dios al que
reverencia, al que ama y en el que
confía. Importa reiterar, a la vez, que
los contenidos concretos de la
oración podrán ser muy variados. En
ocasiones se acudirá a la oración
para considerar pasajes de la
Escritura, para profundizar en
alguna verdad cristiana, para revivir
la vida de Cristo, para sentir la
cercanía de Santa María... En otras,
iniciará a partir de la propia vida



para hacer partícipe a Dios de las
alegrías y los afanes, de las ilusiones
y los problemas que el existir
comporta; o para encontrar apoyo o
consuelo; o para examinar ante Dios
el propio comportamiento y llegar a
propósitos y decisiones; o más
sencillamente para comentar con
quien sabemos que nos ama las
incidencias de la jornada.

Encuentro entre el creyente y Dios en
quien se apoya y por el que se sabe
amado, la oración puede versar
sobre la totalidad de las incidencias
que conforman el existir, y sobre la
totalidad de los sentimientos que
puede experimentar el corazón. «Me
has escrito: “orar es hablar con Dios.
Pero, ¿de qué?” —¿De qué? De Él, de
ti: alegrías, tristezas, éxitos y
fracasos, ambiciones nobles,
preocupaciones diarias...,
¡flaquezas!: y hacimientos de gracias
y peticiones: y Amor y desagravio. En
dos palabras: conocerle y conocerte:



“¡tratarse!”» (Camino, 91). Siguiendo
una y otra vía, la oración será
siempre un encuentro íntimo y filial
entre el hombre y Dios, que
fomentará el sentido de la cercanía
divina y conducirá a vivir cada día
de la existencia de cara a Dios.

Expresiones o formas de la oración

Atendiendo a los modos o formas de
manifestarse la oración, los autores
suelen ofrecer diversas distinciones:
oración vocal y oración mental;
oración pública y oración privada;
oración predominantemente
intelectual o reflexiva y oración
afectiva; oración reglada y oración
espontánea, etc. En otras ocasiones
los autores intentan esbozar una
gradación en la intensidad de la
oración distinguiendo entre oración
mental, oración afectiva, oración de
quietud, contemplación, oración
unitiva...



El Catecismo de la Iglesia Católica
estructura su exposición
distinguiendo entre: oración vocal,
meditación y oración de
contemplación. Las tres «tienen en
común un rasgo fundamental: el
recogimiento del corazón. Esta
actitud vigilante para conservar la
Palabra y permanecer en presencia
de Dios hace de todas ellas tiempos
fuertes de la vida de
oración» (Catecismo, 2699). Un
análisis del texto evidencia, por lo
demás, que el Catecismo de la Iglesia
Católica al emplear esta terminología
no hace referencia a tres grados de la
vida de oración, sino más bien a dos
vías, la oración vocal y la meditación,
presentando ambas como aptas para
conducir a esa cumbre en la vida de
oración que es la contemplación. En
nuestra exposición nos atendremos a
este esquema.

1) Oración vocal



La expresión “oración vocal” apunta
a una oración que se expresa
vocalmente, es decir, mediante
palabras articuladas o pronunciadas.
Esta primera aproximación, aun
siendo exacta, no va al fondo del
asunto. Pues, de una parte, todo
diálogo interior, aunque pueda ser
calificado como exclusiva o
predominantemente mental, hace
referencia, en el ser humano, al
lenguaje; y, en ocasiones, al lenguaje
articulado en voz alta, también en la
intimidad de la propia estancia. De
otra, hay que afirmar que la oración
vocal no es asunto sólo de palabras
sino sobre todo de pensamiento y de
corazón. De ahí que sea más exacto
sostener que la oración vocal es la
que se hace utilizando fórmulas
preestablecidas tanto largas como
breves (jaculatorias), bien tomadas
de la Sagrada Escritura (el 
Padrenuestro,el Avemaría...), bien
recibidas de la tradición espiritual (el



Señor mío Jesucristo, el Veni Sancte
Spiritus, la Salve, el Acordaos...).

Todo ello, como resulta obvio, con la
condición de que las expresiones o
fórmulas recitadas vocalmente sean
verdadera oración, es decir, que
cumplan con el requisito de que
quien las recita lo haga no sólo con la
boca sino con la mente y el corazón.
Por este motivo afirma san
Josemaría: «Despacio. —Mira qué
dices, quién lo dice y a quién. —
Porque ese hablar de prisa, sin lugar
para la consideración, es ruido,
golpeteo de latas. Y te diré con Santa
Teresa, que no lo llamo oración,
aunque mucho menees los
labios» (Camino, 85).

La oración vocal juega un papel
decisivo en la pedagogía de la
plegaria, sobre todo en el inicio del
trato con Dios. De hecho, mediante el
aprendizaje de la señal de la Cruz y
de oraciones vocales el niño, y con



frecuencia también el adulto, se
introduce en la vivencia concreta de
la fe y, por tanto, de la vida de
oración. No obstante, el papel y la
importancia de la oración vocal no
está limitada a los comienzos del
diálogo con Dios, sino que está
llamada a acompañar la vida
espiritual durante todo su desarrollo.

2) La meditación

Meditar significa aplicar el
pensamiento a la consideración de
una realidad o de una idea con el
deseo de conocerla y comprenderla
con mayor hondura y perfección. En
un cristiano la meditación –a la que
con frecuencia se designa también
oración mental– implica orientar el
pensamiento hacia Dios tal y como se
ha revelado a lo largo de la historia
de Israel y definitiva y plenamente
en Cristo. Y, desde Dios, dirigir la
mirada a la propia existencia para
valorarla y acomodarla al misterio



de vida, comunión y amor que Dios
ha dado a conocer.

La meditación puede desarrollarse
de forma espontánea, con ocasión de
los momentos de silencio que
acompañan o siguen a las
celebraciones litúrgicas o a raíz de la
lectura de algún texto bíblico o de un
pasaje de un autor espiritual. En
otros momentos puede concretarse
mediante la dedicación de tiempos
específicamente destinados a ello. En
todo caso, es obvio que —
especialmente en los principios, pero
no sólo entonces— implica esfuerzo,
deseo de profundizar en el
conocimiento de Dios y de su
voluntad, y en el empeño personal
efectivo con vistas a la mejora de la
vida cristiana. En ese sentido, puede
afirmarse que «la meditación es,
sobre todo, una
búsqueda» (Catecismo, 2705); si bien
conviene añadir que se trata no de la
búsqueda de algo, sino de Alguien. A



lo que tiende la meditación cristiana
no es sólo, ni primariamente, a
comprender algo (en última
instancia, a entender el modo de
proceder y de manifestarse de Dios),
sino a encontrarse con Él y,
encontrándolo, identificarse con su
voluntad y unirse a Él.

3) La oración contemplativa

El desarrollo de la experiencia
cristiana, y, en ella y con ella, el de la
oración, conducen a una
comunicación entre el creyente y
Dios cada vez más continuada, más
personal y más íntima. En ese
horizonte se sitúa la oración a la que
el Catecismocalifica de
contemplativa, que es fruto de un
crecimiento en la vivencia teologal
del que fluye un vivo sentido de la
cercanía amorosa de Dios; en
consecuencia, el trato con Él se hace
cada vez más directo, familiar y
confiado, e incluso, más allá de las



palabras y del pensamiento reflejo,
se llega a vivir de hecho en íntima
comunión con Él.

«¿Qué es esta oración?», se interroga
el Catecismo de la Iglesia Católica al
comienzo del apartado dedicado a la
oración contemplativa, para
contestar enseguida afirmando, con
palabras tomadas de Santa Teresa de
Jesús, que no es otra cosa «sino tratar
de amistad, estando muchas veces
tratando a solas con quien sabemos
nos ama» (Libro de la vida, 8, 5). La
expresión oración contemplativa, tal
y como la emplean el Catecismo de la
Iglesia Católica y otros muchos
escritos anteriores y posteriores,
remite pues a lo que cabe calificar
como el ápice de la contemplación; es
decir, el momento en el que, por
acción de la gracia, el espíritu es
conducido hasta el umbral de lo
divino trascendiendo toda otra
realidad. Pero también, y más
ampliamente, a un crecimiento vivo



y sentido de la presencia de Dios y
del deseo de una profunda comunión
con Él. Y ello sea en los tiempos
dedicados especialmente a la
oración, sea en el conjunto del
existir. La oración está, en suma,
llamada a envolver a la entera
persona humana –inteligencia,
voluntad y sentimientos–, llegando al
centro del corazón para cambiar sus
disposiciones, a informar toda la vida
del cristiano, haciendo de él otro
Cristo (Cf. Ga 2,20).

Con la expresión “contemplativos en
medio del mundo”, san Josemaría
resumía uno de los rasgos esenciales
del espíritu del Opus Dei, afirmando
que el cristiano corriente, llamado a
santificarse en medio del mundo,
puede alcanzar la plenitud de la
contemplación sin necesidad de
apartarse de su condición secular.
Según san Josemaría, el cristiano
corriente está llamado a ser
contemplativo precisamente en y a



través de su vida ordinaria, ya que la
contemplación no se limita a unos
momentos concretos durante el día
(ratos dedicados expresamente a la
oración personal y litúrgica,
participación en la santa Misa, etc.,)
sino que puede abarcar toda la
jornada, hasta llegar a ser una
oración continua, donde el alma «se
siente y se sabe también mirada
amorosamente por Dios, a todas
horas» (Amigos de Dios, 307). Por ello
afirma: «Quisiera que hoy […] nos
persuadiésemos definitivamente de
la necesidad de disponernos a ser
almas contemplativas, en medio de la
calle, del trabajo, con una
conversación continua con nuestro
Dios, que no debe decaer a lo largo
del día. Si pretendemos seguir
lealmente los pasos del Maestro, ése
es el único camino» (Amigos de Dios,
238).

Condiciones y características de la
oración



La oración, como todo acto
plenamente personal, requiere
atención e intención, conciencia de la
presencia de Dios y diálogo efectivo y
sincero con Él. Condición para que
todo eso sea posible es el 
recogimiento. La voz recogimiento
significa la acción por la que la
voluntad, en virtud de la capacidad
de dominio sobre el conjunto de las
fuerzas que integran la naturaleza
humana, procura moderar la
tendencia a la dispersión,
promoviendo de esa forma el sosiego
y la serenidad interiores. Esta actitud
es esencial en los momentos
dedicados especialmente a la
oración, cortando con otras tareas y
procurando evitar las distracciones.
Pero no ha de quedar limitada a esos
tiempos: sino que debe extenderse,
hasta llegar al recogimiento habitual,
que se identifica con una fe y un
amor que, llenando el corazón,
llevan a procurar vivir la totalidad de



las acciones en referencia a Dios, ya
sea expresa o implícitamente.

Otra de las condiciones de la oración
es la confianza. Sin una confianza
plena en Dios y en su amor, no habrá
oración, al menos oración sincera y
capaz de superar las pruebas y
dificultades. No se trata sólo de la
confianza en que una determinada
petición sea atendida, sino de la
seguridad que se tiene en quien
sabemos que nos ama y nos
comprende, y ante quien se puede
por tanto abrir sin reservas el propio
corazón (Cf. Catecismo, 2734-2741).

En ocasiones la oración es diálogo
que brota fácilmente, incluso
acompañado de gozo y consuelo,
desde lo más hondo del alma; pero
en otros momentos —tal vez con más
frecuencia— puede reclamar
decisión y empeño. Puede entonces
insinuarse el desaliento que lleva a
pensar que el tiempo dedicado al



trato con Dios carece de sentido (Cf.
Catecismo, n. 2728). En estos
momentos, se pone de manifiesto la
importancia de otra de las cualidades
de la oración: la perseverancia. La
razón de ser de la oración no es la
obtención de beneficios, ni la busca
de satisfacciones, complacencias o
consuelos, sino la comunión con
Dios; de ahí la necesidad y el valor de
la perseverancia en la oración, que es
siempre, con aliento y gozo o sin
ellos, un encuentro vivo con Dios (Cf.
Catecismo, 2742-2745, 2746-2751).

Rasgo específico, y fundamental, de
la oración cristiana es su carácter
trinitario. Fruto de la acción del
Espíritu Santo que, infundiendo y
estimulando la fe, la esperanza y el
amor, lleva a crecer en la presencia
de Dios, hasta saberse a la vez en la
tierra, en la que se vive y trabaja, y
en el cielo, presente por la gracia en
el propio corazón. El cristiano que
vive de fe se sabe invitado a tratar a



los ángeles y a los santos, a Santa
María y, de modo especial, a Cristo,
Hijo de Dios encarnado, en cuya
humanidad percibe la divinidad de
su persona. Y, siguiendo ese camino,
a reconocer la realidad de Dios Padre
y de su infinito amor, y a entrar cada
vez con más hondura en un trato
confiado con Él.

La oración cristiana es por eso y de
modo eminente una oración filial. La
oración de un hijo que, en todo
momento –en la alegría y en el dolor,
en el trabajo y en el descanso– se
dirige con sencillez y sinceridad a su
Padre para colocar en sus manos los
afanes y sentimientos que
experimenta en el propio corazón,
con la seguridad de encontrar en Él
comprensión y acogida. Más aún, un
amor en el que todo encuentra
sentido.

Necesidad de la oración cristiana



A la luz de cuanto hemos visto,
resulta claro que la oración no es
algo optativo para la vida espiritual,
sino una necesidad vital, como
afirma el Catecismo de la Iglesia
Católica (n. 2744):

«Orar es unanecesidad vital: si no nos
dejamos llevar por el Espíritu
caemos en la esclavitud del pecado
(Cf. Ga 5,16-25). ¿Cómo puede el
Espíritu Santo ser “vida nuestra”, si
nuestro corazón está lejos de él? 
Nada vale como la oración: hace
posible lo que es imposible, fácil lo que
es difícil. Es imposible que el hombre
que ora pueda pecar (San Juan
Crisóstomo, Sermones de Ana, 4, 5: PG
54, 666). Quien ora se salva
ciertamente, quien no ora se condena
ciertamente (San Alfonso María de
Ligorio, Del gran mezzo della
preghiera)».

Por este motivo, el Catecismo de la
Iglesia Católica usa la expresión



«llamada universal a la oración», en
el subtítulo del capítulo primero de
la cuarta parte del Catecismo (la
dedicada a la oración): La Revelación
de la oración. La llamada universal a
la oración. Aunque esta expresión no
es todavía frecuente, está muy ligada
a otra más conocida: «Vocación
universal a la santidad en la Iglesia»,
título del capítulo quinto de la
Constitución dogmática Lumen
gentium, del Concilio Vaticano II. Da
la impresión, pues, de que el 
Catecismo de la Iglesia Católica, al
recordar las enseñanzas del último
Concilio ecuménico haya querido así
poner de relieve la necesidad de la
oración para alcanzar la santidad
cristiana.

Precisamente por esto, los santos han
insistido siempre en la necesidad de
la oración para tener vida espiritual
y progresar en ella. Por ejemplo,
Santa Teresa de Jesús ha escrito:
«Decíame poco ha un gran letrado



que son las almas que no tienen
oración como un cuerpo con perlesía
o tullido, que aunque tiene pies y
manos, no los puede mandar»[1]. Y
San Francisco de Sales predicaba en
un sermón: «Sólo las bestias no oran,
por lo que los que no oran, se les
asemejan»[2]. Por su parte, san
Josemaría Escrivá afirma: «¿Santo,
sin oración?... —No creo en esa
santidad» (Camino, 107).

José Luis Illanes / Manuel Belda

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
2558-2758.

Lecturas recomendadas

— Congregación para la Doctrina de
la Fe, La meditación cristiana. Carta



«Orationis Formas». Introducción y
comentarios, 15-X-1989.

— Catequesis del Papa Benedicto XVI
sobre la oración. Son los textos de las
catequesis que el Papa Benedicto XVI
impartió en las audiencias generales
de los miércoles, desde mayo de 2011
a octubre de 2012.

— Catequesis del Papa Francisco
sobre el Padrenuestro. Son los textos
de las catequesis que el Papa
Francisco impartió durante las
audiencias generales de los
miércoles, desde diciembre de 2018
hasta mayo de 2019.

— Catequesis del Papa Francisco
sobre la oración. Son los textos de las
catequesis que el Papa Francisco
impartió durante las audiencias
generales de los miércoles, desde
mayo de 2020 hasta junio de 2021.

— San Josemaría, Homilías El triunfo
de Cristo en la humildad; La



Eucaristía, misterio de fe y amor; La
Ascensión del Señor a los cielos; El
Gran Desconocido y Por María, hacia
Jesús, en Es Cristo que pasa, 12-21,
83-94, 117-126, 127-138 y 139-149;
Homilías El trato con Dios; Vida de
oración y Hacia la santidad, en 
Amigos de Dios, 142-153, 238-257,
294-316.

[1] S. Teresa de Jesús, Moradas del
castillo interior. Primeras moradas, 1,
6, en Obras completas, «B. A. C., 212»,
Madrid 19868, p. 474.

[2] S. Francisco de Sales, Œuvres de
Saint François de Sales, Evêque et
Prince de Genève et Docteur de
l’Eglise. Edition complète, Annecy
1892-1964, vol. 9, p. 62. La traducción
es nuestra.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/tema-35-la-
oracion-en-la-vida-cristiana/

(06/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/tema-35-la-oracion-en-la-vida-cristiana/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-35-la-oracion-en-la-vida-cristiana/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-35-la-oracion-en-la-vida-cristiana/

	Tema 35. La oración en la vida cristiana

