
opusdei.org

Tema 26. El sujeto
moral. La moralidad
de los actos
humanos

Solo las acciones voluntarias
son objeto de una valoración
moral propiamente dicha. Es
parte fundamental de la
formación y de la vida cristiana
la educación del complejo
mundo de los sentimientos. El
medio para ordenar las
pasiones es la adquisición de
los hábitos morales llamados
virtudes. El objeto, la intención
y las circunstancias son las
“fuentes” o elementos



constitutivos de la moralidad de
los actos humanos».

01/10/2022

Sumario

• Pasiones y acciones

• Moralidad de los actos humanos

• El objeto moral

• La intención

• Las circunstancias

• El objeto indirecto de la voluntad

• La imputabilidad moral

• El mérito

• Bibliografía básica



Pasiones y acciones

Conviene aclarar inicialmente la
distinción entre las pasiones
(llamadas también sentimientos) y
las acciones voluntarias. A veces
alguien se ve sorprendido por una
reacción imprevista ante personas,
acontecimientos o cosas: un
movimiento de cólera que viene
inesperadamente ante una palabra
que se considera ofensiva;
sentimiento espontáneo de tristeza y
desconcierto ante el fallecimiento
inesperado de un amigo; movimiento
de envidia ante un objeto valioso.
Estos fenómenos anímicos que se
producen sin que lo decidamos, ante
los que somos por así decir sujetos
pasivos, se llaman comúnmente
sentimientos o pasiones. Otras veces,
en cambio, vemos que somos sujetos
activos de nuestras acciones, porque
las proyectamos y realizamos por
propia iniciativa: decidimos
ponernos a estudiar o ir a casa de un



amigo enfermo para estar un rato
con él. Son también acciones los
actos con los que detenemos o damos
rienda suelta a las pasiones: ante una
palabra ofensiva que suscita en
nosotros un movimiento de ira
podemos decidir no responder, sino
callar poniendo una sonrisa, o bien
responder a quien nos trata mal con
otra palabra igualmente ofensiva.

Solo las acciones voluntarias son
objeto de una valoración moral
propiamente dicha, es decir, solo
ellas pueden ser una culpa moral o
una acción laudable. Esto no quiere
decir sin embargo que los
sentimientos sean fenómenos
neutros, ni que carezcan de
importancia para la vida cristiana.
Las pasiones presuponen un juicio
sobre la persona o cosa ante la que
surgen, y sugieren una toma de
posición y una línea de conducta.
Ante una persona o cosa considerada
como buena surge una pasión de



signo positivo (alegría, entusiasmo),
que sugiere una toma de posición y
una línea de acción positiva
(aprobar, alabar, acercarse a esa
persona); ante una persona o
acontecimiento considerado como
malo, surge una pasión de signo
negativo (cólera, tristeza) que sugiere
una toma de posición y una línea de
acción negativa (desaprobación,
agresión). En términos generales se
puede decir que las pasiones que
surgen de un juicio verdadero y
sugieren una toma de posición y una
línea de acción buena, son una ayuda
para la vida cristiana, porque
permiten entender con rapidez lo
que es bueno y consienten realizar
de modo fácil y placentero las
acciones que son apropiadas para un
buen hijo de Dios. Las pasiones que
presuponen un juicio falso (por
ejemplo, porque ven una ofensa
donde no la hay) y sugieren una
toma de posición y una línea de
acción moralmente negativas (por



ejemplo, una falta de caridad o un
comportamiento violento)
constituyen un notable obstáculo
para la vida cristiana.

Quien experimenta pasiones
negativas podría no obstante
comportarse bien, resistiendo a la
pasión y realizando con gran
esfuerzo una obra buena. Pero se
entiende fácilmente que no se puede
ir toda la vida cuesta arriba,
resistiendo continuamente los
embates de las malas pasiones,
haciendo lo que no apetece hacer y
rechazando siempre aquello hacia lo
que los sentimientos (la afectividad)
inclinan. Si no se logra corregir y
educar el mundo interior de los
sentimientos, será difícil discernir lo
que es bueno, porque las pasiones
negativas oscurecen la mente, con
frecuencia se cederá ante ellas y se
obrará mal, y además es muy posible
que la continua lucha lleve al
desánimo o al agotamiento.



Por estas razones es parte
fundamental de la formación y de la
vida cristiana la educación del
complejo mundo de los sentimientos.
Educar quiere decir conformar, dar
una forma buena y cristiana al
mundo de los sentimientos, de modo
que los movimientos que surgen
espontáneamente en nosotros nos
ayuden a discernir y a realizar el
bien de modo rápido, certero y
agradable. El medio para ordenar las
pasiones es la adquisición de los
hábitos morales llamados virtudes
(prudencia, justicia, templanza, etc.),
que modifican las tendencias que
están en la raíz de las pasiones. La
afectividad ordenada por la virtud
hace que nos guste hacer lo que es
bueno, y que lo que nos da la gana
hacer y lo que Dios espera de
nosotros coincidan casi siempre.
Decimos “casi siempre” porque el
desorden consiguiente al pecado
original no suele permitir un orden
siempre perfecto. Hasta las personas



más santas se enfadan alguna vez
más de lo debido.

Para el estudio de la moralidad de los
actos humanos es importante tener
en cuenta lo que se acaba de decir
sobre las pasiones y los sentimientos,
porque muchas de nuestras acciones
voluntarias están motivadas por
pasiones y sentimientos; son como
nuestro modo de reaccionar o de
gobernar las pasiones que
experimentamos. Por ejemplo, no se
podría valorar en su justa medida
unas palabras poco caritativas de
una persona hacia otra si no se sabe
que la primera fue ofendida
gravemente por la segunda, y que ha
tenido que luchar mucho para no
pasar a la agresión física, y las
palabras poco caritativas que ha
pronunciado en el fondo expresan
un auto control bastante bueno,
aunque no perfecto. La poca
aplicación al estudio de una persona
dominada por un sentimiento vital



de apatía es menos mala de lo que
sería si la negligencia fuese fruto del
desinterés voluntario. Con las
acciones voluntarias, que se estudian
a continuación, muchas veces
estamos gobernando el paso al
ámbito de la libertad de instancias,
movimientos y solicitaciones que
proceden del mundo, en sí
involuntario, del sentimiento.

Moralidad de los actos humanos

Como se ha anunciado antes, solo las
acciones voluntarias (llamadas
también actos humanos) son
propiamente acciones morales,
buenas o malas. La doctrina moral
católica enseña que «la moralidad de
los actos humanos depende:

—del objeto elegido;

—del fin que se busca o la intención;

—de las circunstancias de la acción.



El objeto, la intención y las
circunstancias son las “fuentes” o
elementos constitutivos de la
moralidad de los actos
humanos» (Catecismo, n. 1750).

Vamos a ver qué son estos tres
elementos de la acción.

El objeto moral

El objeto moral «es el fin próximo de
una elección deliberada que
determina el acto de querer de la
persona que actúa»[1]. Veamos
primero qué es el objeto de una
acción, y luego qué es el objeto
moral.

Las acciones se definen y se
distinguen entre sí por su objeto.
Pero aquí “objeto” se refiere al
contenido inmediato de una acción
voluntaria, es decir, a lo que se
propone inmediatamente el acto de
voluntad, y no a la cosa externa que
se maneja. Por ejemplo: si Juan



compra un libro, el objeto de la
voluntad de Juan (lo que quiere
hacer) es “comprar un libro”, y no el
libro; si Pedro roba un libro, el objeto
de la voluntad de Pedro es “robar un
libro”, y no el libro. Si el libro fuese
el objeto de ambas acciones,
tendríamos que aceptar la tesis falsa
de que “comprar un libro” y “robar
un libro” son acciones idénticas, pues
ambas tendrían el mismo objeto: el
libro.

Para poner de manifiesto la
necesidad de atender a lo que el
sujeto se propone hacer, san Juan
Pablo II escribió que para saber cuál
es el objeto moral de un acto, «hay
que situarse en la perspectiva de la
persona que actúa. [...]. Así pues, no
se puede tomar como objeto de un
determinado acto moral, un proceso
o un evento de orden físico
solamente, que se valora en cuanto
origina un determinado estado de
cosas en el mundo externo»[2].



La expresión “objeto moral” quiere
decir que el objeto de la voluntad se
pone en relación con las virtudes y
los vicios. “Comprar un libro” es un
objeto bueno, mientras que “robar
un libro” es un objeto malo, porque
el primero es conforme con la virtud
de la justicia, mientras que el
segundo se opone a esa virtud.

La doctrina católica sostiene que el
valor moral de los actos humanos (el
que sean buenos o malos) depende
ante todo y fundamentalmente del
valor positivo o negativo del objeto
moral[3], es decir, de la conformidad
del objeto o del acto querido con la
recta razón, cuyos principios
fundamentales son las virtudes. Los
actos que por su objeto se oponen a
exigencias esenciales de las virtudes
(justicia, templanza, etc.), son 
intrínsecamente malos, es decir, son
malos «siempre y por sí mismos, es
decir, por su objeto,
independientemente de las ulteriores



intenciones de quien actúa y de las
circunstancias»[4]. Son
intrínsecamente malos, por ejemplo,
el adulterio, el aborto y el robo.

El proporcionalismo y el 
consecuencialismo son teorías
erróneas sobre la noción y la
formación del objeto moral de una
acción, según las cuales hay que
determinarlo sobre la base de la
“proporción” entre los bienes y
males que se persiguen, o de las
“consecuencias” que pueden
derivarse[5].

La intención

Mientras el objeto moral se refiere a
lo que la voluntad quiere con el acto
concreto (por ejemplo: comprar un
libro), la intención se refiere al por
qué lo quiere (por ejemplo: para
preparar un examen, para hacer un
regalo). La intención comporta que
lo que ella quiere no se puede
obtener inmediatamente, sino a



través de otras acciones. Querer
regalar un libro es objeto de
intención si para regalar el libro hay
que elegir antes otras acciones:
comprarlo, trasladarse a casa de la
persona a la que se quiere obsequiar,
etc.

La intención «no se limita a la
dirección de cada una de nuestras
acciones tomadas aisladamente, sino
que puede también ordenar varias
acciones hacia un mismo objetivo;
puede orientar toda la vida hacia el
fin último»[6]. En el comportamiento
humano suele haber una serie de
fines subordinados el uno al otro: se
quiere un libro para preparar un
examen, se hace el examen para
obtener un título profesional, se
quiere tener ese título para tener un
buen sueldo y para hacer un trabajo
útil para la sociedad, y así
sucesivamente. Al final, en cada
comportamiento, hay un fin último
querido por sí mismo y no por otra



cosa, que debería ser Dios, pero que
puede ser también la vanagloria, el
afán de poder o de enriquecerse, etc.
Se dice por eso que un acto que, por
su objeto, es “ordenable” a Dios,
«alcanza su perfección última y
decisiva cuando la voluntad lo
ordena efectivamente a Dios»[7].

La intención, como cualquier otro
acto de voluntad, puede ser
moralmente buena o mala. Si es
buena, puede confirmar o incluso
aumentar la bondad que la acción
tiene por su objeto, pero en cambio
no puede hacer «ni bueno ni justo un
comportamiento en sí mismo
desordenado. El fin no justifica los
medios»[8]. Si la intención es mala,
puede confirmar o aumentar la
malicia que el acto tiene en virtud de
su objeto moral, y podría también
hacer malo un acto que por su objeto
es bueno, como sucedería cuando
alguien comienza a tratar con
benevolencia a otra persona con el



único propósito de corromperla más
adelante[9].

Las circunstancias

Las circunstancias «son los elementos
secundarios de un acto moral.
Contribuyen a agravar o a disminuir
la bondad o la malicia moral de los
actos humanos (por ejemplo, la
cantidad de dinero robado). Pueden
también atenuar o aumentar la
responsabilidad del que obra (como
actuar por miedo a la muerte)»[10].
Las circunstancias «no pueden hacer
ni buena ni justa una acción que de
suyo es mala»[11] . Hay circunstancias
que pueden añadir una nueva razón
de maldad a un acto, como es el caso
de un acto impuro cometido por una
persona que tiene un voto de
castidad. Este tipo de circunstancias
se han de declarar en la confesión
sacramental.

Se puede decir, en síntesis, que «el
acto moralmente bueno supone a la



vez la bondad del objeto, del fin y de
las circunstancias»[12].

El objeto indirecto de la voluntad

Se llama objeto indirecto de la
voluntad a una consecuencia de la
acción (un efecto colateral) que no
interesa ni es querido de ningún
modo, ni como fin ni como medio,
pero es previsto y permitido en
cuanto que está inevitablemente
unido a lo que se quiere. Así, por
ejemplo, una persona se somete a
una cura contra la leucemia que
provoca, como efecto colateral, la
calvicie; una mujer que querría
formar una familia permite que le
sea extirpado el útero en el cual se ha
desarrollado un tumor maligno
grave y no tratable por otros medios,
y como consecuencia queda estéril.
La calvicie y la esterilidad son objeto
indirecto de la voluntad, no queridos,
sino efectos colaterales conocidos y
previstos que la necesidad obliga a



tolerar. Cuando una acción conlleva
un efecto indirecto negativo para sí
mismo o para otros, se plantea el
problema de su licitud moral. Así San
Pablo enseña que se deben evitar
ciertas acciones que, aun siendo en sí
lícitas, tienen como efecto colateral o
indirecto el escándalo de los débiles
en la fe[13].

Esto tiene importancia en la vida
moral, porque sucede a veces que
hay acciones que tienen dos efectos
(acciones de doble efecto), uno bueno
y otro malo, y puede ser lícito
realizarlas para obtener el efecto
bueno (querido directamente),
aunque no se pueda evitar el malo
(que, por tanto, se quiere sólo
indirectamente). Se trata a veces de
situaciones muy delicadas, en las que
lo prudente es pedir consejo a quien
puede darlo.

Se pueden indicar algunas
condiciones que han de ser



observadas —todas juntas— para
que sea lícito ejecutar (o bien omitir)
una acción cuando provoca también
un efecto negativo. Estas condiciones
son:

1) El acto realizado ha de ser en sí
mismo bueno, o al menos
indiferente.

2) El efecto bueno no se debe
conseguir a través del malo: no se
puede hacer el mal para que venga el
bien. Si el bien deseado procediese
del mal, este no es ya
“indirectamente voluntario”, sino
querido directamente como medio.

3) La persona ha de buscar
directamente el efecto bueno (es
decir, tener una intención recta), y
tolerar por necesidad el efecto malo.
En este sentido pondrá todo el
esfuerzo posible para evitar, o al
menos limitar, este último.



4) Que haya proporcionalidad entre
el bien que se intenta y el mal que se
tolera: no está moralmente
justificado arriesgar la propia vida
para ganar unos pocos dólares, o
poner en peligro el embarazo
tomando una medicina con el fin de
evitar algunas ligeras molestias. La
citada proporcionalidad exige que el
efecto bueno sea tanto más
importante cuanto: a) más grave sea
el mal tolerado; b) mayor proximidad
exista entre el acto realizado y la
producción del mal: es diverso
invertir los propios ahorros en una
editorial que tiene muchas
publicaciones inmorales o invertirlos
en un banco que controla parte de la
editorial; c) mayor sea la certeza de
que se producirá el efecto malo:
como vender alcohol a un alcohólico;
d) mayor sea la obligación de
impedir el mal: por ejemplo, cuando
se trata de una autoridad civil o
eclesiástica.



La imputabilidad moral

Un acto es moralmente imputable a
quien lo realiza en la exacta medida
en que el acto es voluntario[14]. «La 
imputabilidad y la responsabilidad de
una acción pueden quedar
disminuidas e incluso suprimidas a
causa de la ignorancia, la
inadvertencia, la violencia, el temor,
los hábitos, las afecciones
desordenadas y otros factores
psíquicos o sociales»[15]. También las
pasiones, si son fuertes, pueden
disminuir la imputabilidad del acto,
y en casos extremos (fuerte pánico
ante un terremoto) podrían
suprimirla por completo.

El mérito

«El término “mérito” designa en
general la retribución debida por
parte de una comunidad o una
sociedad a la acción de uno de sus
miembros, considerada como obra
buena u obra mala, digna de



recompensa o de sanción. El mérito
corresponde a la virtud de la justicia
conforme al principio de igualdad
que la rige»[16].

En términos absolutos el hombre no
puede reivindicar ningún derecho o
mérito ante Dios[17]. Sin embargo, en
virtud del designio divino de
asociarnos a la obra de su gracia[18],
al hombre que realiza obras buenas
estando en gracia de Dios se le
confiere «según la justicia gratuita de
Dios, un verdadero mérito. Se trata de
un derecho por gracia, el pleno
derecho del amor, que nos hace
“coherederos” de Cristo y dignos de
obtener la herencia prometida de la
vida eterna»[19].

Acerca de lo que se puede merecer,
conviene tener en cuenta que «nadie
puede merecer la gracia primera, en
el inicio de la conversión, del perdón
y de la justificación. Bajo la moción
del Espíritu Santo y de la caridad,



podemos después merecer en favor
nuestro y de los demás gracias útiles
para nuestra santificación, para el
crecimiento de la gracia y de la
caridad, y para la obtención de la
vida eterna. Los mismos bienes
temporales, como la salud, la
amistad, pueden ser merecidos según
la sabiduría de Dios. Estas gracias y
bienes son objeto de la oración
cristiana, la cual provee a nuestra
necesidad de la gracia para las
acciones meritorias»[20].

Ángel Rodríguez Luño

Bibliografía básica

— Catecismo de la Iglesia Católica,
1749-1761.

— Juan Pablo II, Veritatis splendor, 6-
VIII-1993, 71-83.



Lecturas recomendadas

— Enrique Colom y Ángel Rodríguez
Luño, Elegidos en Cristo para ser
santos. Curso de Teología Moral
Fundamental, Palabra, Madrid 2000,
pp. 147-200. Una versión más
reciente de este mismo texto se
encuentra en: https://
www.eticaepolitica.net/
corsodimorale/Fundamental06.pdf

[1] Juan Pablo II, Veritatis splendor, n.
78. Cf. Catecismo, n. 1751.

[2] Juan Pablo II, Veritatis splendor, n.
78.

[3] «La moralidad del acto humano
depende sobre todo y
fundamentalmente del objeto elegido
racionalmente por la voluntad
deliberada» (Juan Pablo II, Veritatis
splendor, n. 78).

https://www.eticaepolitica/
https://www.eticaepolitica/
https://www.eticaepolitica.net/


[4] Ibíd., n. 80; Cf. Catecismo, n. 1756.

[5] Estas teorías no afirman que “se
puede hacer un mal para obtener un
bien”, sino que no se puede decir que
haya comportamientos que son
siempre malos, porque depende en
cada caso de la “proporción” entre
bienes y males, o de las
“consecuencias” (Cf. Juan Pablo II, 
Veritatis splendor, n. 75). Por
ejemplo, un proporcionalista no
sostendría que “es moralmente lícito
hacer una estafa por un fin bueno”,
sino que examinaría si lo que se hace
es o no es una estafa (si lo
“objetivamente elegido” es una estafa
o no) teniendo en cuenta todas las
circunstancias, y la intención. Al
final podría decir que no es una
estafa lo que en realidad sí que lo es,
y podría justificar esa acción (o
cualquier otra).

[6] Catecismo, n. 1752.



[7] Juan Pablo II, Veritatis splendor, n.
78.

[8] Catecismo, n. 1753. «Sucede
frecuentemente que el hombre actúa
con buena intención, pero sin
provecho espiritual porque le falta la
buena voluntad. Por ejemplo, uno
roba para ayudar a los pobres: en
este caso, si bien la intención es
buena, falta la rectitud de la
voluntad porque las obras son malas.
En conclusión, la buena intención no
autoriza a hacer ninguna obra mala.
“Algunos dicen: hagamos el mal para
que venga el bien. Estos bien
merecen la propia condena” (Rm
3,8)» (Santo Tomás de Aquino, In duo
praecepta caritatis: Opuscula
theologica, II, n. 1168).

[9] Cf. Catecismo, n. 1753.

[10] Ibíd., n. 1754.

[11] Ibíd.



[12] Ibíd., n. 1755.

[13] Cf. Rm 14,14-21.

[14] Cf. Catecismo, n. 1734.

[15] Catecismo, n. 1735.

[16] Catecismo, n. 2006. La culpa es, en
consecuencia, la responsabilidad que
contraemos ante Dios al pecar,
haciéndonos merecedores de castigo.

[17] Cf. Catecismo, n. 2007.

[18] Cf. Ibíd., n. 2008.

[19] Ibíd., n. 2009. Cf. Concilio de
Trento: DS 1546.

[20] Catecismo, n. 2010.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/tema-26-el-

https://opusdei.org/es-ve/article/tema-26-el-sujeto-moral-la-moralidad-de-los-actos-humanos/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-26-el-sujeto-moral-la-moralidad-de-los-actos-humanos/


sujeto-moral-la-moralidad-de-los-actos-
humanos/ (26/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/tema-26-el-sujeto-moral-la-moralidad-de-los-actos-humanos/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-26-el-sujeto-moral-la-moralidad-de-los-actos-humanos/

	Tema 26. El sujeto moral. La moralidad de los actos humanos

