opusdei.org

Tema 21. Bautismo y
Confirmacion

El bautismo incorpora a quien
lo recibe a la vida, muerte y
resurreccion de Jesucristoy a
su accion salvadora. Imprime
en el cristiano un sello
espiritual indeleble de su
pertenencia a Cristo. Por la
Confirmacion, los cristianos
participan mas plenamente en
la mision de Jesucristo y en la
plenitud del Espiritu Santo. Un
cristiano bautizado y
confirmado estd destinado a
participar en la mision
evangelizadora de la Iglesia en
virtud de estos sacramentos.



01/10/2022

Sumario

e Bautismo: fundamentos biblicos e
instituciéon

* La justificacion y los efectos del
bautismo

* Necesidad del Bautismo
* Celebraciodn liturgica

* Ministro y sujeto. El bautismo en la
vida del cristiano

* Fundamentos biblicos e histéricos
de la Confirmacion

* Significacidn liturgica y efectos
sacramentales

* Ministro y sujeto de la
Confirmacion



* Bibliografia

Bautismo: fundamentos biblicos e
institucion

De entre las numerosas
prefiguraciones
veterotestamentarias del bautismo,
se destacan el diluvio universal, la
travesia del mar Rojo, y la
circuncision, por encontrarse
explicitamente mencionadas en el
Nuevo Testamento aludiendo a este
sacramento (cf. 1 P 3,20-21; 1 Co 10,1;
Col 2,11-12). Con el Bautista, el rito
del agua, aun sin eficacia salvadora,
se une a la preparacion doctrinal, a
la conversion y al deseo de la gracia,
pilares del futuro catecumenado.

Jesus es bautizado en las aguas del
Jordan al inicio de su ministerio
publico (cf. Mt 3,13-17), no por
necesidad, sino por solidaridad



redentora. En esa ocasion, queda
definitivamente indicada el agua
como elemento material del signo
sacramental. Se abren ademas los
cielos, desciende el Espiritu en forma
de paloma y la voz de Dios Padre
confirma la filiacion divina de Cristo:
acontecimientos que revelan en la
Cabeza de la futura Iglesia lo que se
realizara luego sacramentalmente en
sus miembros.

Mas adelante tiene lugar el
encuentro con Nicodemo, durante el
cual Jesus afirma el vinculo
pneumatoldgico existente entre el
agua bautismal y la salvacion, de
donde sigue su necesidad: «el que no
nazca de agua y de Espiritu no puede
entrar en el Reino de Dios» (Jn 3,5).

El misterio pascual confiere al
bautismo su valor salvifico; Jesus, en
efecto, «habia hablado ya de su
pasion que iba a sufrir en Jerusalén
como de un "Bautismo" con que



debia ser bautizado (Mc 10,38; cf. Lc
12,50). La sangre y el agua que
brotaron del costado traspasado de
Jesus crucificado (cf. Jn 19,34) son
figuras del Bautismo y de la
Eucaristia, sacramentos de la vida
nueva» (Catecismo, 1225).

Antes de subir a los cielos, el Sefior
dice a los apostoles: «Id, pues, y
haced discipulos a todas las gentes
bautizdndolas en el nombre del
Padre y del Hijo y del Espiritu Santo,
y ensefiandoles a guardar todo lo que
yo os he mandado» (Mt 28,19-20).
Este mandato es fielmente seguido a
partir de Pentecostés y sefiala el
objetivo primario de la
evangelizacion, que sigue siendo
actual.

Comentando estos textos, dice Santo
Tomads de Aquino que la institucion
del bautismo fue multiple: respecto a
la materia, en el bautismo de Cristo;
su necesidad fue afirmada en Jn 3,5;



su uso comenzo cuando Jesus envio a
sus discipulos a predicar y bautizar;
su eficacia proviene de la pasion; su
difusion fue proclamada en Mt 28,
19.

La justificacion y los efectos del
bautismo

Leemos en Rm 6,3-4: «¢0 es que
ignorais que cuantos fuimos
bautizados en Cristo Jesus, fuimos
bautizados en su muerte? Fuimos,
pues, con €l sepultados por el
bautismo en la muerte, a fin de que,
al igual que Cristo fue resucitado de
entre los muertos por medio de la
gloria del Padre, asi también
nosotros vivamos una vida nuevanr.
El bautismo, incorporando al fiel a la
vida, muerte y resurreccion de
Jesucristo y a su accion salvadora,
otorga la justificacion. Esto mismo
apunta Col 2,12: «Sepultados con él
en el bautismo, con él también
habéis resucitado por la fe en la



accion de Dios, que resucito de entre
los muertos». Se anade ahora la
incidencia de la fe, con la cual, junto
al rito del agua, nos «revestimos de
Cristo», como confirma Ga 3,26-27:
«Pues todos sois hijos de Dios por la
fe en Cristo Jesus. En efecto, todos los
bautizados en Cristo os habéis
revestido de Cristo».

La justificacion bautismal se traduce
en efectos concretos en el alma del
cristiano, que la teologia presenta
como efectos sanantes y elevantes.
Los primeros se refieren al perdon
de los pecados, como pone en relieve
la predicacion petrina: «Pedro les
contesto: “Convertios y que cada uno
de vosotros se haga bautizar en el
nombre de Jesucristo, para remision
de vuestros pecados; y recibiréis el
don del Espiritu Santo”» (Hch 2,38).
Esto incluye la remision del pecado
original y, en los adultos, de todos los
pecados personales. Se remite
también la totalidad de la pena



temporal y eterna. Permanecen sin
embargo en el bautizado «ciertas
consecuencias temporales del
pecado, como los sufrimientos, la
enfermedad, la muerte o las
fragilidades inherentes a la vida
como las debilidades de caracter,
etc., asi como una inclinacién al
pecado que la Tradicion llama
concupiscencia, o "fomes
peccati"» (Catecismo, 1264).

El aspecto elevante consiste en la
efusion del Espiritu Santo; en efecto,
«en un solo Espiritu hemos sido
todos bautizados» (1 Co 12,13).
Porque se trata del mismo «Espiritu
de Cristo» (Rm 8,9), recibimos «un
espiritu de hijos adoptivos» (Rm
8,15), como hijos en el Hijo. Con la
filiacién divina, Dios confiere al
bautizado la gracia santificante, las
virtudes teologales y morales y los
dones del Espiritu Santo.



Junto a esta realidad de gracia, «el
bautismo imprime en el cristiano un
sello espiritual indeleble (character)
de su pertenencia a Cristo. Este sello
no es borrado por ningun pecado,
aunque el pecado impida al bautismo
dar frutos de salvacion» (Catecismo,
1272).

Como fuimos bautizados en un solo
Espiritu «para no formar mas que un
cuerpo» (1 Co 12,13), la
incorporacion a Cristo es
contemporaneamente incorporacion
a la Iglesia, y en ella quedamos
vinculados con todos los cristianos,
también con aquellos que no estan
en comunion plena con la Iglesia
Catolica.

Recordemos, finalmente, que los
bautizados son «linaje elegido,
sacerdocio real, nacion santa, pueblo
adquirido, para anunciar las
alabanzas de Aquel que os ha
llamado de las tinieblas a su



admirable luz» (1 P 2,9): participan,
pues, del sacerdocio comun de los
fieles, quedando «“obligados a
confesar delante de los hombres la fe
que recibieron de Dios por medio de
la Iglesia” (Lumen gentium 11) y a
participar en la actividad apostolica
y misionera del Pueblo de

Dios» (Catecismo, 1270).

Necesidad del Bautismo

La catequesis neotestamentaria
afirma categoricamente de Cristo
que «no hay bajo el cielo otro
nombre dado a los hombres por el
que nosotros debamos

salvarnos» (Hch 4,12). Y puesto que
ser «bautizados en Cristo» equivale a
ser «revestido de Cristo» (Gal 3,27),
deben entenderse en toda su fuerza
aquellas palabras de Jesus segun las
cuales «el que crea y sea bautizado,
se salvarad; el que no crea, se
condenard» (Mc 16,16). De aqui
deriva la fe de la Iglesia sobre la



necesidad del bautismo para la
salvacion.

Corresponde entender esto ultimo
segun la cuidadosa formulacion del
magisterio: «E1 Bautismo es
necesario para la salvacion en
aquellos a los que el Evangelio ha
sido anunciado y han tenido la
posibilidad de pedir este sacramento
(cf. Mc 16,16). La Iglesia no conoce
otro medio que el Bautismo para
asegurar la entrada en la
bienaventuranza eterna; por eso esta
obligada a no descuidar la mision
que ha recibido del Sefior de hacer
"renacer del agua y del espiritu” a
todos los que pueden ser bautizados.
Dios ha vinculado la salvacion al
sacramento del Bautismo, pero su
intervencion salvifica no queda
reducida a los

sacramentos» (Catecismo, 1257).

Existen, en efecto, situaciones
especiales en las cuales los frutos



principales del bautismo pueden
adquirirse sin la mediacion
sacramental. Pero justamente porque
no hay signo sacramental, no existe
certeza de la gracia conferida. Lo que
la tradicion eclesial ha llamado
bautismo de sangre y bautismo de
deseo no son “actos recibidos”, sino
un conjunto de circunstancias que
concurren en un sujeto,
determinando las condiciones para
que pueda hablarse de salvacion. Se
entiende asi «la firme conviccion de
que quienes padecen la muerte por
razon de la fe, sin haber recibido el
Bautismo, son bautizados por su
muerte con Cristo y por

Cristo» (Catecismo, 1258). En modo
analogo, la Iglesia afirma que «todo
hombre que, ignorando el evangelio
de Cristo y su Iglesia, busca la verdad
y hace la voluntad de Dios segun €l la
conoce, puede ser salvado. Se puede
suponer que semejantes personas
habrian deseado explicitamente el



Bautismo si hubiesen conocido su
necesidad» (Catecismo, 1260).

Las situaciones de bautismo de
sangre y de deseo no incluyen la de
los nifios muertos sin bautismo. A
ellos «la Iglesia solo puede confiarlos
a la misericordia divina, como hace
en el rito de las exequias por ellos»;
pero es justamente la fe en la
misericordia de Dios, que quiere que
todos los hombres se salven (¢f. 1 Tm
2,4), lo que nos permite confiar en
que haya un camino de salvacion
para los nifios que mueren sin
bautismo (cf.Catecismo, 1261).

Celebracion liturgica

Los «ritos de acogida» intentan
discernir debidamente la voluntad
de los candidatos, o de sus padres, de
recibir el sacramento y de asumir sus
consecuencias. Siguen las lecturas
biblicas, que ilustran el misterio
bautismal, y son comentadas en la
homilia. Se invoca luego la



intercesion de los santos, en cuya
comunion el candidato sera
integrado; con la oracion de
exorcismo y la uncion con el dleo de
catecumenos se significa la
proteccion divina contra las insidias
del maligno. A continuacion se
bendice el agua con formulas de alto
contenido catequético, que dan
forma liturgica al nexo agua-Espiritu.
La fe y la conversion se hacen
presentes mediante la profesion
trinitaria y la renuncia a Satanas y al
pecado.

Se entra ahora en la fase sacramental
del rito, «mediante el bafio del agua
en virtud de la palabra» (Ef 5,26). La
ablucion, sea por infusion, sea por
inmersion, se realiza en modo tal que
el agua corra por la cabeza,
significando asi el verdadero lavado
del alma. La materia valida del
Sacramento es el agua tenida como
tal segun el comun juicio de los
hombres. Mientras el ministro



derrama tres veces el agua sobre la
cabeza del candidato, o la sumerge,
pronuncia las palabras: «NN, yo te
bautizo en el nombre del Padre, y del
Hijo, y del Espiritu Santo». En las
liturgias orientales se usa la férmula:
«El siervo de Dios, NN., es bautizado
en el nombre del Padre, y del Hijoy
del Espiritu Santo».

Los ritos posbautismales (o
explicativos) ilustran el misterio
realizado. Se unge la cabeza del
candidato (si no sigue
inmediatamente la confirmacion),
para significar su participacion en el
sacerdocio comun y evocar la futura
crismacion. Se entrega una vestidura
blanca como exhortacion a
conservar la inocencia bautismal y
como simbolo de la nueva vida
conferida. La candela encendida en
el cirio pascual simboliza la luz de
Cristo, entregada para vivir como
hijos de la luz por la fe recibida. El
rito del effeta, que tocando con el



dedo pulgar los oidos y la boca en las
orejas y en la boca del candidato,
quiere significar la actitud de
escucha y de proclamacion de la
palabra de Dios. Finalmente, la
recitacion del Padrenuestro ante el
altar —en los adultos, dentro de la
liturgia eucaristica— pone de
manifiesto la nueva condicion de hijo
de Dios.

Ministro y sujeto. El bautismo en la
vida del cristiano

Ministro ordinario es el obispo y el
presbitero y, en la Iglesia latina,
también el didcono. En caso de
necesidad, puede bautizar cualquier
hombre o mujer, incluso no cristiano,
con tal de que tenga la intencion de
realizar lo que la Iglesia cree cuando
asi actua.

El bautismo esta destinado a todos
los hombres y mujeres que aun no lo
hayan recibido. Las cualidades
necesarias del candidato dependen



de su condicion de nifio o adulto. Los
primeros, que no han llegado aun al
uso de razon, han de recibir el
sacramento durante los primeros
dias de vida, apenas lo permita su
salud y la de la madre. En efecto,
como puerta a la vida de la gracia, el
bautismo es un evento
absolutamente gratuito, para cuya
validez basta que no sea rechazado;
por otra parte, la fe del candidato,
que es necesariamente fe eclesial, se
hace presente en la fe de la Iglesia, a
la cual participara una vez llegado a
la vida adulta. Existen, sin embargo,
determinados limites a la praxis del
bautismo de los nifios: es ilicita si
falta el consenso de los padres, o si
no existe garantia suficiente de la
futura educacion en la fe catolica. En
vista de asegurar esto ultimo se
designan los padrinos, elegidos entre
personas de vida ejemplar™.

Los candidatos adultos se preparan a
través del catecumenado,



estructurado segun las diversas
praxis locales, en vista de recibir en
la misma ceremonia también la
confirmacion y la primera
Comunidn. Durante este periodo se
busca excitar el deseo de la gracia, lo
que incluye la intencion de recibir el
sacramento, que es condicion de
validez. Ello va unido a la instruccion
doctrinal, que progresivamente
impartida suscita en el candidato la
virtud sobrenatural de la fe, y a la
verdadera conversion del corazon, lo
que puede pedir cambios radicales
en la vida del candidato.

El caracter sacramental, ya
mencionado, es un signo espiritual
configurativo con Cristo, que
imprime en el alma una semejanza
con E1, una imagen de Cristo, a quien
desde ese momento pertenecemosy
a quien debemos asemejarnos
siempre mas. Esta inicial
configuracion constituye, pues, un
reclamo permanente a la



identificacion final con Cristo, «a
reproducir la imagen de su Hijo, para
que él sea el Primogénito entre
muchos hermanos» (Rm 8,29). Es este
el fundamento bautismal de la
llamada universal a la santidad, de la
que se hace eco el Concilio Vaticano
II: «Todos los fieles, de cualquier
estado o condicion, estan llamados a
la plenitud de la vida cristiana y a la
perfeccion de la caridad» (Lumen
gentium, n. 40).

Este mismo caracter bautismal es
también signo espiritual distintivo y
dispositivo. Es decir, por distintivo se
entiende que, “hacia afuera”,
distingue a los cristianos de los no
cristianos, mientras que por
dispositivo se quiere expresar que,
“hacia adentro”, el caracter
bautismal constituye la base sobre la
que se apoya la radical igualdad de
todos los bautizados: como dice san
Pablo, «ya que todos vosotros, que
habéis sido bautizados en Cristo,



habéis sido revestidos de Cristo. Por
lo tanto, ya no hay judio ni pagano,
esclavo ni hombre libre, varén ni
mujer, porque todos vosotros no sois
mas que uno en Cristo Jesus» (Gal
3,27-28). Esta igualdad fundamental,
conjuntamente con el ser «uno» en
Cristo, nos impulsa a vivir la
fraternidad apoyandonos en una
realidad que va mas alla de la sola
afinidad humana. Finalmente, como
signo dispositivo el caracter se
constituye como capacidad
sobrenatural para poder recibir y
asimilar fructuosamente la gracia
salvadora proveniente de los demas
sacramentos: en este sentido, el
bautismo orienta nuestra vida hacia
los otros sacramentos. Seria, pues,
una incoherencia recibir el bautismo
e ignorar los demas sacramentos.

Fundamentos biblicos e histdricos
de la Confirmacion



Las profecias sobre el Mesias habian
anunciado que «reposara sobre él el
espiritu de Yahvéh» (Is 11,2), y esto
estaria unido a su eleccion como
enviado: «He aqui a mi siervo a
quien yo sostengo, mi elegido en
quien se complace mi alma. He
puesto mi espiritu sobre él: dictara
ley a las naciones» (Is 42,1). El texto
profético es aun mas explicito
cuando es puesto en labios del
Mesias: «El espiritu del Sefior Yahvéh
estd sobre mi, por cuanto me ha
ungido Yahvéh. A anunciar la buena
nueva a los pobres me ha

enviado» (Is 61,1).

Algo similar se anuncia también para
el entero pueblo de Dios; a sus
miembros Dios dice: «infundiré mi
espiritu en vosotros y haré que os
conduzcais segun mis preceptos» (Ez
36,27); y en J1 3,2 se acentua la
universalidad de esta difusion:
«hasta en los siervos y las siervas



derramaré mi espiritu en aquellos
dias».

Con el misterio de la Encarnacion se
realiza la profecia mesianica (cf. Lc
1,35), confirmada, completada y
publicamente manifestada en la
uncion del Jordan (cf. Lc 3,21-22),
cuando desciende sobre Cristo el
Espiritu en forma de paloma y la voz
del Padre actualiza la profecia de
eleccion. El mismo Sefior se presenta
al comienzo de su ministerio como el
ungido de Yahvéh en quien se
cumplen las profecias (cf. Lc 4,18-19),
y se deja guiar por el Espiritu (cf. Lc
4.1;4,14; 10,21) hasta el mismo
momento de su muerte (cf. Hb 9,14).

Antes de ofrecer su vida por
nosotros, Jesus promete el envio del
Espiritu (cf. Jn 14,16; 15,26; 16,13),
como efectivamente sucede en
Pentecostés (cf. Hch 2,1-4), en
referencia explicita a la profecia de



Joel (¢f. Hch 2,17-18), dando asi inicio
a la mision universal de la Iglesia.

El mismo Espiritu derramado en
Jerusalén sobre los apostoles es por
ellos comunicado a los bautizados
mediante la imposicion de las manos
y la oracion (cf. Hch 8,14-17; 19,6);
esta praxis llega a ser tan conocida
en la Iglesia primitiva, que es
atestiguada en la Carta a los Hebreos
como parte de la «ensefianza
elemental» y de «los temas
fundamentales» (Hb 6,1-2). Este
cuadro biblico se completa con la
tradicion paulina y jodnica que
vincula los conceptos de «uncion» y
«sello» con el Espiritu infundido
sobre los cristianos (cf. 2 Co 1,21-22;
Ef1,13; 1 Jn 2,20.27). Esto ultimo
encontro expresion liturgica ya en
los mas antiguos documentos, con la
uncion del candidato con 6leo
perfumado.



Estos mismos documentos atestiguan
la unidad ritual primitiva de los tres
sacramentos de iniciacion,
conferidos durante la celebracion
pascual presidida por el obispo en la
catedral. Cuando el cristianismo se
difunde fuera de las ciudades y el
bautismo de los nifios pasa a ser
masivo, ya no es posible seguir la
praxis primitiva. Mientras en
occidente se reserva la confirmacion
al obispo, separandola del bautismo,
en oriente se conserva la unidad de
los sacramentos de iniciacion,
conferidos contemporaneamente al
recién nacido por el presbitero. A
ello se une en oriente una
importancia creciente de la uncion
con el myron (santo crisma), que se
extiende a diversas partes del
cuerpo; en occidente la imposicion
de las manos pasa a ser una
imposicion general sobre todos los
confirmandos, mientras que cada
uno recibe la uncion con el crisma en
la frente.



Significacion liturgica y efectos
sacramentales

El crisma, compuesto de aceite de
oliva y balsamo, es consagrado por el
obispo o patriarca, y solo por él,
durante la misa crismal. La uncion
del confirmando con el santo crisma
es signo de su consagracion al Sefior.
«Por la Confirmacion, los cristianos,
es decir, los que son ungidos,
participan mas plenamente en la
mision de Jesucristo y en la plenitud
del Espiritu Santo que éste posee, a
fin de que toda su vida desprenda "el
buen olor de Cristo" (cf. 2 Co 2,15).
Por medio de esta uncion, el
confirmando recibe "la marca", el
sello del Espiritu Santo» (Catecismo,
1294-1295).

Esta uncion es liturgicamente
precedida, cuando se realiza
separadamente del bautismo, con la
renovacion de las promesas del
bautismo y la profesion de fe de los



confirmandos. «Asi aparece
claramente que la Confirmacion
constituye una prolongacion del
Bautismo» (Catecismo, 1298). Sigue a
continuacion, en la liturgia romana,
la extensio manuumpara todos los
confirmandos del obispo, mientras
pronuncia una oracion de alto
contenido epiclético (es decir, de
invocacion y suplica). Se llega asi al
rito especificamente sacramental,
que se realiza «por la uncién del
santo crisma en la frente, hecha
imponiendo la mano, y con estas
palabras: "Recibe por esta sefial el
don del Espiritu Santo"». En las
Iglesias orientales, la uncion se hace
sobre las partes mas significativas
del cuerpo, acompafiando cada una
por la formula: «Sello del don que es
el Espiritu Santo» (Catecismo, 1300).
El rito se concluye con el beso de paz,
como manifestacion de comunion
eclesial con el obispo (cf. Catecismo,
1301).



Asi pues, la confirmacion posee una
unidad intrinseca con el bautismo,
aunque no se exprese
necesariamente en el mismo rito.
Con ella el patrimonio bautismal del
candidato se completa con los dones
sobrenaturales caracteristicos de la
madurez cristiana. La Confirmacion
se confiere una unica vez, pues
«imprime en el alma una marca
espiritual indeleble, el "caracter"”, que
es el signo de que Jesucristo ha
marcado al cristiano con el sello de
su Espiritu revistiéndolo de la fuerza
de lo alto para que sea su

testigo» (Catecismo, 1304). Por ella,
los cristianos reciben con particular
abundancia los dones del Espiritu
Santo, quedan mas estrechamente
vinculados a la Iglesia, «y de esta
forma se obligan con mayor
compromiso a difundir y defender la
fe, con su palabra y sus

obras» (Lumen Gentium, 11).



Asi pues, un cristiano bautizado y
confirmado esta destinado a
participar en la mision
evangelizadora de la Iglesia en virtud
de estos sacramentos, sin necesidad
de recibir un mandato especial de la
jerarquia, al menos en lo que se
refiere al ambito de las relaciones
personales (familia, amigos,
profesion...). Particularmente por la
Confirmacion, esta “destinacion”
incluye a la vez los medios
sobrenaturales necesarios, sea para
que el propio crecimiento en la vida
cristiana no se abandone a lo largo
de las diversas vicisitudes que un
cristiano encuentra a lo largo de su
vida, sea en forma de fortaleza, para
superar el temor a proponer con
audacia la fe cristiana, tanto en
ambientes favorables como en otros
donde la secularizacion ha tomado la
forma de indiferencia hacia el
Evangelio o incluso de hostilidad
respecto al cristianismo o hacia la
Iglesia. Un confirmado esta llamado



a dar testimonio de Cristo con una
vida cristiana consolidada y con su
palabra.

Ministro y sujeto de la
Confirmacion

En cuanto sucesores de los apdstoles,
solo los obispos son «los ministros
originarios de la

confirmacion» (Lumen Gentium, 26).
En el rito latino, el ministro ordinario
es exclusivamente el obispo; un
presbitero puede confirmar
validamente sdlo en los casos
previstos por la legislacion general
(bautismo de adultos, acogida en la
comunion catolica, equiparacion
episcopal, peligro de muerte), o
cuando recibe la facultad especifica,
o cuando es asociado
momentaneamente a estos efectos
por el obispo. En las Iglesias
orientales es ministro ordinario
también el presbitero, el cual debe



usar siempre el crisma consagrado
por el patriarca u obispo.

Como sacramento de iniciacion, la
confirmacion esta destinada a todos
los cristianos, no solo a algunos
escogidos. En el rito latino es
conferida una vez que el candidato
ha llegado al uso de razon: la edad
concreta depende de las praxis
locales, las cuales deben respetar su
caracter de iniciacion. Se requiere la
previa instruccion, una verdadera
intencion y el estado de gracia.

Philip Goyret

Bibliografia

— Catecismo de la Iglesia Catdlica,
1212-1321.

— Compendio del Catecismo de la
Iglesia Catdlica, 251-270.



— Philip Goyret, L'unzione nello
Spirito. Il battesimo e la cresima,
Libreria Editrice Vaticana, Citta del
Vaticano 2004 (= Renacidos, ungidos,
comprometidos: El bautismo y la
confirmacion, Credo Ediciones, Roma
2015).

M Cf. Ccatecismo de la Iglesia Catdlica,
1255.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/tema-21-
bautismo-y-confirmacion/ (17/01/2026)


https://opusdei.org/es-ve/article/tema-21-bautismo-y-confirmacion/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-21-bautismo-y-confirmacion/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-21-bautismo-y-confirmacion/

	Tema 21. Bautismo y Confirmación

