opusdei.org

Tema 12. La
Encarnacion

Jesus es el Hijo Unico de Dios
que se ha hecho hombre por
nuestra salvacion. Es perfecto
Dios y perfecto hombre: tomo
nuestra condicion material y
corporea, sometida a muchas
necesidades, para salvarnos de
nuestros pecados. Santa Maria
es verdaderamente Madre de
Dios porque aquel que ella
concibio como hombre, por
obra del Espiritu Santo no es
otro que el Hijo eterno del
Padre.



01/10/2022

Sumario

* La identidad de Jesus en el Nuevo
Testamento

* La identidad de Jesus a la luz de los
concilios cristolégicos

e La Encarnacion

* El conocimiento y la voluntad
humana de Jesus

 El valor del misterio de la
Encarnacion

* Maria, la madre de Dios y de la
Iglesia

* Bibliografia basica




Laidentidad de Jesus en el Nuevo
Testamento

Los evangelios nos cuentan la
historia de Jesus y esto es el
fundamento de toda la doctrina
cristologica. La cristologia no es otra
cosa que la reflexion sobre quién es
Jesus y sobre qué vino a hacer en el
mundo.

Esta reflexion tiene su punto de
partida en los escritos del Nuevo
Testamento: los evangelios, las cartas
de San Pablo y de San Juan, y los
otros textos. Ellos se interrogan a la
vez sobre Jesus y sobre su
importancia para el hombre. Y
parten de una conviccion muy
importante: que Jesus no puede ser
solamente un hombre. De hecho, en
los afios que siguieron a la
resurreccion, los primeros cristianos
veneraban el nombre de Jesus, lo
alababan, le cantaban himnos y se



reunian los domingos para celebrar
en su memoria la eucaristia.

Todo esto era muy légico si se
consideraba la vida de Jesus en su
conjunto. A la luz de lo que cuentan
los evangelios, se ve que Jesus se
considerd el representante unico de
Dios en el mundo, se atribuyo
(incluso de modo humilde y natural)
prerrogativas divinas como perdonar
los pecados, reformar la palabra que
Dios habia dado al pueblo a través de
Moisés, o exigir un amor absoluto a
su persona; confirmo, ademas, todo
eso con milagros importantes como
la resurreccion de Lazaro, que
mostraban su dominio y su poder
sobre los elementos cosmicos, los
hombres y los demonios, resucit6 El
mismo y desde el trono del Padre
envio el Espiritu santo. Todo eso
significaba también que Jesus habia
cumplido las promesas que Dios
habia hecho a Israel para los tiempos
ultimos y definitivos: la promesa de



instaurar un Reino que habria de
durar eternamente, del que El, Jesus,
era el Mesias-Rey entronizado en los
cielos. Jesus no podia ser solamente
un hombre por muy santo que lo
quisieran imaginar.

Esta conviccidén se enfrentaba, sin
embargo, con una pregunta
fundamental: ¢qué relacion tenia
Jesus con Dios? Esta pregunta no era
sencilla de responder para los
primeros cristianos. Ellos confesaban
que habia un solo Dios, pero también
se daban cuenta que Jesus habia
obrado y hablado como si fuera Dios
€l mismo. El problema entonces era
muy claro: ¢se puede decir que Jesus
es Dios? Pero ¢en qué sentido? ¢No
significa eso confesar dos dioses?
Esto ultimo era un absurdo, pues
ellos, como todos los judios, estaban
también convencidos de que no hay
—de que no puede haber— mas que
un solo Dios. Entonces, ¢cudl es la



relacion de Jesus con el Dios de
Israel?

Esta reflexion va a ir llegando poco a
poco a soluciones satisfactorias. Ya
en las cartas de San Pablo vemos que
el apostol usa varios modos para
expresar la divinidad de Jesus, sin
confundirlo con Dios Padre y sin
afirmar dos dioses. Por ejemplo, en
la primera carta a los corintios
escribe: «Para nosotros no hay mas
que un solo Dios, el Padre, del cual
proceden todas las cosas y para el
cual somos; y un solo Sefior,
Jesucristo, por el cual son todas las
cosas y por el cual somos

nosotros» (1 Co 8, 6). Usa esta
expresion, «un solo Dios y un solo
Sefior», que pone al mismo nivel, en
la practica, a Dios Padre y a Cristo,
pues en el Antiguo Testamento
“Sefor” era «el nombre mas habitual
para designar la divinidad misma del
Dios de Israel» (Catecismo, n. 446).
«Atribuyendo a Jesus el titulo divino



de Sefior —dice el Catecismo de la
Iglesia Catodlica—, las primeras
confesiones de fe de la Iglesia
afirman desde el principio que el
poder, el honor y la gloria debidos a
Dios Padre convienen también a
Jesus porque El es de “condicién
divina”» (Catecismo, n. 449).

Todo ello queda mas claro aun en el
Evangelio de San Juan, que desde el
inicio distingue claramente a Dios
Padre de la Palabra de Dios, que
estaba en Dios desde siempre y que
era Dios ella misma (cf. Jn 1,1). Jesus,
dice San Juan, es la Palabra
encarnada, que se ha hecho hombre
y ha venido al mundo para nuestra
salvacion. Esa Palabra existia antes
del tiempo y de la creacion y, por
tanto, no es creada. Ha sido siempre
Palabra del Padre, y por eso se
distingue del Padre aunque esté en
relacion con EL Se trata de un texto
importante, en el que San Juan
responde al problema de como decir



que Jesus es Dios sin que ello
conlleve decir que hay dos dioses.
Esa Palabra —piensa San Juan— es
divina como el Padre mismo, pero no
puede ser considerada un segundo
Dios porque es completamente
relativa al Padre. Se abre aqui el
camino para una consideracion del
unico Dios como Trinidad de
personas: Padre, Hijo y Espiritu. Asi,
en el nuevo Testamento, el Dios de
Israel abre su intimidad y se revela
como Amor, Amor que realiza la
unidad perfecta de las tres personas
divinas.

La identidad de Jesus a la luz de los
concilios cristologicos

En los siglos que siguieron a la época
apostolica, la Iglesia definio mejor su
conocimiento acerca de Jesus y lo
profundizoé sobre la base de lo que
habia afirmado el Nuevo
Testamento. La extension de la
evangelizacion llevo el Evangelio a



entrar en contacto con el mundo no
judio y, en particular, con el
pensamiento griego, que admitia una
pluralidad de dioses en diversos
grados.

En este contexto se podia pensar que
Jesus fuese como un segundo Dios,
menor que el Padre y capaz de
mudar y de encarnarse (a diferencia
del Padre que seria inmutable). Esta
fue la propuesta de Arrio contra la
que reacciono el Concilio de Nicea en
el afio 325 (cf. Catecismo, n. 465). En
este concilio se formo lo que
recitamos todos los domingos en el
Credo, es decir, que Jesus es «Dios de
Dios, Luz de Luz, Dios verdadero de
Dios verdadero, engendrado y no
creado, de la misma naturaleza que el
Padre». Con esto quedaba claro que
el Padre y el Hijo comparten la
misma unica divinidad y tienen la
misma dignidad.



Un siglo después se planteo otro
problema importante: si Jesus es
Dios, ¢cOmo puede ser a la vez
hombre? La experiencia nos dice que
un hombre es un individuo y Dios
también es un ser distinto e
individual. ¢Como pueden ser una
sola realidad? Cuando pensamos en
Cristo, ¢no se trataria mas bien de
dos seres distintos, aunque
profundamente unidos de algan
modo? En esta direccion iba la
propuesta del patriarca de
Constantinopla, Nestorio. Para él
Dios y el hombre Jesus forman una
unidad porque actdan siempre con
una perfecta conjuncion. De modo
parecido a como un caballo al galope
y el jinete que lo dirige actian en
conjuncion, se amoldan el uno al
otro, aunque en realidad son dos
seres distintos que componen una
sola figura. Desde ese planteamiento
Nestorio concluia que Jesus nacio,
vivio en Palestina, murio en la cruz,
etc., pero no se podia decir eso



mismo de Dios. La Palabra eterna es
inmutable y no puede nacer como un
ser humano. Por eso mismo tampoco
se puede decir que Maria sea madre
de Dios, sino s6lo madre del hombre
Jesus.

El problema de esta solucidn es que
no garantizaba realmente que Cristo
fuera un solo ser, una sola realidad
viviente, como vemos en los
evangelios. Se opuso a ella el Concilio
de Efeso en el afio 431. Este Concilio
sostuvo que la segunda persona de la
Trinidad, la Palabra de Dios, se habia
hecho carne, es decir, habia hecho
suya, como integrandola en ella
misma, una naturaleza humana
(cf.Catecismo, n. 446). Por eso era un
unico ser y no dos realidades
distintas, mas o menos unidas, como
sostenia Nestorio. Con el nombre de
“Jesus” nos referimos al Verbo, una
vez que ha hecho suya la naturaleza
humana, una vez que se ha hecho
hombre. Esta doctrina se conoce con



el nombre de “unién

hipostatica” (porque lo humano se
integra en la persona preexistente
del Verbo = en la hypdstasis del
Verbo). Fue formulada en el Concilio
de Efeso.

Hubo, sin embargo, quien
malentendio esta doctrina, y penso
que, entonces, el elemento humano
en Cristo, absorbido como estaba en
la persona divina, se disolvia en ella.
Asilo humano de Jesus perdia toda
su consistencia. Para salir al paso de
este error, veinte afios después, otro
Concilio ecumeénico, celebrado en la
ciudad de Calcedonia, reformulé la
idea de Ffeso de una manera algo
diversa: Jesus es una sola persona,
dijo el Concilio, pero que existe en un
doble modo: como Dios eternamente
y como hombre en el tiempo. Es
verdadero Dios y verdadero hombre,
perfecto Dios y hombre completo e
integro. A partir de ahi, los concilios
posteriores precisaron la doctrina de



Calcedonia y sacaron algunas
consecuencias, como por ejemplo,
que Jesus tiene una verdadera
voluntad humana, puesto que es
verdaderamente hombre. Y como
hombre realizo la obra de nuestra
salvacion.

La Encarnacion

Mas alla de las problematicas
histdricas, lo fundamental en la
doctrina de la encarnacion consiste
en la presencia personal del Hijo de
Dios en la historia. A través de sus
palabras y de sus gestos humanos
conocemos al Hijo de Dios, y de algun
modo entendemos como es Dios
mismo. Y lo que vemos, sobre todo,
es que Dios es Amor, un amor fuerte
capaz de dar la vida por nosotros.

La Encarnacion es obra de Dios
Trino. El Padre envia su Hijo al
mundo, es decir, el Hijo entra en el
tiempo y hace suya la sustancia
humana, la humanidad que el



Espiritu Santo suscita en el seno
virginal de Maria, con la cooperacion
y el consentimiento de ella. De este
modo, la Palabra de Dios, que existia
eternamente, comienza a existir
también como hombre en la historia.

La presencia en la historia del Hijo
de Dios es también cercania del
Padre y del Espiritu Santo, pues en
Jesus, y a través de El, también las
otras personas divinas se dan a
conocer a los hombres. Sobre todo
san Juan ha insistido en estos
aspectos: la venida de Jesus revela
los rasgos intimos e inaccesibles del
Ser divino, de modo que Aquel a
quien «nadie habia visto jamas» (Jn
1, 18) se hace patente en la vida de
Cristo, el Unigénito encarnado. Cristo
muestra en sus gestos, en sus afectos
y palabras, su relacion con el Padre y
con los hombres, la benevolencia de
Dios con las criaturas y el valor y el
sentido de la realidad terrena.



Jesus es, por tanto, el Hijo Unico de
Dios que se ha hecho hombre por
nuestra salvacion. Es también el
Portador del Espiritu Santo, su
templo y morada en la historia, y por
eso se le llama también Cristo, el
Ungido. Ciertamente, otros
personajes del antiguo Israel fueron
ungidos con aceite con motivo de su
particular vocacion o mision y para
significar la presencia en ellos del
Espiritu divino, pero la uncion de
Jesus es mucho mas radical, pues
deriva de su propia constitucion
como hombre, del misterio de la
encarnacion. Jesus viene al mundo
ungido en totalidad por el Espiritu, y
por eso todo en Fl evoca la presencia
divina y refleja la pureza y la
espiritualidad de la realidad del
cielo.

Y esta radical presencia del Espiritu
lo colma también de gracia y de
dones sobrenaturales, que Fl
despliega en sus acciones, repletas de



justicia y bondad, y que inspiran sus
palabras, imperiosas o dulces, pero
siempre llenas de sabiduria y vida.
Todo en Jesus revela a los hombres el
amor de Dios y este amor, que colma
su corazon humano, se derrama
sobre la realidad que El encuentra,
sobre todo aquello que dafio el
pecado, para restaurarlo y
reconducirlo al Padre.

El conocimiento y la voluntad
humana de Jesus

Ya hemos dicho que Jesus es perfecto
Dios y perfecto hombre.
Naturalmente él, por ser Dios, tiene
conocimiento eterno e intemporal de
todas las cosas, pero una vez que se
hace hombre su conocimiento de la
realidad sigue los modos propios de
conocer del hombre, es decir, que
también Jesus, como nosotros,
conoce la realidad exterior a través
de experiencias, de imagenes, de
conceptos, etc., que se forman en su



mente humana. Al encarnarse, Cristo
no quiso saltarse las leyes de la
naturaleza y por eso €l también tuvo
que aprender muchas cosas como
cada hombre: aprendio a hablar, a
leer, a trabajar, a conocer poco a
poco los elementos necesarios para la
vida practica, y también debio de
aprender muchas cosas de la
religiosidad de Israel que le
ensefiaron principalmente Maria y
José.

La mente humana de Cristo, como
cualquier inteligencia humana, era
limitada. Sin embargo, esto no
significa que el Sefior no haya tenido
conocimientos que van mas alla de lo
que es posible para la experiencia o
para la ciencia humana comun:
conocimientos sobrenaturales. Los
evangelios muestran, por ejemplo,
que Jesus previo la traicion de San
Pedro y la de Judas. En estos y otros
casos semejantes se trataba de
intuiciones que se presentaban a la



mente humana de Cristo como fruto
de la inspiracion divina.

Sin embargo, el conocimiento mas
importante y profundo que tuvo
Jesus en su vida en la tierra fue el de
su Padre Dios. Este conocimiento fue
también profundamente
sobrenatural y constituy6 una
dimension permanente de su vida y
de su intimidad, por el hecho de que
su Persona estaba eternamente
unida al Padre —Fl es el Unigénito
del Padre— y su humanidad habia
sido asumida (integrada) en su
persona. De ahi que Jesus
experimentaba en su conciencia
humana su perfecta unidad con el
Padre. Tenia plena conciencia de ser
el Hijo de Dios, enviado al mundo
para salvar a los hombres.

El Compendio del Catecismo de la
Iglesia Catdlica ha resumido el
conocimiento humano de Cristo de
este modo: «El Hijo de Dios asumio



un cuerpo dotado de un alma
racional humana. Con su inteligencia
humana Jesus aprendio muchas
cosas mediante la experiencia. Pero,
también como hombre, el Hijo de
Dios tenia un conocimiento intimo e
inmediato de Dios su Padre.
Penetraba asimismo los
pensamientos secretos de los
hombres y conocia plenamente los
designios eternos que El habia
venido a revelar» (n. 90).

Jesus tuvo también una verdadera
voluntad humana y fue un hombre
plenamente libre. Fue libre en
primer lugar porque no estuvo sujeto
a ese desorden interior que procede
en nosotros del pecado original, y
que nos lleva a ceder facilmente a las
tres concupiscencias —la del mundo,
la de los ojos y la de la carne—y a
quedar esclavizados por ellas. El
Espiritu Santo model6 su humanidad
desde sus inicios en el seno de Maria
y después estuvo siempre



plenamente presente en su vida.
Pero en sentido mas profundo Jesus
fue libre porque sus acciones
estuvieron siempre movidas por el
amor a su Padre y a la mision que
Este le habia encomendado. Desed en
todo momento realizar la voluntad
del Padre, y el amor del Espiritu
Santo en su corazon lleno sus actos
de justicia y de caridad. De ahi que,
como dijo el Concilio Vaticano II,
Jesus sea siempre para nosotros el
modelo de lo que es el hombre (cf.
Gaudium et Spes, n. 22).

Esa gran libertad de Cristo se
manifestd de muchos modos: no se
dejo condicionar por personas o por
circunstancias o por forma alguna de
miedo, ni se plego a las barreras
culturales de la sociedad de su
tiempo, en la que los justos
despreciaban a los pecadores y
procuraban no mezclarse con ellos.
Jesus, al contrario, comia con
pecadores e incluso eligidé algunos



discipulos, como Mateo, en esos
ambientes que no estaban
socialmente bien vistos. No tuvo
inconveniente en romper con
legalismos inutiles, aunque
estuvieran muy extendidos en su
tiempo, ni en encenderse en ira 'y
derribar las mesas de los
comerciantes que quebrantaban la
dignidad sagrada del Templo; no se
dejo condicionar por su familia, ni
por estructuras de poder, no tuvo
reparo en enfrentarse con los
fariseos y en denunciar lo que hacian
mal; y, sobre todo, no tuvo tampoco
problema en entregar
voluntariamente su vida por
nosotros. Se ve entonces que Jesus
tuvo una gran libertad, que le
permitio siempre elegir lo que era
bueno para las personas, lo que
agradaba al Padre.

En todo ello Jesus realizaba con su
voluntad humana lo que él habia
decidido eternamente junto con el



Padre y el Espiritu Santo. Las
acciones de Cristo llevaron el amory
la misericordia de Dios por los
hombres al terreno de la historia.

El valor del misterio de la
Encarnacion

Cuando recitamos en el Credo «se
encarno por obra y gracia del
Espiritu Santo y nacio de Maria
virgen», afirmamos que la
humanidad asumida por el Verbo es
verdadera y real, fruto de la carne de
una mujer, por lo que Fl es uno de
nosotros y pertenece a nuestra raza.
Si no fuera asi, no tendria un corazon
ni un alma humanas, no podria
sufrir ni morir y no existiria la
resurreccion. Por eso el misterio de
la encarnacion es la base y el
presupuesto de todos los demas
misterios de la vida de Jesus.

El Verbo tomd nuestra condiciéon
material y corporea, sometida a
muchas necesidades, para salvarnos



de nuestros pecados y devolvernos a
la casa de nuestro Padre Dios, puesto
que Dios nos cre6 para que fuéramos
sus hijos adoptivos. Esta obra de
salvacion la realiza el Sefior con
todos sus actos, también en esos afos
de juventud (la llamada “vida oculta”
de Cristo) que no tuvieron una
particular relevancia publica.

Todos los actos de Jesus originan
nuestra redencion porque, al vivirlos
de un modo justo y recto, agradable
al Padre, los habilita también para
que nosotros podamos vivirlos de ese
modo, y asi nos abre el camino. A los
padres de la Iglesia les gustaba decir
que Jesus, al hacer suya nuestra
naturaleza, la habia sanado y
purificado. Podemos continuar esta
idea diciendo que el Sefior ha
purificado la vida corriente, al
hacerla suya; la ha transformado en
algo agradable a Dios. Como afirmo
san Josemaria: «Creciendo y viviendo
como uno de nosotros, Jesus nos



revela que la existencia humana, el
quehacer corriente y ordinario, tiene
un sentido divino» (Es Cristo que
pasa, n. 14). Desde su lugar en el
cielo, Jesus resucitado nos da su
gracia para que seamos capaces de
descubrir en nuestros quehaceres
cotidianos el amor que Dios nos
tiene, y que de esa forma sean para
nosotros camino de santificacion. Asi
Jesus, con su vida misma, es nuestro
camino, que nos conduce al Padre.

Ademas de su valor redentor, todas
las obras de Jesus tienen también un
valor revelador, porque nos
muestran el amor de Dios por
nosotros, y un valor recapitulador,
puesto que realizan el proyecto de
Dios en la humanidad e instauran la
soberania de Dios, su reino, en el
mundo.

Maria, la madre de Dios y de la
Iglesia



La Virgen Maria fue predestinada
para ser Madre de Dios desde la
eternidad juntamente con la
Encarnacion del Verbo.

«Para ser la Madre del Salvador,
Maria fue “dotada por Dios con
dones a la medida de una mision tan
importante” (LG 56)» (Catecismo,
490). El arcangel San Gabriel, en el
momento de la Anunciacion, la
saluda como «llena de gracia» (Lc 1,
28). Antes de que el Verbo se
encarnara, Maria era ya, por su
correspondencia a los dones divinos,
llena de gracia. El Sefior le concedio
esos dones especiales de gracia
porque la preparaba para ser su
Madre. Guiada por ellos, pudo dar su
libre consentimiento al anuncio de
su vocacion (cf. Catecismo, 490),
permanecer pura de todo pecado
personal (cf. Catecismo, 493) y
entregarse plenamente al servicio de
la obra redentora del Hijo.



Ella misma fue redimida desde su
concepcion: «Es lo que confiesa el
dogma de la Inmaculada Concepcidn,
proclamado en 1854 por el Papa Pio
IX: “... la bienaventurada Virgen
Maria fue preservada inmune de
toda mancha de pecado original en el
primer instante de su concepcion por
singular gracia y privilegio de Dios
omnipotente, en atencion a los
meéritos de Jesucristo Salvador del
género humano” (DS

2803)» (Catecismo, 491).

Santa Maria es verdaderamente
Madre de Dios porque «aquel que
ella concibié como hombre, por obra
del Espiritu Santo, [...] no es otro que
el Hijo eterno del Padre, la segunda
persona de la Santisima

Trinidad» (Catecismo, 495).

Maria fue siempre Virgen. Desde
antiguo, la Iglesia confiesa en el

Credo y celebra en su liturgia «a

Maria como la [...] “siempre-



virgen” (cf. LG 52)» (Catecismo, 499;
cf. Catecismo, 496-507). Esta fe de la
Iglesia se refleja en la antigua
formula: «Virgen antes del parto, en
el parto y después del parto». Desde
el inicio, «la Iglesia ha confesado que
Jesus fue concebido en el seno de la
Virgen Maria unicamente por el
poder del Espiritu Santo, esto es, sin
intervencion de varon, sino por obra
del Espiritu Santo» (Catecismo, 496).
Maria fue también virgen en el parto,
porque Jesus, al nacer, consagro su
virginidad (cf. Catecismo, 499). Y, ella
permanecio también virgen tras el
nacimiento de Jesus.

Maria fue asunta al Cielo. «La Virgen
Inmaculada, preservada libre de toda
mancha de pecado original,
terminado el curso de su vida en la
tierra, fue llevada a la gloria del cielo
y elevada al trono por el Sefior como
Reina del universo, para ser
conformada mas plenamente a su
Hijo, Sefior de los Sefiores y vencedor



del pecado y de la muerte». Su
Asuncion constituye una
anticipacion de la resurreccion de los
demas cristianos (cf. Catecismo, 966).

Maria es la Madre del Redentor. Por
eso su maternidad divina comporta
también su cooperacion en la
salvacion de los hombres: «Maria,
[...] abrazando la voluntad salvifica
de Dios con generoso corazon y sin el
impedimento de pecado alguno, se
consagro totalmente a si misma, cual
esclava del Sefior, a la personay a la
obra de su Hijo, sirviendo al misterio
de la Redencion con El y bajo El, por
la gracia de Dios

omnipotente» (Lumen Gentium, n.
56). Esta cooperacion se manifiesta
principalmente en su maternidad
espiritual. Es verdaderamente madre
nuestra en el orden de la gracia y
coopera al nacimiento a la vida de la
gracia y al desarrollo espiritual de los
fieles. Ademas, desde el cielo nos
cuida como madre procurando con



su multiple intercesion las gracias de
Dios que necesitamos para nuestra
vocacion cristiana y nuestra
salvacion (cf. Catecismo, 969).

Maria es tipo y modelo de la Iglesia:
«La Virgen Maria es para la Iglesia el
modelo de la fe y de la caridad. Por
eso es “miembro muy eminente y del
todo singular de la Iglesia” (LG 53),
incluso constituye “la figura” [...] de
la Iglesia (LG 63)» (Catecismo, 967).
Pablo VI, el 21 de noviembre de 1964,
nombro solemnemente a Maria
Madre de la Iglesia, para subrayar de
modo explicito la funcion maternal
que la Virgen ejerce sobre el pueblo
cristiano.

Se comprende, a la vista de cuanto
hemos expuesto, que la piedad de la
Iglesia hacia la Santisima Virgen sea
un elemento intrinseco del culto
cristiano. La Santisima Virgen «es
honrada con razon por la Iglesia con
un culto especial» (Catecismo, 971),



que se muestra en las numerosas
fiestas, memorias liturgicas y
practicas de piedad que le dedicamos
los catolicos.

Antonio Ducay

Bibliografia basica

— Catecismo de la Iglesia Catdlica,
430-534, 720-726 y 963-975.

— Juan Pablo II, Creo en Jesucristo.
Catequesis sobre el Credo (II),
Palabra, Madrid 1996.

Bibliografia recomendada

— Antonio Ducay, Jestis, el Hijo
Salvador, Rialp, Madrid 2015, (en
particular los capitulos II-IV).

— Vicente Ferrer Barrientos,
Jesucristo nuestro Salvador, Rialp,
Madrid 2015.



pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/tema-12-la-
encarnacion/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-ve/article/tema-12-la-encarnacion/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-12-la-encarnacion/
https://opusdei.org/es-ve/article/tema-12-la-encarnacion/

	Tema 12. La Encarnación

