
opusdei.org

'Sine sole sileo':
cansancio y descanso
(I)

En este editorial, en dos
entregas, se abordan algunas
cuestiones en torno a la fatiga y
el descanso, que forman parte
de nuestra vida de hijos de
Dios.

29/12/2016

Una de las inscripciones clásicas que
decoran los relojes de sol recuerda,
con una sencillez desarmante, algo
que parece una obviedad: «Sine sole



sileo –sin el sol me callo»[1]. Solemos
pasar de largo ante las evidencias, y
sin embargo muchas veces se
esconden en ellas principios
fundamentales para la vida: como un
reloj de sol se convierte, sin la luz del
día, en una simple pieza decorativa,
o una planta puede llegar a
marchitarse por falta de iluminación,
también los ideales que Dios ha
puesto en nuestro corazón podrían
languidecer e incluso esfumarse si
nos faltara la luz del descanso.

San Josemaría solía decir que, para
las personas del Opus Dei, el trabajo
es «una enfermedad crónica,
contagiosa, incurable y
progresiva»[2]. Dios cuenta con la
tarea constante y esforzada de los
cristianos, mano a mano con tanta
gente honrada, para llevar el mundo
hacia Él. Pero necesita que, como
parte de esa tarea, nos cuidemos,
porque el esfuerzo del día a día nos
desgasta, y necesitamos rehacernos.



«Tu cuerpo es como un borrico –un
borrico fue el trono de Dios en
Jerusalén– que te lleva a lomos por
las veredas divinas de la tierra: hay
que dominarlo para que no se aparte
de las sendas de Dios, y animarle
para que su trote sea todo lo alegre y
brioso que cabe esperar de un
jumento»[3].

Existen, a grandes rasgos, dos tipos
de cansancio: el físico y el
psicológico[4]. Están entrelazados,
porque la persona humana es una
unidad de cuerpo, mente y espíritu.
Por eso, un tipo de cansancio suele
influir en el otro, y agudizarlo,
generando pequeñas –o no tan
pequeñas– espirales de fatiga: quien
está físicamente agotado percibe que
la cabeza y el corazón no le
responden, se le embotan; y quien
padece cansancio psicológico,
fácilmente somatiza esa fatiga: la
sufre en forma de dolencias o
desgaste corporal que acentúan su



cansancio interior. Esta segunda
espiral es especialmente sutil, y
conviene prestarle atención, porque
podría pasar desapercibida a quien
la padece, y a quienes le rodean. Sin
aprensiones, es necesario verla
venir, porque la mejor cura es la
prevención, y hay dificultades en la
vida que no se deben a la falta de
entrega o de interés sino,
fundamentalmente, al cansancio.

En este editorial, en dos entregas, se
abordarán algunas cuestiones en
torno a la fatiga y el descanso, que
forman parte de nuestra vida de
hijos de Dios: «Él, perfectus Deus,
perfectus Homo –perfecto Dios y
perfecto Hombre–, que tenía toda la
felicidad del Cielo, quiso
experimentar la fatiga y el cansancio,
el llanto y el dolor..., para que
entendamos que ser sobrenaturales
supone ser muy humanos»[5].

Aprender a no agotarse



Hay circunstancias de la vida que
pueden resultar especialmente
desgastantes para una persona, sobre
todo porque habitualmente se deben
hacer compatibles con el curso
normal de las demás cosas. La
enfermedad de un familiar, el
nacimiento de un nuevo hijo, un
período especialmente exigente en el
estudio o en el trabajo, una
acumulación de problemas de
distinto orden… Esas situaciones,
sobre todo si se alargan, requieren
defender tiempos o modos de
descanso, aunque sean pequeños,
para evitar que el desgaste deje un
rastro duradero o se convierta en
cansancio crónico. El apoyo de
quienes rodean a una persona en
esta situación es decisivo, pero
también lo es su prontitud para pedir
ayuda, porque a veces los demás
pueden no ser conscientes de la
medida en que algo le está agotando.



Cuando se descubre un descosido en
un vestido, muchas veces es crucial
cambiarse enseguida y esperar a
arreglarlo, para que el descosido no
se haga mayor, o el tejido no se
rompa. La primera y mejor manera
de descansar, pues, es aprender a no
cansarse excesivamente, a no
agotarse; y para eso es necesario
dejar momentáneamente en manos
de otros la primera línea del frente,
aunque pueda costarnos. Esto no
significa escatimar esfuerzos ni
volverse rígidos: significa
simplemente reconocer los propios
límites, y también, a veces,
desprenderse un poco de los
resultados de nuestro trabajo. Dios
quiere que nos gastemos por amor,
no que nos desgastemos de modo que
el amor se extinga por derrumbe del
edificio, como sucede a la casa
construida sobre arena (cfr. Mt
7,24-27). «Decaimiento físico. –
Estás... derrumbado. –Descansa. Para
esa actividad exterior. –Consulta al



médico. Obedece, y despreocúpate. –
Pronto volverás a tu vida y
mejorarás, si eres fiel, tus
apostolados»[6].

La sabiduría popular aconseja no
dejar para mañana lo que podamos
hacer hoy, porque es un hecho que a
veces retrasamos decisiones,
gestiones, iniciativas, por simple
pereza de acometerlas. Sin embargo,
tan importante es leer esta frase del
derecho como del revés; junto a la
diligencia para hacer las cosas, es
bueno decirse también: «deja para
mañana lo que no puedas hacer
hoy»; no cargues el hoy de más de lo
que puedes hacer, y no dejes para
mañana el descanso que necesitas
hoy. El libro de la Sabiduría lo
expresa con decisión: «Hijo, no te
ocupes de muchos asuntos; si te
desbordan, no estarás falto de culpa;
por más que corras no los alcanzarás,
y aunque huyas no te podrás escapar
de ellos» (Si 11,10). «A mí, escribía



San Josemaría, siempre me quedan
cosas para el día siguiente. Hemos de
llegar a la noche, después de un día
lleno de trabajo, con faena de sobra
para la siguiente jornada. Hemos de
llegar a la noche cargados, como
borriquillos de Dios»[7].

Por eso, a la hora de asumir tareas,
es importante distinguir la
disponibilidad –actitud de servicio,
de apertura a lo que nos puedan
pedir– de una responsabilidad
excesiva, por la que intentamos
responder a más de lo que realmente
podemos abarcar. En esto, como en
todo, conviene dar con un equilibrio;
no se trata de hacerse impermeables
a los imprevistos, frecuentes en la
vida de todos los días, pero tampoco
de dejar –en la medida en que
podamos evitarlo– que la vida entera
sea un gran imprevisto.

Medir las propias fuerzas



Existen personas muy atentas y
capaces a las que cuesta mucho decir
que no a determinadas peticiones: a
veces prefieren ocuparse de una
tarea, aunque vean que no tienen
tiempo o energías para acometerla, a
disgustar o quedar mal con una
negativa; otras veces la asumen
porque saben, no por presunción
sino porque les consta, que pueden
resolver el asunto mejor que otras
personas. También hay quien,
porque es sensible a los problemas
de los demás, tiende a cargar con
demasiados de ellos; o quien, porque
tiene una mirada atenta y profunda a
los detalles, no logra concluir las
tareas, de modo que se le
amontonan, formando una montaña
que le agobia. Unos y otros quizá
miden mal sus fuerzas, y les sucede
como a un carro sobrecargado: de
poco sirve la potencia de los caballos
si los ejes del carro se deforman por
el peso; si en un primer momento



logran girar, acabarán por
deformarse o romperse.

Entre quienes se toman en serio su
trabajo suele darse, en mayor o
menor medida, alguno de estos
rasgos; y se puede producir a veces
un efecto perverso que acentúa el
cansancio: cuando uno raramente da
su negativa, y procura trabajar bien,
los demás tienden a pedirle más
favores; algunos, porque se
aprovechan de su buena fe; otros,
porque no son conscientes –a veces
no pueden serlo– de la carga que
arrastra. Cuando el cansancio
empieza a hacerse notar, esta
persona estalla quizá, o responde con
enfado, irritada con el mundo, para
el asombro de los demás: como cada
cual sabía únicamente del favor que
le había pedido, y solo ella llevaba el
peso del conjunto, su reacción les
resulta incomprensible. Y así, alguien
con una disposición sincera a ayudar
puede volverse un poco amargo y



solitario. También aquí rige la
sabiduría del Sirácide: «hay quien
trabaja, se fatiga y se esfuerza, y, sin
embargo, es tanto más
menesteroso» (Si 11,11). En el trabajo
es necesario distinguir la
generosidad de la prodigalidad, por
la que uno da más de lo que debe, y
se incapacita para seguir dando: el
presente no tiene que hacernos
perder de vista el futuro, también el
más cercano.

Leer los signos del cansancio

Es necesario aprender a leer, en
nosotros y en los demás, los signos
del cansancio. No todo el mundo se
cansa por los mismos motivos, ni con
los mismos tiempos. Pero los
síntomas tienen parecidos: bajan las
defensas de la personalidad, y las
limitaciones del carácter se hacen
más salientes. Una persona cansada
tiende a ver las cosas con más
pesimismo del que le es propio:



quien habitualmente es de talante
optimista, por ejemplo, reaccionará
con una apatía extraña en él. A quien
tiene una tendencia a preocuparse se
le multiplicarán los motivos de
inquietud, paralizándole, y habrá
que ayudarle a ver que en ese
momento no ve las cosas con
objetividad. Quien quizá es
habitualmente manso reaccionará
con una brusquedad que quizá en
otro sería simplemente un rasgo
habitual del carácter.

Si una persona tiene a su lado, en
esos momentos de cansancio en los
que la vista se nubla un poco, una
mano amiga que le aconseja con
atención, sin paternalismo,
procurando ayudarle a conocerse, irá
aprendiendo a leer ella misma los
signos de su cansancio, y a descansar
o a pedir un cambio de ritmo antes
de agotarse. «–¿Que te da todo igual?
–No quieras engañarte (…) No te da
todo igual: es que no eres



incansable..., y necesitas más tiempo
para ti: tiempo que será también
para tus obras, porque, a última
hora, tú eres el instrumento»[8].

Una muestra de amistad fina es
ayudar a los demás, enseñarles con
simpatía –sin condescendencia,
poniéndose a su lado–, a decir que no
a ciertas peticiones, sin cargarse por
ello de remordimientos; a descartar
proyectos que se les puedan ocurrir,
si no es realista acometerlos; a
aplicar la proporcionalidad y dejar
quizá algunas cosas menos acabadas
de lo que querrían; a ver que, más
allá de lo que tienen entre manos en
ese momento, o de los nuevos frentes
que se les ocurren, está su deber de
descansar.

En las últimas décadas se han hecho
cada vez más frecuentes los casos de 
burnout (estar quemado) o estrés
profesional, que suelen afectar a
profesionales de áreas de servicio:



médicos, enfermeras, profesores,
sacerdotes… Se trata de personas que
viven con pasión su profesión –
porque no hay nada tan apasionante
como dedicarse a servir a otras
personas– pero que se ven arrolladas
por las constantes demandas que
reciben desde fuera y desde dentro:
como le sucede a un cable eléctrico
que recibe tantas señales de sus
múltiples conexiones, que acaba por
quemarse. Los tres signos del 
burnout son el sentimiento de vacío,
el agotamiento y la sobrecarga. Para
prevenir estas situaciones, y ayudar
a tiempo, conviene prestar atención
a las características de las personas:
es proclive al burnout quien tiene
rasgos de hiperresponsabilidad,
perfeccionismo, inseguridad,
autoexigencia; quien tiene unas 
expectativas irreales.

El ambiente de trabajo



Conviene prestar atención también
al ambiente laboral o la institución:
cómo se distribuyen las tareas, cómo
se descansa, cuáles son los incentivos
o recompensas, cómo es la formación
permanente del personal. El
descuido en estos aspectos
ambientales, o la tendencia a dar
excesivas responsabilidades a
personas jóvenes, sin dedicar tiempo
a la formación adecuada, o sin
hacerles notar lo positivo que hacen,
es un factor de riesgo. No solo el
exceso de trabajo puede provocar un 
burnout: lo desencadena también su
escasez, o el hecho de que no se
encuentre sentido al trabajo, porque
uno se siente inútil, o percibe que no
se valora su trabajo. El sentido,
además, es algo que debe crecer
dentro de cada persona: no basta con
recordarlo sin más desde fuera,
como no bastan muchas veces unos
golpecitos de ánimo en la espalda.



Aunque resulta obvio decir que las
personas son muy distintas, la
velocidad de la vida puede hacer que
a veces se dedique poco tiempo y
energías a valorar lo que podemos
esperar de ellas. Hay, por ejemplo,
personas muy capaces de resolver
cuestiones imprevistas, a veces
frecuentes en las organizaciones. Se
diría que incluso se divierten; son
como los deportistas a quienes les
gusta el riesgo: el imprevisto les saca
de la rutina, les descansa. Hay otras
personas, en cambio, que necesitan
más estabilidad, porque no se
mueven tan cómodamente en el
corto plazo: lo que a otros les
descansa, a ellos les agota. En ese
sentido, es importante que quienes
ocupan cargos de responsabilidad en
las organizaciones procuren evitar
que una persona, a lo mejor muy
capaz, tenga un tipo de tarea que le
produce un desgaste excesivo. La
mayoría de la gente tiene una cierta
flexibilidad, y a veces las limitaciones



se podrán paliar con la experiencia, y
con algunos consejos, pero otras
veces será preferible buscar a otra
persona para ese encargo. Todos los
trabajos tienen sus sinsabores, y a
veces no queda otra posibilidad que
adaptarse, pero cuando una persona
está en su sitio, rinde más, y
descansa más.

A veces la situación de sobrecarga no
se debe al cansancio autoinducido
por asumir demasiadas tareas o
gestionarlas mal, sino a algunas
deficiencias de la organización, por
las que una persona tiene que cargar
con más trabajo del razonable, quizá
porque son demasiadas las personas
que pueden encargarle cosas.
Aunque es importante que ella
misma hable con sus superiores para
ajustar las cargas, una parte
importante de la responsabilidad de
dirección consiste también en darse
cuenta de esas situaciones: es
necesario cuidar de la gente, para



que no se rompan; no solo pensando
en la eficacia de la organización, sino
también en la felicidad de cada uno y
de sus familias. Otras veces la
situación no tiene fácil arreglo,
porque persona y empresa son una
misma cosa, o porque pesa sobre la
persona el liderazgo de un proyecto
que tiene su propia lógica, a veces un
poco tiránica, y que dificulta reponer
fuerzas.

Un cansancio feliz

En algunas ocasiones el cansancio
puede tener su origen en la
frustración de quien no ha aceptado
que no siempre se cumplen nuestras
expectativas sobre las cosas y las
personas. «El problema no es
siempre el exceso de actividades,
sino sobre todo las actividades mal
vividas, sin las motivaciones
adecuadas, sin una espiritualidad
que impregne la acción y la haga
deseable. De ahí que las tareas



cansen más de lo razonable, y a veces
enfermen. No se trata de un
cansancio feliz, sino tenso, pesado,
insatisfecho y, en definitiva, no
aceptado»[9].

Hay quien se desgasta «por sostener
proyectos irrealizables y no vivir con
ganas lo que buenamente podrían
hacer. Otros, por no aceptar la
costosa evolución de los procesos y
querer que todo caiga del cielo.
Otros, por apegarse a algunos
proyectos o a sueños de éxitos
imaginados por su vanidad»[10]. El
choque de nuestras pequeñas
esperanzas con la realidad puede ser
signo y oportunidad para buscar una
vez más nuestro descanso en una
esperanza más grande[11]. «O Crux,
ave spes unica! –¡Salve!, oh Cruz,
esperanza única», reza el himno 
Vexilla Regis[12]. El verdadero
descanso reside en el abandono en
Dios, en abrazar las palabras de Jesús
al Padre: «en tus manos encomiendo



mi espíritu» (Lc 23,46). El abandono,
que «es desear las cosas buenas,
poner los medios para lograrlas y
después, si no salen, quedarse en las
manos de Dios diciendo: seguiré
trabajando para que salgan»[13].

Pero «¿y si la Cruz fuera el tedio, la
tristeza? –Yo te digo, Señor, que,
Contigo, estaría alegremente
triste»[14]. Incluso cuando nos
fatiguemos porque no supimos
descansar a tiempo, o a causa de
nuestra limitación, se trata de
redescubrir y saborear el fondo de
felicidad que prometen esas palabras
del Señor para los cansados, que hoy
son unos, y mañana otros… porque
¿quién no se cansa a veces en el
camino de la vida?: «venid a mí todos
los fatigados y agobiados, y yo os
aliviaré. Llevad mi yugo sobre
vosotros y aprended de mí que soy
manso y humilde de corazón, y
encontraréis descanso para vuestras



almas: porque mi yugo es suave y mi
carga es ligera» (Mt 11,28-30).

Wenceslao Vial - Carlos Ayxelà

[1] San Josemaría quiso que se
grabara esta inscripción en un reloj
de sol del jardín de Villa delle Rose,
una casa de retiros en
Castelgandolfo, Roma.

[2] San Josemaría, Carta 15-X-1948, n.
14 (citado en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, III, Rialp,
Madrid 2003, 429, nota 118).

[3] San Josemaría, Amigos de Dios,
137.

[4] Cfr. F. Sarráis, Aprendiendo a
vivir: el descanso, Pamplona, Eunsa,
2011.

[5] San Josemaría, Forja, 290.



[6] San Josemaría, Camino, 706.

[7] San Josemaría, Carta 15-X-1948,
10.

[8] San Josemaría, Camino, 723.

[9] Francisco, Evangelii Gaudium (24-
XI-2013), 82.

[10] Ibidem.

[11] Cfr. Benedicto XVI, Enc. Spe Salvi
(30-XI-2007), 30-31.

[12] Este himno se reza en la Liturgia
de las horas, desde la semana de
Pasión, y durante la Semana santa.

[13] San Josemaría, notas de una
reunión familiar, 15-IV-1974.

[14] Forja, 252.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/sine-sole-sileo-
cansancio-y-descanso-i/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/sine-sole-sileo-cansancio-y-descanso-i/
https://opusdei.org/es-ve/article/sine-sole-sileo-cansancio-y-descanso-i/
https://opusdei.org/es-ve/article/sine-sole-sileo-cansancio-y-descanso-i/

	'Sine sole sileo': cansancio y descanso (I)

