
opusdei.org

San Josemaría
Escrivá, maestro del
perdón

Ofrecemos el estudio, escrito
por Jaime Cárdenas del Carre,
del número 53 de Romana
(2011), boletín oficial de la
Prelatura de la Santa Cruz y
Opus Dei, sobre el perdón y san
Josemaría Escrivá.

13/06/2023

PDF: San Josemaría, maestro del
perdón (1ª parte)

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/san%20josemaria_maestro%20del%20perdon20150716-121929.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/san%20josemaria_maestro%20del%20perdon20150716-121929.pdf


PDF: San Josemaría, maestro del
perdón (2ª parte)

ÍNDICE

1. Redescubrir la novedad
liberadora del perdón.

2. El Gran Amor

a) Ahogar el mal en abundancia de
bien

b) El hogar que yo he visto

c) Unidad de vida

d) Sacerdote de Jesucristo

3. En el centro del mensaje

a) Un mensaje de amor y de paz

b) Mentalidad laical y rechazo del
fanatismo

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/san%20josemaria_maestro%20del%20perdon_220150716-121941.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/san%20josemaria_maestro%20del%20perdon_220150716-121941.pdf


4. La homilía El respeto cristiano a
la persona y su libertad

a) Planteamiento y líneas de fuerza

b) La libertad, el derecho a la
intimidad y a ser uno mismo

c) Caridad: de la oscuridad a la luz

5. Actitud ante las calumnias

a) Justificación

b) Humildad

c) Perdonar y rezar

d) Tiempo de callar

e) Tiempo de hablar

f) Trabajar y sonreír

6. El perdón como estilo de
convivencia y la cultura de la paz

a) Parámetros culturales y perdón



b) Efecto global: sembradores de paz
y de alegría.

1. Redescubrir la novedad
liberadora del perdón

El mensaje de Cristo sobre el perdón
fue revolucionario en su momento y
lo sigue siendo ahora. Supone un
cambio de paradigma con relación al 
ojo por ojo, diente por diente[1]. En el
mensaje cristiano, al refundarse las
relaciones humanas en el amor, el
perdón, como el amor de Dios de
donde éste surge, no tiene medida,
no admite límites ¿Cómo debo
perdonar? Como Él nos ha
perdonado, “¿Cuántas veces debo
perdonar? ¿Hasta siete veces? Hasta
setenta veces siete”[2] ¿A quiénes
debo perdonar? A todos, ya que el 
“amarás a tu prójimo”[3] de Jesús
amplía el propio término, y abraza a



toda persona, incluidos los
enemigos[4] y cualquier acción
ofensiva. Se pasa de la contención de
la venganza, a la “lógica del amor”[5],
al acto positivo de amar a quien ha
ofendido.

La misericordia y el perdón se
declaran en el Sermón de la
Montaña[6]; de hecho es “tan
importante que es la única (petición) 
de las Bienaventuranzas sobre la cual
el Señor vuelve y explicita de
nuevo”[7]. Viene también destacado
en el Padrenuestro[8]. Es un aspecto
nuclear del mensaje de Jesús[9],
sellado con una de sus últimas
acciones en la tierra, cuando
perdona la violencia de muerte que
se ejercía contra Él[10].

Debemos perdonar porque Dios nos
ha perdonado primero. Hemos de
amar “como Él nos ha amado”[11]. 
“El perdón de Dios se convierte
también en nuestros corazones en



fuente inagotable de perdón en las
relaciones entre nosotros”[12]. Como
Dios me ha perdonado a mí desde la
Cruz, siendo un “Amor que ama hasta
el extremo del amor”[13], así hemos
de perdonar nosotros, llegando
también al extremo.

El perdón forma parte de la
misericordia divina y, como señala
san Juan Crisóstomo, “nada nos
asemeja tanto a Dios como estar
siempre dispuestos a perdonar”[14].
Por eso quien perdona refleja con
más nitidez la imagen de Dios.

Perdonar es dar un bien después de
recibir un mal. Es un modo
especialmente intenso de donación
de uno mismo, que eleva a la
persona. El perdón no deja las cosas 
como antes, sino que la relación
queda renovada, y en cierta manera,
purificada y más profunda. Así, la
muerte de Cristo en la cruz renueva
y eleva las relaciones de Dios con los



hombres y de los hombres entre sí.
Entre la cruz y la resurrección estuvo
el perdón.

En toda ofensa se nos agrede con un
mal que puede hacer nacer otro mal
dentro de nosotros. Verdaderamente,
ese es el mal que cada uno ha de
superar. El perdón impide la
revancha, aquieta la sensibilidad y
purifica la memoria. Por parte de
quien es perdonado, el perdón le
capacita para superar tanto la ofensa
cometida como la corresponsabilidad
por el nuevo pecado que podría
surgir en la persona ofendida.

La voluntad de perdonar y su
aceptación hacen emerger la verdad
y la justicia, “presupuestos del
perdón”[15]. Se despeja el camino
para el cierre de las heridas y hace
posible la reconciliación. Si
queremos construir una sociedad
verdaderamente humana, uno de los



medios ha de ser el de recuperar el
perdón en su originaria naturaleza.

Es un verdadero desafío, pues hay
culturas en las que el mensaje del
perdón aún no ha llegado, y
sociedades postcristianas en las que
el perdón se ha desdibujado en sus
rasgos esenciales, o es considerado
como un consuelo superficial de tipo
sentimental-religioso que ayuda a
sobrellevar la ofensa sufrida. Por
otra parte, perdonar puede ser difícil
y en ocasiones puede parecer un
imposible[16], sin embargo, “ninguna
comunidad puede sobrevivir sin el
perdón”[17].

Parece como si hoy, dos mil años
después de la venida de Cristo, y de
modo similar a lo que ocurrió con el
matrimonio, Dios dijera: “al principio
no era así”[18]. En un mundo
surcado por conflictos, el ser
humano es capaz de más, su
dignidad de hijo de Dios reclama que



supere el recurso a la venganza, al
resentimiento y al odio. El don de sí
debe alcanzar también el proceso de
restauración de las relaciones
cuando éstas se han roto o
deteriorado.

Sin embargo, hay también desde
principios de los años noventa del
siglo pasado un nuevo interés por el
perdón, un redescubrimiento[19]. La
causa ha sido principalmente el
conjunto de secuelas dejadas por
conflictos armados, terrorismo,
violaciones de la dignidad de la
persona y de los derechos humanos,
acaecidas en los últimos decenios. La
violencia muchas veces ya ha cesado,
pero no así todos sus efectos.

En el intento de rehacer vidas, los
gobiernos, organizaciones
internacionales, instituciones,
comunidades, etc. han querido
ofrecer respuestas basadas en la
actuación de los tribunales,



principalmente condenas y
reparaciones económicas. Pronto se
dieron cuenta de que para poder
culminar procesos realmente
curativos, las respuestas tenían que
incidir plenamente en el nivel más
profundo de la persona (el mismo al
que llegó la ofensa). Ese nivel es el de
la dignidad radical de todo ser
humano. Al estrato más íntimo no se
llega sólo con esas medidas, que a
menudo se centran más en el ofensor
y en el orden social del Estado que en
el ofendido, y que además, muchas
veces, son insuficientes por referirse
a ofensas irreparables.

No bastan entonces, aun siendo
necesarias, la justicia de los
tribunales ni las reparaciones
económicas[20]. La constatación de
esta insuficiencia ha impulsado en
los últimos años una importante
evolución del derecho de
reparaciones en el ámbito de los
derechos humanos. La evolución



consiste, entre otros aspectos, en que
las reparaciones tratan de ofrecer
respuestas globales al daño causado,
incluyendo, además de las
económicas, otras de distinta
naturaleza y alcance[21].

Dentro de estos nuevos cauces
surgieron conceptos como
reconocimiento, verdad,
arrepentimiento, transformación
personal, dignificación, recuerdo,
curación del dolor, necesidad de
liberación de la culpa o del deseo de
venganza, del odio, etc., elementos
que, desbordando los moldes de la
justicia humana, llevaban de la mano
al perdón, hasta aquel momento
olvidado, cuando no minusvalorado
por su significación religiosa[22].

Por esta vía inesperada es por donde
reaparece el perdón y su “novedad
liberadora”[23]ycurativa que atrae el
interés de instituciones,
universidades y estudiosos, que lo



abordan desde el punto de vista
psicológico, antropológico, religioso o
sociológico, aportando
profundizaciones y proponiéndolo
como solución, no sólo para los
grandes conflictos, sino también
como un recurso al que acudir en
nuestras relaciones cotidianas[24]. 
“Pedir y ofrecer perdón es una vía
profundamente digna del hombre y, a
veces, la única para salir de
situaciones marcadas por odios
antiguos y violentos”[25].

Partiendo de estas realidades y de las
nuevas perspectivas presentes en
nuestras sociedades, proponemos
ahora la figura de san Josemaría
como un hombre que sabía
perdonar. En su mirada sobre el
perdón y en el modo de vivirlo
aparecen algunos trazos más
acentuados, que servirán de
armazón del presente estudio.



En primer lugar resalta una caridad
vivida en grado heroico. Después, el
mensaje de la llamada universal a la
santidad, sobre todo la
concatenación entre mentalidad
laical, libertad, compresión y perdón,
y su repercusión en las relaciones
individuales y sociales. En tercer
lugar, las contradicciones que
padeció durante toda su vida,
principalmente en forma de
calumnias e incomprensiones. Aquí
nos detendremos en algunos
aspectos de la homilía “El respeto
cristiano a la persona y a su
libertad”[26] que, de los textos
editados de san Josemaría, es el que
trata con un enfoque más amplio y
general la cuestión de las
incomprensiones e injusticias entre
los hombres[27]. A continuación,
siguiendo algunos testimonios de
quienes le conocieron, analizaremos
cada una de las actitudes que
adoptaba ante las ofensas.



Fue también un hombre atento a las
coordenadas históricas, culturales e
intelectuales del siglo XX y se vio
además inmerso en la guerra civil
española. Desborda el propósito de
nuestro estudio analizar la época de
esa contienda, y más en general el
contexto de su vida en el siglo XX, un
siglo de conflictos armados y de
violencia. Sí hay que decir, pues
refuerza la coherencia de su caridad,
que siempre mantuvo la misma
actitud de buscar el perdón y la
reconciliación entre las personas, sin
excepciones al mandamiento de la
caridad, por muy extraordinarias
que fueran las situaciones[28].

Cerraremos el estudio con una
referencia a la práctica del perdón en
la sociedad contemporánea y la
cultura de la paz.



2. El Gran Amor

a) Ahogar el mal en abundancia de
bien

La raíz más profunda del perdón en
san Josemaría hay que buscarla en el
amor a Dios. Había interiorizado el
doble precepto de la caridad[29].
Amaba a Dios sobre todas las cosas y
por eso quería a todos de manera
positiva y operativa[30].

En 1957, en una conversación con un
hijo espiritual suyo, se refería así al
doble mandamiento y a su
coherencia interna: “parece como si
escuchara a alguno, que me dice:
amar a Dios sobre todas las cosas es
fácil, pero amar al prójimo, a amigos
y a enemigos… ¡eso es muy difícil! Si
de veras amaras a Dios ‘ex toto corde
tuo, ex tota anima tua, et ex tota
fortitudine tua’; con todo el corazón,
con toda tu mente y con todas tus
fuerzas (Deut. VI, 5), ese amor al



prójimo, que encuentras tan difícil,
sería consecuencia del Gran Amor; y
no te sentirías enemigo de nadie”[31].

Era sensible a cómo Dios le había
amado y cómo le había perdonado
durante toda su vida. Esto le llevaba
al agradecimiento y a la
identificación con Cristo en querer a
todos al margen de cualquier otra
consideración, echando por tierra las
barreras, como en una inundación.

Transmitía a su alrededor una
atmósfera de amor a los demás, de
valorar a cada persona como hijo de
Dios, como ser portador de un centro
de dignidad que ni siquiera el pecado
puede borrar. Sabía destacar en cada
uno lo más sobresaliente. Detestaba
la acepción de personas[32], y estaba
muy lejos de considerarse titular de
una patente de inocencia que le
legitimara para mirar por encima a
los demás.



En este contexto, el perdón se
expresaba más como una
consecuencia de la caridad que como
un deber añadido, llegando a decir
que “no he necesitado aprender a
perdonar, porque el Señor me ha
enseñado a querer”[33]. Resaltaba
con estas palabras la caridad como
fuente del perdón y éste como una
forma de querer. Quizá como la
forma más profunda, porque en
ocasiones puede ser la más difícil de
realizar. Era tal su caridad, que no
necesitaba perdonar porque de
hecho no se consideraba ofendido.
Percibía y le dolía el mal que hay en
la ofensa, como pecado contra Dios.
Como hombre también la sentía, pero
la caridad anegaba desde el primer
momento el rencor, el odio o la
venganza[34].

Seguía el consejo de san Pablo: “No te
dejes vencer por el mal; antes bien,
vence al mal con el bien”[35], que él
parafraseaba diciendo que “hay que



ahogar el mal en abundancia de
bien”[36].

b) El hogar que yo he visto

El primer lugar donde Josemaría
vivió experiencias de perdón
concedido y otorgado fue en su
familia, en casa. Sus padres, don José
y doña Dolores, habían formado un
hogar cristiano donde el perdón se
integraba de manera natural en las
relaciones interpersonales. Su
familia fue, para él y para sus
hermanos y hermanas, una escuela
de perdón y misericordia, y allí
aprendió en la práctica a perdonar.
Josemaría niño fue testigo de cómo
sus padres perdonaban injusticias
graves. Un perdón otorgado con
normalidad y discreción. Sus padres
eludían también comentar los hechos
injustos ante los hijos para evitar que
en ellos surgieran faltas de caridad
hacia los responsables[37].



Incorporó así, a través del ejemplo de
sus padres, una caridad que iba más
allá de la justicia, una particular
apertura del corazón ante las
personas más necesitadas[38], la
disposición a pedir perdón y a
perdonar, y todo con discreción. No
será difícil, al cabo de los años,
encontrar en el perdón de san
Josemaría el eco de la actitud
cristiana de sus padres ante las
ofensas.

c) Unidad de vida

Vinculado íntimamente a la caridad
se encuentra uno de los conceptos
clave de su doctrina espiritual, la
unidad de vida: recordar a los
cristianos que el amor a Dios
capacita para unificar todos los
aspectos de la humana existencia. No
debe darse un divorcio entre la fe y
la existencia concreta[39]. San
Josemaría decía que cabe el peligro 
“de llevar como una doble vida: la



vida interior, la vida de relación con
Dios, de una parte; y de otra, distinta
y separada, la vida familiar,
profesional y social, plena de
pequeñas realidades terrenas”[40].

Aplicado al perdón significa que hay
que llevar a la práctica, hacer
posible, lo que el Catecismo
denomina la “unidad del perdón”[41],
“ya que el amor, como el Cuerpo de
Cristo, es indivisible; no podemos
amar a Dios a quien no vemos, si no
amamos al hermano y a la hermana a
quienes vemos”[42]. El Padrenuestro
exige la coherencia del perdón en la
relación más importante: la de la
persona con Dios. De esta coherencia
depende el resto de nuestras
relaciones.

Son muchas las consecuencias de la
unidad de vida aplicadas al perdón.
Nos referiremos a algunas que nos
parecen más relevantes en san
Josemaría.



La primera es que perdonaba a todos
y vivía esta exigencia en su forma
más heroica, perdonando también a
los enemigos. El perdón a los
enemigos es especialmente difícil,
por su carga emocional y por la falta
de soportes humanos para darlo, y se
funda entonces esencialmente en la
caridad. San Josemaría llevaba el
mandamiento del amor más allá, por
decirlo así, del perdón, pues repetía
que no tenía enemigos, que no se
sentía enemigo de nadie. En su modo
de perdonar se advierte una
voluntad, no sólo de superar la
reacción negativa ante la ofensa, sino
de llegar al corazón del ofensor y
convertirlo[43].

En sentido estricto, no consideraba
enemigos a quienes efectivamente le
atacaban[44] y en un sentido más
amplio y cercano a la vida corriente,
mucho menos consideraba enemigos
a quienes estaban lejos de él por
modos de pensar, creencias,



actuaciones, situaciones personales,
opiniones políticas o sociales, estilos
de vida, etc. Estas cuestiones pueden
ser con frecuencia motivo de
distanciamiento y aun de ruptura
entre las personas, en las familias y
en la sociedad. En este segundo
sentido se pueden tener más
enemigos de los que a primera vista
parece; o, al menos, si no enemigos,
aquellos que quedan en el territorio
de la indiferencia o el desprecio
cuando, consciente o
inconscientemente, se cae en la
discriminación, dejando fuera del
horizonte vital a personas o grupos
de personas.

Dentro del despliegue de la unidad
de vida, san Josemaría había
adquirido también la actitud de pedir
perdón y de rectificar si había
ofendido. Mons. Álvaro Del Portillo,
su más estrecho colaborador durante
casi cuarenta años, recordaba que 
“cuando se equivocaba, rectificaba



inmediatamente y si era el caso, pedía
perdón. (…) Realmente, era llamativa
la prontitud con que rectificaba: y no
vacilaba en hacerlo en público si era
necesario. Era una característica muy
destacada de su comportamiento, y
deseaba para todos la alegría de
rectificar”[45].

No se escudaba en la autoridad que
como fundador tenía para no
solicitar el perdón, es más, entendía
que precisamente por su autoridad
debía estar más atento a hacerlo. En
coherencia con su mensaje de
santidad en lo ordinario, pedía
también perdón por las pequeñas
ofensas, equivocaciones o
malentendidos que pueden surgir en
la vida de un hombre de gobierno,
que tuvo que trabajar con muchas
personas y tomar decisiones
relativas a la formación y al
desarrollo del Opus Dei.



Otra dimensión de la unidad es que
san Josemaría exigía a los fieles de la
Obra y a las personas que se le
acercaban, o se acercaban a los
apostolados del Opus Dei, lo mismo
que él trataba de vivir. No rebajaba
el mensaje: todos debían aprender a
perdonar y a pedir perdón y hacerlo
efectivamente, por amor a Dios[46].

En la unidad del perdón así vivida, se
manifiesta la estrecha relación que
hay entre ser perdonados y el
crecimiento de nuestra disposición
para perdonar. Quien es perdonado
está más dispuesto a perdonar. Si es
Dios quien perdona, esa disposición
se intensifica, al experimentar la
necesidad de amarle más. Asimismo,
cuando perdonamos a los demás,
percibimos con más claridad que
nosotros también necesitamos el
perdón, y en este caso crece el propio
conocimiento. Es lo que se podría
llamar el juego de la unidad del
perdón que impulsa al bien en todas



las direcciones posibles de nuestras
relaciones. Quien perdona siempre,
hace crecer en su interior una
disposición habitual a perdonar, se
conoce a sí mismo, maneja mejor la
propia fragilidad y aprende a
comprender la ajena.

El perdón es uno de los terrenos
donde de forma más evidente se
muestra la quiebra de la unidad de
vida entre los cristianos. La ausencia
de perdón, o un perdón filtrado por
la acepción de personas, es un
síntoma de paganización, de carencia
de amor de Dios, un termómetro de
la debilidad de la vida cristiana. Por
eso quizá hoy más que en otras
épocas, al tratar de mostrar el
verdadero rostro de Dios, es preciso
subrayar que los testimonios de
perdón tienen gran fuerza
evangelizadora.

d) Sacerdote de Jesucristo



La condición sacerdotal de san
Josemaría es también una razón
determinante para captar la hondura
de su enseñanza y de su ejemplo
personal sobre la centralidad de la
caridad y del perdón en la vida
cristiana.

Entre otros aspectos que podrían ser
analizados, mencionaremos dos. El
primero queda bien formulado en
una de sus homilías: “¿cúal es la
identidad del sacerdote? La de
Cristo”[47]. Y en su identificación con
Cristo, el sacerdote, que ha sido
ordenado para servir a todos, ha de
saber abrir sus brazos a toda la
humanidad, amando,
comprendiendo, perdonando.

“Ni a la derecha, ni a la izquierda, ni
al centro. Yo, como sacerdote, procuro
estar con Cristo, que sobre la cruz
abrió los dos brazos y no sólo uno de
ellos: tomo con libertad, de cada
grupo, aquello que me convence, y que



me hace tener el corazón y los brazos
acogedores, para toda la
humanidad”[48]. El cultivo y
crecimiento de esta identificación en
su alma sacerdotal son la fuente y la
razón última de su querer a los
demás y de que todos los que se
acercaban a él encontraban la
acogida misericordiosa y la fortaleza
que necesitaban.

El segundo es su amor al sacramento
de la reconciliación. A administrarlo
y a recibirlo. Como ha escrito Mons.
Álvaro Del Portillo: “Tuvo una
auténtica pasión por administrar el
sacramento de la penitencia (…) y
predicó incesantemente sobre este
sacramento”[49]. Confesó a miles de
personas a lo largo de toda su vida, y
él mismo acudía semanalmente a
recibirlo. Insistía en que los
sacerdotes debían confesarse con
frecuencia y dedicar tiempo a
administrar el sacramento del
perdón.



El sacerdote pide perdón a Dios por
sus pecados en la confesión; perdona
en nombre de Cristo los pecados de
los hombres al administrar el
sacramento del perdón; solicita el
perdón a los demás si ha ofendido al
prójimo y lo otorga si le han ofendido
a él. El sacerdote es un asiduo del
perdón, y es el ser humano que roza
con más cercanía tanto la
misericordia de Dios, como la
debilidad humana. Esta cercanía
modela el alma y el corazón del
sacerdote, configurándole con “un
Dios que perdona”[50].

Como conclusión podemos decir que
san Josemaría percibía, y así lo vivió
siempre, que la identidad del
ministerio sacerdotal se asienta
sobre dos características: el amor a la
misa y al sacramento del perdón.
Cristo es clavado en la cruz y desde
ahí, como fruto del sacrificio,
perdona. En la misa se identifica con
el Cristo de los brazos abiertos a toda



la humanidad y, al administrar el
perdón, con Cristo perdonando desde
la cruz.

3. En el centro del mensaje
fundacional

a) Un mensaje de amor y de paz

El tercer factor en el que cabe
encontrar rasgos más marcados
sobre el perdón y la comprensión es
el mismo mensaje fundacional del
Opus Dei. Un ejemplo es el que
ofrecen estas palabras:

“La Obra de Dios ha nacido para
extender por todo el mundo el
mensaje de amor y de paz, que el
Señor nos ha legado; para invitar a
todos los hombres al respeto a los
derechos de la persona. (…) Veo a la
Obra proyectada en los siglos, (…)
defendiendo la paz de Cristo, para que
todo el mundo la posea”[51].



En sus escritos y predicación, al
desarrollar los diferentes aspectos
del mensaje, subrayó los conceptos
de dignidad e igualdad de todo ser
humano, paz, reconciliación, perdón,
comprensión, convivencia, amor a la
libertad, libertad de las conciencias,
rechazo de la violencia para vencer y
para convencer, etc.

En una homilía pronunciada en 1967
en el campus de la Universidad de
Navarra, san Josemaría, haciendo
referencia a esos contenidos y
aportando algunas claves, escribe: “Y
esa cristiana mentalidad laical os
permitirá huir de toda intolerancia, de
todo fanatismo -lo diré de un modo
positivo-, os hará convivir en paz con
todos vuestros conciudadanos, y
fomentar también la convivencia en
los diversos órdenes de la vida social.
Sé que no tengo necesidad de recordar
lo que, a lo largo de tantos años, he
venido repitiendo. Esta doctrina de
libertad ciudadana, de convivencia y



de comprensión, forma parte muy
principal del mensaje que el Opus Dei
difunde”[52].

No es por tanto una idea de paz y
comprensión en general, como un
buen deseo, sino que indica un
fundamento, la filiación divina, y
una articulación, la mentalidad
laical. Señala también que la
convivencia y la comprensión son
parte muy principal del mensaje.

b) Mentalidad laical y rechazo del
fanatismo

Como se advierte en el texto recién
citado, san Josemaría vincula la
mentalidad laical (es decir, la
mentalidad del cristiano corriente
que sigue a Cristo en medio de las
actividades ordinarias) con la
libertad, la convivencia y el rechazo
del fanatismo. La intolerancia es un
fenómeno que también hoy
padecemos, y cuya influencia se deja
sentir en el ámbito de la política, la



cultura, el pensamiento, la religión,
etc. Sus efectos, por lo que significa
de exclusión y de semilla de
violencia, son la negación de la
libertad y el daño a la convivencia.

San Josemaría sintetizaba la
mentalidad laical en tres
conclusiones, que ofrecen al cristiano
un marco de actuación en la vida
civil, y que llevan:

“a ser lo suficientemente honrados,
para pechar con la propia
responsabilidad personal; a ser lo
suficientemente cristianos, para
respetar a los hermanos en la fe, que
proponen –en materias opinables-
soluciones diversas a la que cada uno
de nosotros sostiene; y a ser lo
suficientemente católicos, para no
servirse de nuestra Madre la Iglesia,
mezclándola en banderías
humanas”[53].

La mentalidad laical, enraizada en la
libertad propia y ajena y en la



responsabilidad, conduce a un
compromiso de convivencia y
comprensión, fundándose
precisamente en las propias
convicciones. La convivencia
consiste en vivir juntos sosteniendo
distintas convicciones, no en que
todos tengan las mismas o en que
nadie mantenga ninguna. La
mentalidad laical fomenta por esta
vía una cultura más pacífica, que
tiende a evitar los conflictos, no por
ignorarlos o por pensar que no existe
la verdad, sino por el modo en el que
se afrontan las diferencias[54].

La mentalidad laical muestra todos
sus contornos a la luz de la llamada
universal a la santidad, principal
mensaje difundido por san Josemaría
a través del Opus Dei, que implica la
dignidad de toda persona creada a
imagen de Dios. El cristiano,
consciente de esta dignidad,
permanecerá abierto a todas las
personas sin discriminaciones de



ningún tipo. Por otra parte, esa
llamada se da en medio del mundo, en
el lugar donde se producen los
cambios, ya que son todos, cristianos
o no, quienes los promueven y
empujan la historia. Es el lugar
donde nacen los conflictos y donde
deben ser resueltos[55].

Con esta perspectiva de caridad
vivida coherentemente será más
difícil que el cristiano caiga en el
fanatismo hacia sus conciudadanos,
sean o no hermanos en la fe. “Nada
más lejos de la fe cristiana que el
fanatismo, con el que se presentan los
extraños maridajes entre lo profano y
lo espiritual sean del signo que
sean”[56].

En el horizonte de la nueva
evangelización, la mentalidad laical
evitará mirar el mundo como algo
ajeno a la fe, o con mentalidad de
selectos[57] que intentaran
transformarlo desde fuera[58]. En



este caso, la posición errónea en la
que se hubieran colocado los
cristianos determinaría ya el tipo de
relación establecida con el mundo.

El rechazo del fanatismo quiere decir
también que no es legítimo
responder al fanatismo con
fanatismo. Intentar superar un mal
con otro mal, supone dar
continuidad al ciclo de la venganza y
de la agresión. La venganza no es
una solución verdadera al problema.
El mal se vence con el bien, la
mentira con la verdad. La difusión de
la verdad ha de ir acompañada de la
caridad.

Simultáneamente, la mentalidad
laical es todo lo contrario a la
pasividad o la inhibición: empuja a
ejercitar los propios derechos, a
cumplir con los deberes cívicos, a
comprometerse con la verdad, a
practicar la fe en privado y en



público, y a intentar transformar la
sociedad.

En el inevitable contraste entre la
acción del cristiano en el mundo y
una sociedad paganizada se pondrá a
prueba la compenetración entre
verdad y caridad. Es precisamente
ahí, en la acción diaria, donde el
cristiano tomará conciencia de la
importancia de su papel
evangelizador, pues es él quien,
obrando con libertad y asumiendo su
responsabilidad, deberá conjugar
verdad y caridad en el caso concreto.

4. La homilía El respeto
cristiano a la persona y a su
libertad

a) Planteamiento y líneas de fuerza

La homilía “El respeto cristiano a la
persona y su libertad”, fechada el 15
de marzo de 1961, se encuentra en Es
Cristo que pasa, el último de los



libros que san Josemaría publicó en
vida, en 1973.

Es una meditación sobre la caridad
cristiana, la comprensión y el
perdón, e incluye también una
reflexión sobre determinados hechos
que habían dejado huella en su
interior, madurada desde la caridad
y su sentido de la libertad y la
justicia. Se trata de un texto
sapiencial.

El tema central no es tanto el análisis
de las exigencias prácticas de la
caridad hacia los demás, como una
meditación sobre el doble precepto
de la caridad. El “amarás a Dios”
aparece de manera implícita como
hilo conductor del discurso. Su
consecuencia, el “amarás al prójimo”,
se desarrolla explícitamente, al
tiempo que se desvelan algunas
consecuencias derivadas de la
ausencia de esa virtud en las
relaciones personales y sociales.



El hilo conductor es la identificación
del cristiano con Cristo en el ejercicio
de la caridad. “Como consecuencia, la
caridad de Cristo no es sólo un buen
sentimiento en relación al prójimo
(…). La caridad, infundida por Dios en
el alma, transforma desde dentro la
inteligencia y la voluntad: fundamenta
sobrenaturalmente la amistad y la
alegría de obrar el bien”[59]. San
Josemaría llamaba a esta
transformación progresiva el 
“endiosamiento bueno”[60]. La
esencia de la transformación es
capacitarnos para vencer el mal con
el bien.

El origen de la homilía parece
descansar en las incomprensiones
sufridas, que arrancan de “la falsa
mentalidad de que el público (…) tiene
derecho a conocer e interpretar los
pormenores más íntimos de la
existencia de los demás”[61]. De la
insatisfacción de este deseo insano o
morboso o la interpretación torcida



de las actuaciones ajenas, nacen los
ataques a las víctimas, que “han sido
con frecuencia y durante largos años
la diana de ejercicios de tiro de
murmuraciones, difamaciones y
calumnias”[62].

En ese contexto, san Josemaría se
referirá a su propia experiencia al
difundir el mensaje del Opus Dei. La
gran mayoría de la gente le entendía
y otros, aunque no compartían sus
modos apostólicos, respetaban al
Fundador y sus apostolados. “Pero
nunca falta una minoría sectaria que,
no entendiendo lo que yo y tantos
amamos, querría que lo explicásemos
de acuerdo con su mentalidad:
exclusivamente política, ajena a lo
sobrenatural, atenta únicamente al
equilibrio de intereses y de presiones
de grupos. Si no reciben una
explicación así, errónea y amañada a
gusto de ellos, siguen pensando que
hay mentira, ocultamiento, planes
siniestros”[63].



Las calumnias procedían sobre todo
de dos focos. El primero, la falta de
comprensión de la novedad del
mensaje de la llamada universal a la
santidad en medio del mundo[64] y
cierta celotipia ante la labor
apostólica desarrollada por el
Fundador. De esa celotipia y de la
falta de comprensión del fenómeno
apostólico, pasaban algunos al
ataque a la Obra o a la persona del
Fundador, pensando que al minar su
reputación sufriría también la
fundación[65]. El segundo, confundir
el Opus Dei con un nuevo grupo
político o de presión, atribuyendo
erróneamente a la Obra las libres
actuaciones individuales de sus
miembros en su actividad
profesional, política, etc[66].

A propósito de estos temas
desarrollará su idea de la libertad
cristiana, el derecho a la propia
intimidad y los ataques que pueden
sufrir. La calumnia implica la



negación de la libertad y
frecuentemente lesiona el derecho a
la intimidad.

Al final del texto retomará el hilo
conductor, la caridad. Si hay amor a
Dios, habrá también amor al
prójimo, respeto a la persona. La 
transformación de la inteligencia y la
voluntad abren los ojos para ver que 
“la caridad cristiana no se limita a
socorrer al necesitado de bienes
económicos; se dirige, antes que nada,
a respetar y comprender a cada
individuo en cuanto tal, en su
intrínseca dignidad de hombre y de
hijo del Creador”[67].

b) La libertad, el derecho a la
intimidad y a ser uno mismo

Uno de los grandes mensajes de san
Josemaría es la llamada a la
libertad[68]: la reivindicación de la
libertad de los hijos de Dios. Este
santo repite que Dios ha creado al ser
humano digno, libre y responsable.



En la sociedad la libertad se traduce
en pluralismo. Así entendido, el
pluralismo es una fuente de
riqueza[69]. Pero puede ser una
fuente de conflictos, si hay ataques a
la libertad o si faltan la justicia y la
caridad. Éstas han de estar presentes
en la formación de la pluralidad,
como un aliento desde dentro, desde
cada persona. San Josemaría, más
que estar de acuerdo con el
pluralismo, o simplemente tolerarlo,
mira con más profundidad,
subrayando que el respeto se debe
originariamente a la persona por su
dignidad. Hay que respetar a la
persona, que es digna y libre, y por
tanto al pluralismo y las diferencias
que se derivan de dicha condición.

El derecho a la intimidad, al evitar
que se tenga que ventilar la propia
vida, es indispensable para
salvaguardar la libertad de
actuación. San Josemaría habla de la
violación de este derecho, del



sufrimiento de las víctimas y de la
necesidad de defenderlo: “Frente a
los negociadores de la sospecha, que
dan la impresión de organizar una
trata de la intimidad, es preciso
defender la dignidad de cada persona,
su derecho al silencio”[70].

En su reivindicación del derecho a la
intimidad y a la fama, invocará el
suelo común de la dignidad humana,
donde todas las personas se
encuentran con independencia de su
fe. “En esta defensa suelen coincidir
todos los hombre honrados, sean o no
cristianos, porque se ventila un valor
común: la legítima decisión a ser uno
mismo, a no exhibirse, a conservar en
justa y pudorosa reserva sus alegrías,
sus penas y sus dolores de familia; y,
sobre todo, a hacer el bien sin
espectáculo, a ayudar por puro amor
a los necesitados, sin obligación de
publicar esas tareas en servicio de los
demás”[71].



Pone en guardia sobre la posible
falta de coherencia, de unidad de
vida, ante el peligro de adulterar la
caridad hasta llegar a la injusticia.
Llamarse cristiano no es garantía de
querer bien a la gente. Así, dice que 
“no debemos extrañarnos de que
muchos, también gentes que se tienen
por cristianas, se comporten de modo
parecido: imaginan, antes que nada, el
mal. Sin prueba alguna, lo
presuponen; y no sólo lo piensan, sino
que se atreven a expresarlo en un
juicio aventurado, delante de la
muchedumbre”[72].

El mensaje del Opus Dei necesita de
la libertad como se necesita el
oxígeno para vivir. Al ser el anuncio
una llamada a la santidad de todas
las personas mediante la
santificación del trabajo, la familia y
las relaciones sociales, la libertad
aparece como algo previo, como el
único caldo de cultivo adecuado para
la propagación del mensaje.



Pero no todos comprendieron esta
radical libertad del cristiano. Esa
falta de comprensión está también
presente en el origen de las
calumnias. En el nivel más visible, la
buena fama fue la primera víctima.
En un nivel más profundo, que san
Josemaría percibió inmediatamente,
la verdadera víctima era la libertad y
el respeto debido a cada persona.

Por eso san Josemaría fue un
incansable defensor de la libertad: 
“Podéis atestiguar que llevo toda mi
vida predicando la libertad personal,
con personal responsabilidad. La he
buscado y la busco, por toda la tierra,
como Diógenes buscaba un hombre. Y
cada día la amo más, la amo sobre
todas las cosas terrenas: es un tesoro
que no apreciaremos nunca
bastante”[73].

Desgranará luego la trama de la
calumnia. Indicará los métodos y
argumentaciones utilizados para



calumniar y cómo, siguiendo un
itinerario perverso, esos métodos se
han convertido en usos aceptados en
la sociedad, sobresaliendo entre ellos
la presunción de culpabilidad del otro,
el adoptar la sospecha como norma.
A la aceptación general de esos
métodos y argumentaciones, ha
contribuido el mal uso que, en
ocasiones, se ha hecho de los avances
técnicos en los medios de
comunicación, sirviendo a veces de
vehículo de injusticias.

El final del recorrido es la 
banalización de la calumnia, que
rebaja la dignidad de la persona y el
respeto a ella. La ley de la sospecha
parece haberse impuesto en las
relaciones individuales, sociales,
económicas, etc., y la confianza es un
valor a la baja.

Siguiendo con las consecuencias de
la presunción de culpabilidad y la
sospecha surge el meaculpismo,



descrito también por san Josemaría: 
“Así, se parte a veces de que todo el
mundo actúa mal; por tanto, con esta
errónea forma de discurrir, aparece
inevitable el meaculpismo, la
autocrítica. Si alguno no echa sobre sí
una tonelada de cieno, deducen que,
además de malo rematado, es
hipócrita y arrogante”[74].

Las palabras de san Josemaría
resuenan hoy con la misma fuerza y
actualidad que entonces[75] y
apuntan a la importancia de que las
relaciones interpersonales se
asienten en la verdad y en la caridad,
único modo de generar confianza en
el cuerpo social.

c) La caridad: de la oscuridad a la luz

San Josemaría analizará después el
desconcierto del ofendido, sus
reacciones, su situación de
indefensión y el modo de afrontar
con espíritu cristiano las calumnias,
con una actitud de perdón. Por



último describirá cómo, al conocer a
Jesucristo, se inicia en la persona un
proceso de transformación que le
conducirá a percibir la dignidad de
cada persona y en consecuencia, a un
cambio en su mirada y en sus
relaciones. El proceso va, de pensar
mal como norma, a la justicia y a la
caridad que llevan a respetar y
querer a todos, con consecuencias
concretas.

San Josemaría compara el ejercicio y
el efecto de la caridad con el paso de
la ceguera a la luz. “Entre los que no
conocen a Jesucristo hay muchos
hombres honrados que, por elemental
miramiento, saben comportarse
delicadamente: son sinceros,
cordiales, educados. Si ellos y
nosotros no nos oponemos a que
Cristo cure la ceguera que todavía
queda en nuestros ojos (…)
percibiremos las realidades terrenas y
vislumbraremos las eternas con una
luz nueva, con la luz de la fe:



habremos adquirido una mirada
limpia”[76]. Todo ello es acorde con
nuestra dignidad.

Para eso, partiendo de la escena de la
curación del ciego de nacimiento
contada por san Juan[77], se centra,
no en la curación del ciego, en el
milagro, sino en las actitudes de los
personajes que intervienen: Jesús, los
discípulos y los fariseos. “Quisiera
ahora fijarme en otros rasgos:
concretamente, para que veamos que,
cuando hay amor de Dios, el cristiano
tampoco se siente indiferente ante la
suerte de los otros hombres, y sabe
también tratar a otros con respeto; y
que, cuando ese amor decae, existe el
peligro de una invasión, fanática y
despiadada, en la conciencia de los
demás”[78].

Los personajes del Evangelio miran
al ciego cada uno desde su corazón:
Jesús lo ve con ojos de misericordia y
piensa en curarle; los discípulos le



preguntan a Jesús cuáles son los
pecados causa de la ceguera, si los
del ciego o los de sus padres, dando
por sentado (como era habitual en el
contexto religioso-cultural de
entonces) que si alguno sufre una
desgracia es porque ha hecho algo
malo. Los fariseos, por su parte, no
quieren creer lo que tienen delante, e
intentan forzar la realidad hasta
encofrarla en sus prejuicios.

San Josemaría describe la paulatina
transformación de los discípulos en
su contacto con Cristo y el obstinado
cierre a Dios de los fariseos. En los
primeros veremos cómo el amor de
Dios transforma verdaderamente a
las personas, cambiando el
paradigma de su relación con los
demás. Los segundos, al cerrarse en
sí mismos, no querrán ver a su
hermano, el ciego, y lo expulsarán de
la sinagoga, pues “esta cerrazón tiene
resultados inmediatos en la vida de



relación con nuestros
semejantes”[79].

Gracias al contacto con Cristo, el
ciego recupera la vista y los
discípulos pasan de la oscuridad a la
luz: “se movían en la línea de ese
refrán desgraciado: piensa mal y
acertarás. Después, cuando conocen
más al Maestro, cuando se dan cuenta
de lo que significa ser cristiano, sus
opiniones están inspiradas en la
comprensión”[80]. Por su parte, los
fariseos se aferran a su ceguera
convencidos, como tantos, de que
quien sospecha está en lo cierto y es
superior a los demás. Cristo devuelve
la luz al ciego y transforma a sus
discípulos, pero no logra devolverla a
los fariseos, y respeta también su
libertad.

En los últimos compases de la
homilía, san Josemaría invita al
lector a afrontar las ofensas con las
actitudes del cristiano transformado:



hacer el propósito de “no juzgar a los
demás, de no ofender ni siquiera con
la duda, de ahogar el mal en
abundancia de bien (…), no
entristecernos nunca si nuestra
conducta recta es mal entendida (…),
si el bien que (…) procuramos
realizar, es interpretado torcidamente
(…). Perdonemos siempre, con la
sonrisa en los labios. Hablemos
claramente, sin rencor, cuando
pensemos en conciencia que debemos
hablar. Y dejemos todo en las manos
de Nuestro Padre Dios, con un divino
silencio (…), si se trata de ataques
personales”[81].

5. Actitud ante las calumnias

a) Justificación

Hemos examinado hasta aquí las
fuentes que conformaron la actitud
de san Josemaría hacia el perdón.
Toca ahora detenerse en cómo la
vivió efectivamente y cómo



reaccionaba ante las ofensas,
perdonando a los agresores.

Las calumnias empezaron cuando la
Obra, fundada en 1928, empieza a ser
conocida a principios de los años
treinta en Madrid[82]. Tras el
intervalo de la guerra, en los años
cuarenta y cincuenta los ataques
fueron especialmente duros[83]. Por
ejemplo, entre otros, testimoniaba
Mons. Pedro Cantero: “fue tal la
violencia de aquellas calumnias y
ataques, que, si la Obra hubiese sido
algo meramente humano, habría sido
destruida o hubiese quedado muy
maltrecha”[84]. Los ataques
siguieron en los años sesenta y hasta
el fin de su vida en 1975[85].

Queremos centrarnos en estos
hechos por varias razones:

La primera, que la permanencia en
el tiempo de la calumnia y cada
nueva agresión, reclamaron de san
Josemaría vivir de manera heroica la



caridad y la fortaleza. Se constata en
los testimonios de quienes le
conocieron y en sus escritos, que su
actitud ante las ofensas fue la misma
hasta el final de su vida. Hay una
línea constante de perseverancia y
crecimiento en la caridad. Como
recordaba el Cardenal Bueno
Monreal, “es éste un capítulo en el
que, quizá Josemaría encontró
ocasión de madurar, creciendo en la
práctica heroica de la caridad”[86].

La segunda, que toda esa época está
vinculada al trabajo fundacional de
san Josemaría: extender el Opus Dei,
explicar su espíritu, proteger el
carisma y fijar su marco jurídico
dentro de la Iglesia. Las calumnias
aparecían como un obstáculo para la
expansión de la Obra, pero al mismo
tiempo entrelazadas a esa primera
expansión y a la persona del
Fundador[87].



La tercera razón es que las ofensas
provenían frecuentemente de otros
católicos, incluidos eclesiásticos, que
deberían -aun discrepando de sus
puntos de vista, de sus modos
apostólicos o de su espiritualidad-
tratarle con caridad. El hecho de que
las ofensas vinieran de católicos o
eclesiásticos añadía gravedad y dolor
a las mismas. Estas agresiones se
distinguen de las recibidas durante la
guerra civil, en la que se le perseguía
por ser sacerdote.

En cuarto lugar, el tipo
especialmente ofensivo de agresión
que constituye la calumnia. La
calumnia lesiona la justicia al atacar
el honor y la fama. Lesiona también
la caridad. Es un tipo de daño cuyos
efectos, una vez activados por el
ofensor, quedan fuera de su
voluntad, adquieren vida propia y se
propagan como una metástasis que
invade un cuerpo sano. La calumnia
se repite, y es recibida a menudo sin



contrastar su verdad o falsedad. La
repetición genera estereotipos, en
forma de clichés, que después son
muy difíciles de borrar. Todavía hoy
persisten residuos de calumnias
lanzadas en aquella época, como ya
preveía el Fundador que
sucedería[88].

Es también característico de la
calumnia su potencial de violencia
psicológica. A diferencia de otras
agresiones, que duran un tiempo
determinado y luego cesan, la
calumnia actúa continuadamente en
el tiempo y su duración es
indeterminada, perpetuando el
dolor. Esto puede producir en el
ofendido una verdadera tortura
psicológica y el sometimiento a una
tensión permanente.

Por último, hay que precisar en otro
orden de cosas que, remitiéndonos a
los hechos, reflejados en la rápida
expansión del Opus Dei por el



mundo, la inmensa mayoría de las
personas entendían la novedad del
mensaje del Opus Dei: “muchos miles
de personas –millones-, en todo el
mundo, lo han entendido”[89].

b) Humildad

La primera actitud que encontramos
en San Josemaría, más que una
actitud, es un punto de llegada que
condicionará el conjunto de su
respuesta a las calumnias. Los
ataques a su fama propiciaron el
progresivo desprendimiento de sí
mismo, iniciado ya en los años
previos. Dios se sirvió de las
campañas difamatorias para
conducirle de la mano hacia la
humildad, la purificación y la
identificación con Cristo en su
Pasión. Lo contaba él mismo,
recordando un momento concreto en
la época más difícil, a principios de
los años cuarenta: “llegó un momento
en el que tuve que ir una noche al



Sagrario (…), a decir: Señor –y me
costaba, me costaba porque soy muy
soberbio, y me caían unos
lagrimones…-, si Tú no necesitas mi
honra, yo ¿para qué la quiero? Desde
entonces me importa un pito
todo”[90].

Ese llegó un momento es revelador
del proceso interior en el tiempo de
san Josemaría, de sus posibles
zozobras y resistencias interiores a
admitir que su fama quedara hecha
trizas, como algo que Dios permitía.
Las palabras si Tú no necesitas mi
honra, yo ¿para qué la quiero?, son el
punto de llegada a un grado de
humildad a partir del cual ya no se
preocupará, entre otros aspectos, ni
de su fama.

¿Cuál fue entonces la actitud de san
Josemaría ante las calumnias? Desde
el doble fundamento de la caridad y
la humildad, sintetizó su postura
ante la ofensa en un programa



experimentado: “perdonar, callar,
rezar, trabajar y sonreír”[91].

c) Perdonar y rezar

La actitud de san Josemaría ante las
calumnias fue la de perdonar
siempre y desde el primer
instante[92] y rezar por las personas
que le habían ofendido. Era
consciente de su propia debilidad
como hombre y decía que era capaz
de “todos los horrores y todos los
errores”[93]. Pensaba que Dios le
perdonaba siempre; que es el Dios de
la mano tendida. Si Él nos perdona
así, el cristiano debería hacer lo
mismo, también siempre.

“Pude ver que su reacción ante los
ataques, algunos tremendos, era
siempre sobrenatural y llena de
caridad. Pero quisiera aclarar que
esto no suponía en él algo así como
una reacción estoica, pasiva, o
apática. Su reacción era dinámica, de



muchísima oración y mortificación
(…) y de total confianza en Dios”[94].

El cúmulo de calumnias podría haber
dejado en él un poso de amargura, de
desconfianza o de cinismo, pero
gracias al perdón concedido siempre
y desde el primer momento se
convirtió en una persona
profundamente humana y
comprensiva. “En éstas y otras
circunstancias semejantes, jamás le vi
una reacción de rencor. No era
hombre para eso, sino para
comprender, perdonar y olvidar”[95].

Traemos también a colación el
testimonio sobre san Josemaría de
Mons. Juan Hervás, fundador de los
Cursillos de Cristiandad. Este prelado
sufrió calumnias a causa de los
Cursillos en los años cincuenta del
siglo pasado. En medio de esa
contradicción tuvo que viajar a
Roma, pues había sido acusado ante
el Santo Oficio. Como era amigo de



san Josemaría aprovechó para
entrevistarse con él.

Años después, en 1976, recordaba lo
que le dijo, después de contarle las
tribulaciones por las que pasaba en
ese momento: “‘No te preocupes, son
bienhechores, porque nos ayudan a
purificarnos. Hay que quererles y
pedir por ellos’, recalcaba sus
palabras cuando me insistía en la
necesidad de tener amor a los que no
nos comprenden, de orar por los que
juzgan sin querer enterarse, e insistía
en el deber de prestar sólo nuestra
atención a la voz de la Iglesia y no a
los rumores de la calle, y mantener,
con la ayuda de Dios, el corazón
limpio de amarguras y
resentimientos. ¡Qué bien me hicieron
sus palabras! Era la comunicación de
una experiencia personal (…).
Aquellos consejos tenían una fuerza
de convicción enorme por la
autenticidad con que él mismo los



había vivido, y los seguía viviendo
entonces”[96].

Como ya hemos visto, la decisión de
perdonar implica que el ofendido se
libera de la carga del ciclo de
agresiones. Esta liberación, desde el
punto de vista psicológico, viene
reforzada por el hecho de rezar por
el agresor: desplazamos el centro de
atención de uno mismo a otro, se
experimenta un cambio en la
percepción que tenemos del
agresor[97], alejamos de nosotros el
victimismo, nos ponemos de algún
modo en su lugar y quizá
comprendemos que, a veces, hemos
podido contribuir al deterioro de la
relación. Rezar por quien nos ha
agredido también nos reafirma en la
decisión de perdonar y de cerrar el
paso a la venganza.

d) Tiempo de callar

“Y dejemos todo en las manos de
nuestro Padre Dios, con un divino



silencio –Iesus autem tacebat (Mt 26,
63)-, si se trata de ataques personales,
por brutales e indecorosos que
sean”[98].

San Josemaría distinguía en las
calumnias aquellas que iban
dirigidas contra su persona, de las
lanzadas contra la Iglesia o el Opus
Dei.

Si se dirigían a su persona, había
tomado la decisión de no defenderse.
Optó por la actitud del silencio,
imitando a Cristo en su Pasión: “él,
personalmente, nunca se defendió,
imitando de modo eximio el ejemplo
del Divino Maestro: Iesus autem
tacebat”[99].

En el silencio de Jesús se encuentra
su deseo de acoger todas las formas
posibles de sufrimiento de la
humanidad, dándoles sentido
redentor. Aquí parece asumir el
sufrimiento de quienes no pueden
defenderse de las ofensas, las



injusticias, violencias, etc.; muchas
veces son personas inocentes, como
los niños. Es el silencio de Cristo un
silencio que da voz a los que no
tienen voz, que grita. San Josemaría
quiso identificarse con Jesús también
en este aspecto, cuando pudiendo
defenderse y teniendo derecho a ello,
no lo hizo.

San Josemaría había meditado sobre
el silencio de Jesús, como queda
reflejado en Camino: “Jesús… callado.
-‘Iesus autem tacebat’. –¿Por qué
hablas tú, para consolarte o para
sincerarte? Calla. Busca la alegría en
los desprecios: siempre te harán
menos de los que mereces. -Puedes tú,
acaso, preguntar: ‘Quid enim mali
feci?’ -¿qué mal he hecho?”[100].

El silencio del que estamos hablando
es un silencio exterior. Hacia dentro
hay que suponer su intenso diálogo
con Dios, de progresiva
identificación, primero para llegar a



la decisión de renunciar a la defensa
y, en segundo lugar, para aceptar y
amar cada situación calumniosa
concreta que se presentaba. Era un
silencio voluntario, consciente, que
nada tiene que ver con la
resignación.

El silencio se movía en dos
direcciones. Por un lado,
renunciando a la defensa ante
ataques personales. Por otro,
adoptando la actitud de no hablar de
las calumnias, fueran personales o
no, ni entre los suyos, si no era
necesario, ni con los ajenos que no
tenían razón para conocerlas,
evitando de raíz cualquier posible
falta de caridad.

En la misma línea, también durante
largos años, y con el mismo fin de
vivir la caridad, san Josemaría
guardó silencio sobre las campañas
difamatorias que se cernieron sobre
él. Muchos episodios concretos, con



nombres, fechas y circunstancias, se
los ha llevado a la tumba.

Quiso inculcar a sus hijos la misma
línea de conducta, y pidió a los fieles
de la Obra que sufrieran calumnias
durante la expansión apostólica, que
no hablaran entre ellos de esos
hechos para evitar la tentación de
faltar a la caridad hacia las personas
involucradas[101].

e) Tiempo de hablar

“Hablemos claramente, sin rencor,
cuando pensemos en conciencia que
debemos hablar”[102]. Su constancia
en perdonar sin excepciones estaba
alejada de una simple actitud de
evitar conflictos, de omitir deberes
por una caridad sentimental o de no
señalar el error.

Por eso, cuando las ofensas no iban
dirigidas contra él, sino contra la
Iglesia o el Opus Dei, entonces su
sentido de la justicia le hacía



intervenir, actuar y hablar ante los
responsables. En el organismo de su
vida interior, la caridad modulaba la
aplicación de la justicia y de la
fortaleza evitando, por un lado, un
falso perdón, que sería una omisión
en el ejercicio de la fortaleza y una
injusticia y, por otro, una justicia o
una fortaleza aplicadas con una
frialdad y un rigorismo tales que no
respetasen la dignidad del ofensor,
dejando de ser virtudes.

San Josemaría tenía una fuerte
conciencia de ser responsable ante
Dios de que el carisma fundacional
quedara nítido y no perdiera
integridad durante su transmisión.
Las calumnias contra la Obra se
interponían en este proceso y ponían
en peligro tanto el espíritu como la
existencia misma de la institución,
sobre todo en sus primeros
momentos de vida.



Por eso, como fundador, salir en
defensa de la Obra o de sus hijos
espirituales era un deber de justicia.
En estos casos, entraban en juego
elementos distintos a él mismo: el
carisma del Opus Dei, las personas
que se incorporaban a la nueva
fundación y otras que participaban
de los apostolados. “Hubo momentos
en los que incomprensiblemente hubo
quienes quisieron destruir la Obra o
dificultar el desarrollo. Josemaría
ponía todos los medios para aclarar
la verdad porque era el imperativo de
la caridad: no dejar a nadie en el
error. Después con las personas,
comprensión: jamás le oí hablar mal
de alguien”[103].

Distinguía entre el perdón, la justicia
y la proclamación de la verdad. El
perdón no significa renunciar a la
verdad. Perdonaba a quienes
calumniaban, pero no claudicaba del
derecho a defender y aclarar el
espíritu de la Obra. Escribía en 1961: 



“siempre he procurado contestar con
la verdad, sin prepotencia, sin orgullo,
aunque los que calumniaban fuesen
mal educados, arrogantes, hostiles,
sin la más mínima señal de
humanidad”[104].

Años más tarde, a partir de 1970, en
momentos de grave crisis en el seno
de la Iglesia, san Josemaría dio
también muestras de valentía,
fortaleza y amor a la verdad al
defender públicamente, ante miles
de personas, a la Iglesia y al
Papa[105].

f) Trabajar y sonreír

Uno de los efectos de la calumnia es
su poder paralizante. Actúa como un
veneno en el sistema nervioso
central del alma. La víctima, al verse
dañada en la reputación que se tiene
de ella, siente que el suelo se abre
bajo sus pies y lo que más desea es
pasar desapercibida. Quienes sufren
la calumnia, “no saben dónde poner



los ojos: están aterrados, no las creen
posibles, piensan si será todo una
pesadilla”[106].

Por eso, a la hora de la consecución
del bien, la calumnia representa un
obstáculo formidable, pues la
tentación es desistir. Junto al natural
abatimiento, surge el temor a seguir
actuando y ceder al miedo es un
modo de evitar nuevos ataques. La
persistencia de las calumnias y su
generalización también puede
plantear dudas sobre el propio
proyecto y la seguridad de estar
obrando el bien: “¿Si tantos están en
contra, incluidas personas de la
Iglesia, no será que yo estoy
equivocado?”. Parece razonable que
esta pregunta asomase en su interior.
Realmente, es difícil ponerse en el
lugar de una persona calumniada,
por el sufrimiento, temores,
angustias y dudas que se pueden
generar.



La actitud de trabajar supera el
peligro de parálisis al que la
calumnia invita. Trabajar suponía
evitar lamentos estériles, no perder
tiempo criticando al adversario, no
obsesionarse con la calumnia. No era
ésta una respuesta formulada desde
la pasividad, sino, como señalábamos
antes, una respuesta dinámica, de
determinación que, partiendo de una
“total confianza en
Dios”[107],implicaba rezar y seguir
trabajando. Trabajar era también
defender la verdad cuando y ante
quien fuera necesario, transmitir fe y
seguridad a sus hijos y continuar con
el desarrollo de los apostolados.

En este sentido señala Mons. Santos
Moro: “Me admiró mucho su actitud
de paciencia y, al mismo tiempo, de
fortaleza para continuar su caminar
seguro, firme y sin desmayos llevando
a cabo lo que Dios le pedía, con
absoluta confianza en Él”[108].



Esta actitud trasluce una fe gigante
en Dios y en el carisma que había
recibido, mucha caridad para
perdonar, esperanza en que Dios
allanaría las dificultades y, como
fruto de las tres virtudes, fortaleza,
equilibrio, seguridad, serenidad, paz
interior y alegría.

Nos detenemos en la alegría, que es
la última actitud que examinamos y
a la que se refería con la palabra 
sonreír. Sonreír es consecuencia de
amar la voluntad de Dios que
permite la acusación injusta.

La tristeza, la preocupación, la falta
de serenidad y quizá la disminución
de la confianza en Dios y el
pesimismo, son frutos naturales de la
calumnia, por la posición en que
coloca a su víctima. San Josemaría
describía la angustia propia del
calumniado recordando el “relato de
Susana, aquella mujer casta,
falsamente incriminada de



deshonestidad por dos viejos
corrompidos (…) ¡Cuántas veces la
insidia de los envidiosos o de los
intrigantes coloca, a muchas criaturas
limpias, en la misma situación! Se les
ofrece esta alternativa: ofender al
Señor o ver denigrada su honra. La
única solución noble y digna es, al
mismo tiempo, extremadamente
dolorosa, y han de resolver: prefiero
caer inculpable en vuestras manos a
pecar contra el Señor (Dan 13,
23)”[109].

Por eso son llamativos los
testimonios de quienes le trataron en
esa época, en los que se refleja una
estabilidad de ánimo constante, en
medio del clima calumnioso en el
que vivió durante tanto tiempo: “Yo
mismo me admiro ahora de poder
afirmar que no le vi nunca
preocupado; es decir, nunca noté que
pudiera estar pasando un momento
difícil. No hay duda de que su fe en
Dios, su esperanza en el auxilio de su



Padre Dios y, en consecuencia, su
alegría y su humor, le permitían, no
sólo no perder la paz, sino contagiar a
los demás esa enorme confianza en
que se cumpliría lo que Dios
quería”[110].

En el testimonio de Mons. Pedro
Cantero, que citamos a continuación,
aparece de nuevo el rasgo sacerdotal
de la identificación con Cristo, ahora
como fuente de la alegría. San
Josemaría entendió así esta virtud,
como una ganancia de la adhesión
amorosa a la voluntad de Dios Padre.

“Me asombra recordar ahora que
nunca –pasase lo que pasase- perdió
su característica sonrisa. No era la
sonrisa fácil de un hombre bondadoso
al que todo le salía bien o la del que no
se da cuenta de lo que ocurre; era la
manifestación externa de su paz
interior: esa paz que procedía de
abrazar, con las veras de su corazón,
una cruz cuyas dimensiones nadie



conocíamos con exactitud. Era el gozo
y la paz que viene de esconderse en las
llagas del Señor: de aceptar, cuando
las situaciones son duras, la voluntad
de aquel Dios que quiere
identificarnos con su Hijo en la
Cruz”[111].

6. El perdón como estilo de
convivencia y la cultura de la
paz

a) Parámetros culturales y perdón.

El mensaje del perdón, su puesta en
práctica entre los cristianos y su
asimilación en la cultura y en la
legislación, han sido factores
civilizadores de la cultura occidental.
Sin embargo, el perdón se encuentra
hoy con algunas corrientes culturales
predominantes que lo desnaturalizan
y hacen difícil entenderlo y, más aún,
practicarlo.



La regresión del perdón se puede
rastrear en el deterioro de las
relaciones personales, en la creciente
incapacidad para restaurar rupturas,
en la judicialización de las relaciones
familiares, o en la preocupación y el
temor de vivir en sociedades
polemizadas, conflictivas y, en
ocasiones, violentas[112].

Recordaremos brevemente tres de
esas corrientes, ciñéndonos a su
impacto sobre el perdón.

Para el relativismo la decisión de la
persona es la que determina la
bondad o la maldad de sus actos, sin
referencias objetivas. Esta
perspectiva subjetivista tiende
también a excusar las propias
actuaciones y en consecuencia a
difuminar y borrar la culpa. Sin
conciencia de ofensa no hay culpa, y
sin culpa no hay necesidad de pedir
perdón[113]. El relativismo conduce
también a la banalización del mal,



que refuerza la ausencia de culpa,
diluye las fronteras de la ofensa y
hace inútil el perdón. El relativismo
obstruye asimismo la posibilidad
compartir un terreno de principios
donde podamos reconocer al otro,
también cuando nos ofende.

El individualismo, por su parte,
propugna la autonomía radical de la
persona, que no concibe la necesidad
de ser salvado por algo o alguien
ajeno a él mismo, ni de que su
actuación influya en los demás[114].
La presencia del perdón en las
relaciones interpersonales supone
que se acepta la existencia de una
fraternidad universal y la fragilidad
del ser humano, que completa la
verdad sobre la persona en la
sociedad. No podemos, sin peligro de
hacernos daño, eliminar
artificialmente aquellas realidades
que nos recuerdan que dependemos
unos de otros[115].



El individualismo dificulta la actitud
de ponerse en el lugar del otro. “La
imagen individualista del hombre nos
impide entender el gran misterio de la
expiación: ya no somos capaces de
comprender el significado de la forma
vicaria de existencia, porque según
nuestro modo de pensar cada hombre
vive encerrado en sí mismo; ya no
vemos la profunda relación que hay
entre todas nuestras vidas y su estar
abrazadas en la existencia del Uno,
del Hijo hecho hombre”[116].

Para quien ha de perdonar, el
individualismo puede conducir a
formas distorsionadas de perdón,
como puede ser, entre otras,
otorgarlo desde la voluntad de poder,
no desde la gratuidad, como si el
destino del ofensor estuviera en
nuestras manos y su liberación de la
culpa dependiera exclusivamente de
nosotros[117].



La tercera corriente es el hedonismo,
que lleva a evitar el sufrimiento,
presente en todos los conflictos, pues 
“la ofensa es una realidad, una fuerza
objetiva que ha causado una
destrucción que se ha de
remediar”[118].

En el perdón siempre hay dolor. “La
ofensa tiene que ser subsanada,
reparada y, así, superada. El perdón
cuesta algo, ante todo al que perdona:
tiene que superar en su interior el
daño recibido, debe como cauterizarlo
dentro de sí, y con ello renovarse a sí
mismo, de modo que luego ese
proceso de transformación, de
purificación interior, alcance también
al otro, al culpable, y así ambos,
sufriendo hasta el fondo el mal y
superándolo, salgan renovados”[119].

Pedir perdón también tiene su
precio: la expiación[120], la
reparación del orden roto por la
ofensa y reencontrar la verdad sobre



uno mismo, traicionada por la ofensa
cometida. Es el proceso del
reconocimiento de la verdad, el
arrepentimiento, la petición de
perdón, la reparación y el
compromiso de evitar nuevas
ofensas[121].

No hay atajos para el perdón.
Intentar llegar a él y a la liberación
de la culpa sin asumir el dolor,
dificulta el perdón y promueve
también la proliferación de falsos
perdones[122], que no harán más
que perpetuar las heridas e impedir
el cierre del ciclo de ofensas[123].

El influjo general de estas corrientes
culturales en la sociedad tiene como
resultado la creación de una red de
relaciones fundadas en el interés.
Cuando estas relaciones son las
dominantes estaremos construyendo
una sociedad que, culturalmente, no
entiende bien la necesidad de los



actos gratuitos, y por tanto del
perdón, acto gratuito por excelencia.

Por eso Benedicto XVI, detectando
estos síntomas en nuestras
sociedades, ha dicho que “la ‘ciudad
del hombre’ no se promueve sólo con
relaciones de derechos y deberes, sino,
antes y más aún, con relaciones de
gratuidad, de misericordia y de
comunión. La caridad manifiesta
siempre el amor de Dios también en
las relaciones humanas”[124]. La
existencia de actos gratuitos
garantiza la consistencia del amor en
nuestras vidas y en la sociedad. La
caridad no puede formar parte sólo
de la periferia de las relaciones
sociales, sino que tiene que estar en
su centro[125].

b) Efecto global: sembradores de paz
y de alegría

El ser humano es relacional y el
cuidado de las pequeñas relaciones
tiene un efecto capilar y



multiplicador. La caridad actúa en
círculos concéntricos, de dentro
hacia fuera, al contrario de lo que
ocurre con el ciclo ofensa-venganza,
que se representa como una espiral
que absorbe hacia su centro
destructivo lo que encuentra a su
paso.

Benedicto XVI advierte sobre este
punto que la caridad “da verdadera
sustancia a la relación personal con
Dios y con el prójimo; no es sólo el
principio de las micro-relaciones,
como en las amistades, la familia, el
pequeño grupo, sino también de las
macro-relaciones, como las relaciones
sociales, económicas y políticas”[126].

El perdón ha de ser un recurso
vivido sobre el terreno, interiorizado
desde la caridad y practicado en el
matrimonio, en la familia[127], en la
escuela, en la amistad, en el trabajo,
en todas las situaciones. El perdón
debe dejar de ser un hecho



predicado y poco practicado y
convertirse en una experiencia
diaria del “estilo de vida”[128] del
cristiano transformado. El perdón no
es una fórmula de excepción.

La unidad de vida que predicaba san
Josemaría, que es una llamada a la
coherencia de vida cristiana, pide
vivir el perdón siempre y desde el
primer momento. Por eso, lo habitual
será practicar el perdón en la vida
corriente. De lo contrario, por la
propia naturaleza de la agresión, de
la ofensa menuda se pasa a los
sentimientos negativos y la
incomunicación[129].

Se dice que hay que aprender a
perdonar[130]. Quizá, pensando en
la caridad como fuente del perdón,
sería más propio decir que hay que
aprender a querer, a amar: amar a
Dios y, desde Él, amar al prójimo,
aunque ofenda[131]. Si no se
perdona, no se ama. El problema del



perdón puede ser su puesta en
práctica, cuando la ofensa se ha
cometido y las emociones se
desencadenan; o cuando la
vergüenza de la culpa se presenta
como un sentimiento insuperable y
la verdad de la ofensa aparece
demasiado cruda como para ser
afrontada. En ese sentido sí puede
ser necesario un aprendizaje: ¿cómo
se perdona?, ¿qué pasos hay que
dar?, ¿con qué hay que enfrentarse?

Muchos autores, desde cualquier
perspectiva, sea religiosa,
psicológica, política, social, etc.,
coinciden básicamente en los
mismos puntos[132]: verdad
(reconocimiento), arrepentimiento
(pesar por el daño causado),
publicidad (solicitar el perdón al
ofendido); como consecuencias,
compromiso de no ofender de nuevo
y reparación (restablecimiento de la
situación anterior)[133].



Para saber qué es el perdón, es
necesario vivir la experiencia de
otorgarlo y recibirlo. Descubrir su
compenetración con la dignidad
humana, su adecuación a nuestra
psicología y afectividad y la belleza
de sus efectos. Como escribe
Alejandro Llano, la palabra “perdón” 
“es la única que siembra paz y que, si
se repite sinceramente y se procede en
consecuencia, acaba por tener un
efecto performativo, es decir, produce
lo que significa”[134].

El resentimiento y la venganza miran
al pasado y en él permanecen,
fraguando sentimientos agresivos.
Igualmente, el rechazo del perdón
concedido encierra en el pasado y
lastra las relaciones de presente y de
futuro. Por el contrario, el perdón
supera el pasado, por vía del amor, la
verdad, la justicia y el sufrimiento,
abriendo nuevas oportunidades de
futuro, renovando las relaciones
desde dentro del hombre; ¿con qué



compararemos el perdón?: es como
un “bautismo antropológico” que nos
regenera a una nueva vida de
relación. Veremos entonces que el
perdón, personalmente
experimentado, otorgado y recibido, 
“da testimonio de que, en nuestro
mundo, el amor es más fuerte que el
pecado”[135]. “Grande es nuestra
responsabilidad: porque ser testigo de
Cristo supone, antes que nada,
procurar comportarnos según su
doctrina, luchar para que nuestra
conducta recuerde a Jesús, evoque su
figura amabilísima. Hemos de
conducirnos de tal manera, que los
demás puedan decir, al vernos: éste es
cristiano, porque no odia, porque sabe
comprender, porque no es fanático,
porque está por encima de los
instintos, porque es sacrificado,
porque manifiesta sentimientos de
paz, porque ama”[136]. 



[1] Ex 21, 23-25; Lev 24, 18-20. Antes
de la venida de Cristo, el Talión había
sido ya superado por el Derecho
Romano, que abría la posibilidad de
pactar una reparación dineraria
entre ofendido y ofensor, evitando
así la aplicación del Talión, que sólo
jugaba en ausencia de pacto.
Posteriormente, el pacto se convierte
en obligatorio, y la ofensa en fuente
de obligaciones, alejándose más aun
del Talión. Cfr. D’Ors, Derecho
Privado Romano, 10ª edición, Eunsa,
Pamplona, 2010, § 378.

[2] Mt 18, 21-22.

[3] Mc 12, 29-31.

[4] Cfr. Mt 5, 43-44.

[5] Juan Pablo II, Mensaje para la
celebración de la XXX Jornada
Mundial de la Paz, 1-I-1997, Ofrece el
perdón, recibe la paz. [6] Mt 5, 3 y
11-12.



[7] Catecismo de la Iglesia Católica
(en adelante CCE), Nueva Edición,
Asociación de Editores del Catecismo,
España, 2005, n. 2841.

[8] Mt 6, 9-13; Lc 11, 2-4. En el 
Padrenuestro de Mateo, Jesús,
inmediatamente después de
recitarlo, como en las
Bienaventuranzas, vuelve de nuevo a
la idea del perdón (Mt 6, 14).

[9] “es necesario constatar que Cristo,
al revelar el amor-misericordia de
Dios, exigía al mismo tiempo a los
hombres que a su vez se dejasen guiar
en su vida por el amor y la
misericordia. Esta exigencia forma
parte del núcleo mismo del mensaje
mesiánico y constituye la esencia del
ethos evangélico”. Juan Pablo II, Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 3.

[10] Lc 23, 34.

[11] Jn 13, 34.



[12] Juan Pablo II, Mensaje Jornada
Mundial de la Paz, 1-I-1997.

[13] CCE, n. 2843.

[14] San Juan Crisóstomo, Homilías
sobre San Mateo, 19, 7.

[15] Juan Pablo II, Mensaje Jornada
Mundial de la Paz, 1-I-1997. Vid.
también, para la relación perdón-
justicia, Juan Pablo II, Dives in
misericordia, nn. 12 y 14. En n. 14 se
dice: “Es obvio que una exigencia tan
grande de perdonar no anula las
objetivas exigencias de la justicia. La
justicia rectamente entendida
constituye por así decirlo la finalidad
del perdón”. [16] “Soy plenamente
consciente de que el perdón puede
parecer contrario a toda lógica
humana, que obedece con frecuencia a
la dinámica de la contestación y la
revancha. (…) Pero si la Iglesia se
atreve a proclamar lo que,
humanamente hablando, puede
parecer una locura, es debido



precisamente a su firme confianza en
el amor infinito de Dios”, Juan Pablo
II, Mensaje Jornada Mundial de la
Paz, 1-I-1997.

[17] Juan Pablo II, Orar, Planeta
Testimonio, Barcelona, 1988, p. 142.

[18] Mt 19, 8.

[19] “Recientemente, los terapeutas y
los científicos han reconocido el poder
curativo del perdón”, Sternberg, J. y
Sternberg, K., La naturaleza del odio,
Paidós, Madrid, 2010, p. 256.

[20] “Convenceos de que únicamente
con la justicia no resolveréis nunca
los grandes problemas de la
humanidad. Cuando se hace justicia a
secas, no os extrañéis si la gente se
queda herida: pide mucho más la
dignidad del hombre, que es hijo de
Dios”. San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 172. Exceptuando Camino, que
será citado por su Edición histórico-
crítica, las obras de san Josemaría se



citan por la edición electrónica:
www.escrivaobras.org.

[21] Cfr. The handbook of reparations,
Pablo De Greiff (ed.), The
International Center for Transitional
Justice, Oxford University Press, Great
Britain, 2006; Oficina del Alto
Comisionado de las Naciones Unidas
para los Derechos Humanos, 
Instrumentos del Estado de Derecho
para sociedades que han salido de un
conflicto, Programa de reparaciones,
Nueva York y Ginebra, 2008.

[22] “El descubridor del papel del
perdón en la esfera de los asuntos
humanos fue Jesús de Nazaret. El
hecho de que hiciera este
descubrimiento en un contexto
religioso y lo articulara en un
lenguaje religioso no es razón para
tomarlo con menos seriedad en un
sentido estrictamente secular”.
Arendt, H., La condición humana,
Paidós, Barcelona, 2005, p. 258.



[23] Juan Pablo II, Mensaje Jornada
Mundial de la Paz, 1-I-1997.

[24] Algunos autores que se refieren
al perdón en el contexto de los
derechos humanos: Tutu, D., No
future without forgiveness, Rider,
Great Britain, 1999; Minow, M., 
Between vengeance and forgiveness,
Facing history after genocide and
mass violence, Beacon Press, Boston,
1998; Galtung, J., Tras la violencia, 3R:
reconstrucción, reconciliación,
resolución, Ed. Gernika Gogoratuz,
1998; Hayner, P., Verdades
innombrables, Fondo de Cultura
Económica, México, 2008; López
Guzmán, M., Desafíos del perdón
después de Auschwitz Reflexiones de
Jankélévitch desde la Shoa, San Pablo,
2010; Sternberg, J. y Sternberg, K., La
naturaleza, cit. Otros autores actuales
que, desde contextos diferentes,
abordan el perdón o temas
relacionados: Girard, R., Veo a Satán
caer como un rayo, Anagrama,



Barcelona, 2002; Burggraf, J., 
Aprender a perdonar, artículo
publicado en Diálogos Almudí, 6-
VI-2004.

[25] Juan Pablo II, Mensaje Jornada
Mundial de la Paz, 1-I-1997.

[26] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, nn. 67-72.

[27] También en Camino, en los
capítulos Caridad y Tribulaciones,
dedica el mismo autor un buen
número de puntos a la murmuración,
la crítica negativa y la calumnia y a
cómo ha de ser la reacción de un
cristiano ante ellas.

[28] En esta línea son más
significativos los testimonios datados
durante la guerra civil, como por
ejemplo, una carta que escribe a sus
hijos espirituales, en la que describe
un encuentro en un tren entre Utrera
y Salamanca: “Un alférez que ha
sufrido extraordinariamente en su



familia y en su hacienda, por las
persecuciones de los rojos, profetiza
sus próximas venganzas. Le digo que
he sufrido como él, en los míos y en mi
hacienda, pero que deseo que los rojos
vivan y se conviertan. Las palabras
cristianas chocan, en su alma noble,
con aquellos sentimientos de
violencia, y se le ve reaccionar. Me
recojo como puedo, y, según mi
costumbre, invoco a todos los
Custodios”. Vázquez de Prada, A., El
Fundador del Opus Dei, II, Dios y
audacia, Rialp, Madrid, 2002, Carta a
su hijos de Burgos desde Córdoba, 19-
IV-1938, p. 382-383.

[29] Cfr. Mt 22, 37-40.

[30] “La teología de la caridad en
Camino tiene la secuencia del Nuevo
Testamento: el amor que Dios nos
tiene –el “amor de Dios” (del hombre a
Dios)- el amor al prójimo (por Dios)”.
San Josemaría, Camino, Edición
histórico-crítica preparada por Pedro



Rodríguez, Instituto Histórico
Josemaría Escrivá, Rialp, Madrid,
2002, p. 569-570, Introducción a los
capítulos “Amor de Dios” y “Caridad”.
Como señala el autor de la edición
histórico-crítica en la citada 
Introducción, “ambos bloques son una
única realidad espiritual, son los dos
actos de una única virtud –la caridad-,
como afirma la tradición teológica”.
[31] Postulación de la causa de
beatificación y canonización del
Siervo de Dios Josemaría Escrivá de
Balaguer, Sacerdote, Fundador del
Opus Dei, Artículos del Postulador,
Roma, 1979, n. 617, p. 212.

[32] “Era comprensivo y cordial con
todos, y trataba afablemente incluso a
personas molestas (…). No hacía
acepción de personas”. Del Portillo,
A., Entrevista sobre el Fundador del
Opus Dei, realizada por Cesare
Cavallieri, Rialp, Madrid, 1993, p.
176-179.



[33] San Josemaría, Surco, punto 804: 
“Decía –sin humildad de garabato-
aquel amigo nuestro: “no he
necesitado aprender a perdonar,
porque el Señor me ha enseñado a
querer”. [34] Mariano Trueba fue
alumno de san Josemaría en 1929 en
la Academia Cicuéndez (Madrid).
Relata que, “un día, el Fundador del
Opus Dei se presentó en la Academia
con la sotana llena de yeso o de cal.
Había ocurrido lo siguiente: se
encontraba en el tranvía, cuando
subió un obrero de la construcción,
que se le acercó ostensiblemente, con
el propósito de ensuciarle con sus
ropas de trabajo, ante el regocijo o la
cobarde compasión del resto de los
viajeros. Al llegar a su destino, el
Siervo de Dios tomó de los hombros al
obrero y, cuando parecía que por lo
menos iba a darle un buen zarandeo,
le dijo con muchísima tranquilidad:
‘Hijo, vamos a completar esto’. Y le
dio un fuerte abrazo, que terminó de
mancharle toda la sotana. El Siervo



de Dios bajó serenamente del tranvía,
ante el asombro y la admiración
general”. Artículos del Postulador, 
cit., p. 216.

[35] Rm 12, 21.

[36] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 72.

[37] Ese fue el caso de la ruina
económica familiar, debida al
comportamiento de un socio de la
compañía que regentaba su padre.
Don José reaccionó siempre con
caridad: “Esa cristiana caballerosidad
se fundaba en que perdonó, desde un
primer momento y con la mejor
voluntad, a los causantes de la ruina.
Rezó por ellos y no sacó el tema a
relucir, para evitar que naciese rencor
en la familia contra esas personas.
Además, una vez decretada la quiebra
por sentencia judicial, y como el
patrimonio social resultaba
insuficiente para compensar a los
acreedores, consultó sobre si existía



obligación, en justicia estricta, de
resarcirlos con sus bienes
particulares. Claramente le
contestaron que no estaba
moralmente obligado a ello. A pesar
de la cual el caballero se acogió a su
personal entendimiento de la justicia
y liquidó todo lo que tenía para pagar
a los acreedores”. Vázquez de Prada,
A., El Fundador del Opus Dei, I,
¡Señor, que vea!, Rialp, Madrid, 1997,
p. 59-60.

[38] “El matrimonio enseñó a sus hijos
a practicar la caridad con hechos y
sin ostentación. Unas veces prestando
consuelo espiritual; otras, añadiendo
una limosna. (…) D. José, dice Pascual
Albás, ‘era muy limosnero; todos los
sábados se formaba una gran cola de
pobres que iban a buscar su limosna,
para todos había siempre algo”.
Vázquez de Prada, A., El Fundador del
Opus Dei, I, cit., p. 35.



[39] El concepto de unidad de vida
también ha sido utilizado por el
Magisterio reciente. Por ejemplo, en
estas palabras de Juan Pablo II: “El
Concilio Vaticano II ha invitado a
todos los fieles laicos a esta unidad de
vida, denunciando con fuerza la
gravedad de la fractura entre fe y
vida, entre Evangelio y cultura”. 
Christifideles laici, n. 59.

[40] San Josemaría, Conversaciones
con Mons. Escrivá de Balaguer, n.
114.

[41] CCE, n. 2842.

[42] CCE, n. 2840.

[43] “Hacía meses que la guerra (civil
española) había acabado cuando, un
día, el sacerdote tuvo que coger un
taxi en Madrid. Como era su
costumbre, enseguida se puso a
charlar con el conductor, a hablarle
de Dios, de la santificación del trabajo
y de la convivencia, y de olvidar la



desgracia por la que había pasado
España. El taxista le escuchaba y no
abría la boca. Cuando llegó a su
destino y se bajó don Josemaría, aquel
hombre le preguntó: -‘Oiga, ¿dónde
estaba usted durante el tiempo de la
guerra?’ –‘En Madrid’, le contestó el
sacerdote. –‘¡Lástima que no le hayan
matado!’, replicó el taxista. No dijo
una palabra don Josemaría. Ni hizo el
más leve gesto de indignación. Antes
al contrario, con mucha paz preguntó
al taxista: -‘¿Tiene usted hijos?’. Y
como el otro le hiciera un gesto
afirmativo, añadió al precio de la
carrera una buena propina: -‘Tome,
para que compre unos dulces a su
mujer y a sus hijos’. Vázquez de
Prada, A., El Fundador del Opus Dei,
II, cit., p. 383-384.

[44] Cfr. los comentarios a los puntos
836-838 en Camino, Edición histórico-
crítica, cit., pp. 903-905. En el
comentario al punto 838, se recoge
este texto de San Josemaría: “Creo



que no tengo enemigos. Me he
encontrado, en mi vida, con personas
que me han hecho daño, positivo
daño. No creo que sean enemigos: soy
muy poco para tenerlos. Sin embargo,
desde ahora, ellos y ellas quedan
incluidos en la categoría de mis
bienhechores, para encomendarles a
diario al Señor” (Apuntes íntimos,
Cuaderno IV, nº 357, 28-X-1931).

[45] Del Portillo, A., Entrevista, cit., p.
104-105.

[46] “Nos contó el 19 de febrero de
1959 la respuesta que le había dado a
un muchacho cuando le dijo que su
padre iba a levantar una cruz, sólo
para que quedara constancia del lugar
en que habían matado a un tío suyo
durante la guerra civil española.
–‘Pues dile a tu padre que ésa no será
la Cruz de Cristo, sino la cruz del odio;
porque sólo servirá para recordar que
unos mataron a otros. Aconséjale que
emplee ese dinero en limosnas de



misas por unos y por otros. ¡Hay que
saber perdonar!’”. Herranz, J., Dios y
audacia, Mi juventud junto a san
Josemaría, Rialp, Madrid, 2011, p.
140-141.

[47] San Josemaría, homilía 
Sacerdote para la eternidad,en Amar
a la Iglesia, n. 38.

[48] San Josemaría, Conversaciones, 
cit., n. 44.

[49] Del Portillo, A., Entrevista, cit., p.
144-146.

[50] Palabras de San Josemaría
recogidas en Tiempo de Caminar,
Sastre, A., Rialp, Madrid, 1989, p. 539.

[51] San Josemaría, Carta 16-
VII-1933, nn. 3 y 26, citada por
Vázquez de Prada, A., El Fundador del
Opus Dei, III, Los caminos divinos de
la tierra, Rialp, Madrid, 2002, p.
229-230.



[52] San Josemaría, homilía Amar al
mundo apasionadamente, en 
Conversaciones, cit., nn. 117-118.

[53] San Josemaría, homilía Amar al
mundo apasionadamente, en 
Conversaciones, cit., n. 117.

[54] “Amemos de verdad a todos los
hombres; amemos a Cristo, por
encima de todo; y, entonces, no
tendremos más remedio que amar la
legítima libertad de los otros, en una
pacífica y razonable convivencia”. San
Josemaría, Es Cristo que pasa, n. 184.

[55] “En efecto, todos los distintos
campos de la vida laical entran en el
designio de Dios, que los quiere como
el lugar histórico del revelarse y
realizarse de la caridad de Jesucristo
para gloria del Padre y servicio a los
hermanos”. Juan Pablo II, 
Christifideles laici, n. 59.

[56] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 74.



[57] San Josemaría, Conversaciones,
cit., n. 119.

[58] Cfr. San Josemaría, 
Conversaciones, cit., n. 113.

[59] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 71.

[60] San Josemaría, Camino, Edición
histórico-crítica, cit., punto 283: “y
tratarás a Dios…, y conocerás tu
miseria…, y te endiosarás… con un
endiosamiento que, al acercarte a tu
Padre, te hará más hermano de tus
hermanos los hombres”. Vid. también
comentario, p. 457.

[61] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 70.

[62] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 68.

[63] San Josemaría, Es Cristo que
pasa,n. 70.



[64] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista,
cit., p.117-118.

[65] Señala Peter Berglar: “En la
campaña contra la Obra organizada
en los años cuarenta por unos pocos
(pero muy activos) enemigos, también
jugaban un papel preponderante –
aunque quizá nos cueste creerlo- los
celos por el gran poder de atracción
que el apostolado de la joven familia
espiritual ejercía en toda España. De
los celos a la envidia hay sólo un paso
muy pequeño, el necesario para
perder el equilibrio que separa la
debilidad de la malicia”. Berglar, P., 
OPUS DEI, Vida y obra del Fundador
Josemaría Escrivá de Balaguer, Rialp,
Madrid, 1987, p. 225.

[66] Es en esta época cuando algunos
miembros del Opus Dei empiezan a
tener relieve público en la vida social
o política. Quienes calumniaban
sostenían que el Opus Dei actuaba a
través de estas personas, de acuerdo



con una estrategia política. San
Josemaría sale al paso de la
situación, defendiendo un aspecto
esencial del espíritu del Opus Dei: 
“Desde hace más de treinta años, he
dicho y escrito en mil formas diversas
que el Opus Dei no busca ninguna
finalidad temporal, política; que
persigue sólo y exclusivamente
difundir, entre multitudes de todas las
razas, de todas las condiciones
sociales, de todos los países, el
conocimiento y la práctica del amor a
Jesucristo”. Es Cristo que pasa, n. 68.
Sobre las enseñanzas de san
Josemaría en torno a la formación
cristiana y a la libertad en materias
sociales y políticas, cfr. Ángel
Rodríguez Luño, Conciencia cristiana
y cultura política en las enseñanzas de
San Josemaría Escrivá de Balaguer.
Conferencia impartida durante las
46ª Jornadas de Cuestiones
Pastorales, Secularismo y cultura de
la fe, Castelldaura, 25 y 26 de enero



de 2011; disponible en https://
jornadacastelldaura2011.wordpress.com

[67] San Josemaría, Es Cristo que
pasa n. 72.

[68] Cfr., para mayor profundización
en la relación entre libertad y misión
apostólica, Rhonheimer, M., 
Transformación del mundo, La
actualidad del Opus Dei, Rialp,
Madrid, 2006, cap. IV, p. 91-116.

[69] La libertad es uno de los temas
centrales del mensaje de San
Josemaría. En este sentido, escribía el
filósofo Cornelio Fabro: “En plena
sintonía con el Concilio Vaticano II, es
más, se podría decir que superándolo
en audacia, Monseñor Escrivá de
Balaguer propone como primer bien
para respetar y estimular el empeño
temporal del cristiano, precisamente
la libertad personal. ‘Solo si se
defiende la libertad individual de los
demás con la consiguiente personal
responsabilidad, podrá, con honradez

https://jornadacastelldaura2011.wordpress.com
https://jornadacastelldaura2011.wordpress.com


humana y cristiana, defender de la
misma manera la suya”, Fabro, C., Un
maestro de libertad cristiana, en
“L’Osservatore Romano”, 2-VII-1977.

[70] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 69.

[71] Ibid.

[72] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 67.

[73] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 184.

[74] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 69.

[75] Hoy más que nunca, debido a los
medios técnicos de divulgación
(principalmente TV e Internet),
crecen simultáneamente la gravedad
de la calumnia, al llegar a más
personas, y su banalización, por
frecuencia y aceptación.



[76] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 71.

[77] Cfr. Jn 9, 1-41.

[78] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 67.

[79] Ibid.

[80] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 72.

[81] Ibid.

[82] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista,
cit., p. 117.

[83] Cfr. Vázquez de Prada, A., El
Fundador del Opus Dei, II, cit., donde
trata ampliamente el tema,
especialmente en pp. 451-553.

[84] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madrid, 1994, p.
79, testimonio de Mons. Pedro



Cantero. En este libro se recogen
testimonios de personas que trataron
personalmente al Fundador. Los
testimonios avalan la gravedad de las
calumnias y ofrecen un mapa de las
actitudes de san Josemaría ante ellas.

[85] Cfr. Del Portillo, A., Entrevista…,
p. 123.

[86] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
23, testimonio del Cardenal José
María Bueno Monreal.

[87] Las calumnias están unidas a la
primera expansión porque tuvieron
el efecto indirecto de que el mensaje
del Opus Dei llegara a personas y
lugares no previstos.

[88]“El hecho peor está, seguramente,
en que estas deformaciones y este
modo falso de interpretar como malas
las cosas más santas, quedarán
arraigados, incrustados, en el espíritu
de mucha gente y quizá de toda una



generación. Y podrán ser la causa de
una obstinación increíble, para no
reconocer la verdad”, Carta 29-
XII-1947 / 14-II-1966, n. 67, citada por
Vázquez de Prada, A., El Fundador del
Opus Dei, II, cit., p. 541.

[89] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 70.

[90] Artículos del Postulador, cit., pp.
328-329.

[91] Del Portillo, A., Entrevista, cit., p.
124.

[92] “Esfuérzate, si es preciso, en
perdonar siempre a quienes te
ofendan, desde el primer instante, ya
que por grande que sea el perjuicio o
la ofensa que te hagan, más te ha
perdonado Dios a ti”. San Josemaría, 
Camino, punto 452. Vid., comentario
a este punto en Camino, Edición
histórico-crítica, cit., p. 596-597.



[93] San Josemaría, Camino, Edición
histórico-crítica, cit., comentario al
punto 45, p. 257.

[94] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit.,
testimonio de Mons. José López Ortiz,
p. 228.

[95] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit.,
testimonio del P. Silvestre Sancho
Morales, O.P., p. 400. Sobre el perdón
y el olvido, la cuestión no es tanto
olvidar o no olvidar, pues hay hechos
que no se pueden borrar de la
memoria. “No se trata de olvidar todo
lo que ha sucedido, sino de releerlo
con sentimientos nuevos,
aprendiendo, precisamente de las
experiencias sufridas, que sólo el
amor construye, mientras el odio
produce destrucción y ruina. La
novedad liberadora del perdón debe
sustituir a la insistencia inquietante
de la venganza”. Juan Pablo



II,Mensaje Jornada Mundial de la
Paz, 1-I-1997. En la misma dirección
de distinguir la decisión de perdonar
del aspecto emocional y psicológico,
señala el Compendio del CCE en el n.
595: “no está en nuestra mano no
sentir ya la ofensa y olvidarla, pero el
corazón que se ofrece al Espíritu
Santo cambia la herida en compasión
y purifica la memoria transformando
la ofensa en intercesión”. [96] Beato
Josemaría Escrivá de Balaguer: Un
hombre de Dios, cit., p. 202,
testimonio de Mons. Juan Hervás
Benet.

[97] Vid. punto 802 de Forja, in fine,
donde, después de referirse a los que
le hacían mal como “bienhechores”,
decía: “Y resultará que, a fuerza de
encomendarles a Dios, les tendrás
simpatía”. [98] San Josemaría, Es
Cristo que pasa, n. 72.

[99] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.



104, testimonio de Mons. Laureano
Castán Lacoma.

[100] San Josemaría, Camino, Edición
histórico-crítica, cit., punto 671. Vid.
también comentario, p. 773.

[101] La persecución y las calumnias
se desataron con mucha virulencia
en Barcelona, en 1941. En mayo de
1942, san Josemaría escribía al
director del único centro del Opus
Dei que había en esa ciudad: “+ Jesús
bendiga a mis hijos y me los guarde.
Queridísimos: estamos de
enhorabuena, porque el Señor nos
trata a lo divino ¿Qué os voy a decir?
Que estéis contentos, spe gaudentes!:
que padezcáis, llenos de caridad, sin
que de vuestra boca salga nunca ni
una palabra molesta para nadie, in
tribulatione patientes!: que os llenéis
de espíritu de oración, orationi
instantes! Hijos: ya se barrunta la
aurora, y ¡cuánta cosecha, en esa
bendita Barcelona, con el día nuevo!



Sed fieles. Os bendigo. Un abrazo de
vuestro Padre, Mariano”. Carta a
Rafael Termes Carreró, desde Madrid,
2-V-1942, citada en Vázquez de
Prada, A., El Fundador del Opus Dei,
II, cit., p. 479; para los sucesos de
Barcelona, vid. pp. 474-496.

[102] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 72.

[103] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
56, testimonio de Mons. Abilio del
Campo y de la Bárcena. En el mismo
sentido Mons. Laureano Castán
Lacoma, p. 104.

[104] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 70.

[105] Vázquez de Prada, A., El
Fundador del Opus Dei, III, cit., donde
se relatan los viajes apostólicos a la
Península Ibérica en 1972, p. 646-660,
y a Sudamérica y Centroamérica en
1974 y 1975, pp. 695-735.



[106] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 68.

[107] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
228,testimonio de Mons. José López
Ortiz.

[108] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
252,testimonio de Mons. Santos Moro
Briz.

[109] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 68.

[110] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
23, testimonio del Cardenal José
María Bueno Monreal.

[111] Beato Josemaría Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios, cit., p.
79-80, testimonio de Mons. Pedro
Cantero.



[112] Cfr. Bauman, Z., Miedo líquido,
La sociedad contemporánea y sus
temores, Paidós, Barcelona, 2007.

[113] “Me parece que el núcleo de la
crisis espiritual de nuestro tiempo
tiene sus raíces en el eclipse de la
gracia del perdón. (…) El hombre no
puede soportar la pura y simple
moral, no puede vivir de ella; se
convierte para él en una “ley” que
provoca el deseo de contradecirla y
genera el pecado. Por eso donde el
perdón, el verdadero perdón lleno de
eficacia, no es reconocido y no se cree
en él, hay que tratar la moral de tal
modo que las condiciones de pecar no
pueden nunca verificarse propiamente
para el individuo. A grandes rasgos
puede decirse que la actual discusión
moral tiende a librar a los hombres de
la culpa, haciendo que no se den
nunca las condiciones de su
posibilidad”. Ratzinger, J., “Una
compañía en el camino” La Iglesia.



Una comunidad en camino, 5, 4, Ed.
Paulinas, Madrid 1992, p. 90.

[114] Hannah Arendt resalta el
perdón como interdependencia entre
las personas cuando señala que “el
perdón (…) realizado en soledad y
aislamiento carece de realidad y no
tienen otro significado que el de un
papel desempeñado ante uno mismo”.
Arendt, H., La condición humana, cit.,
p. 257.

[115] La interdependencia de todas
las personas, se puede detectar en el
plano natural, por ejemplo, en la
base de los Crímenes contra la
Humanidad, donde se entiende que
quien los comete, atenta no sólo
contra un ser humano singular, o
contra un orden jurídico
determinado, sino que ofende a toda
la humanidad. El concepto de la
fraternidad universal se encuentra
también en el Ubuntu, rasgo de la
visión africana del mundo, más



conocido actualmente por su influjo
en la transición de Sudáfrica. Cfr.
Tutu, D., No future, cit., p. 34-36.
Sobre la “dependencia” como
concepto antropológico relevante,
cfr. MacIntyre, A., Animales
racionales y dependientes, Paidós,
Barcelona, 2001.

[116] Benedicto XVI, Jesús de Nazaret
I, La Esfera de los Libros, Madrid,
2007, p. 196.

[117] Cfr. Burggraf, J., Aprender a
perdonar, cit.

[118] Benedicto XVI, Jesús de Nazaret
I, cit., p. 195.

[119] Ibid. [120] Para una visión
antropológica de la expiación, cfr.
Girard, R., Veo a Satán, cit. [121] El
hecho de que el perdón tenga como
presupuestos la verdad y la justicia
no ensombrece la incondicionalidad
del perdón, ni su esencial gratuidad.
Desde el punto de vista del ofendido,



el perdón ha de otorgarse de manera
incondicionada. Es el ofensor quien
no obtendrá el perdón concedido (la
liberación de la culpa) si no redime el
precio de la ofensa mediante la
verdad y la reparación. Cuando todos
los elementos se completan, se abre
el paso a la reconciliación. El perdón
facilita así la vía de la justicia.

[122] Cfr. López Guzmán, M., 
Desafíos del perdón después de
Auschwitz, cit., p. 63-121, donde se
ofrece un análisis de falsos perdones,
basados en distintas causas.

[123] “La ofensa provoca represalia;
se forma así una cadena de agravios
en la que el mal de la culpa crece de
continuo y se hace cada vez más difícil
superar. (…) La ofensa sólo se puede
superar mediante el perdón, no a
través de la venganza”. Benedicto
XVI, Jesús de Nazaret I, cit., p. 193.

[124] Benedicto XVI, Caritas in
Veritate, n. 6.



[125] Con la “periferia” nos referimos
a la actividad asistencial, ONG’s, y
otras. Cabría pensar, o actuar en la
práctica, como si ese ámbito fuera el
propio de los actos gratuitos,
mientras que el mundo de las
relaciones de trabajo, jurídicas,
económicas, etc., fuera el ámbito de
los actos debidos, útiles, etc., sin que
la caridad tuviera que informarlos.
Inversamente, en el ámbito
asistencial, debe atenderse ante todo
a la justicia, pues la “la justicia es la
primera vía de la caridad o, como
decía Pablo VI, su ‘medida mínima”.
Benedicto XVI, Caritas in Veritate, n.
6.

[126] Benedicto XVI, Caritas in
Veritate, n. 2.

[127] La familia es el lugar
paradigmático de los actos gratuitos.
Es en este ámbito de micro-perdón,
donde los menores pueden
experimentar el perdón y aprender



reconducir las situaciones que
pueden generar agresividad, a evitar
las ofensas. Se aprende a pedir
perdón, a otorgarlo, a superar el
rencor y la venganza, a amar de
forma gratuita, a ser comprensivo, a
adquirir el sentido de la justicia, a
respetar a los demás. Hay que
referirse también a la solidez de la
familia, que es por sí misma una base
de aprendizaje de amor y perdón. En
las rupturas, la prole pierde a
menudo la referencia del amor y de
los afectos. Por otra parte, la familia
tiene un papel único, pues está en su
mano cortar la corriente de los odios
que pasan de generación en
generación, de padres a hijos. Con
frecuencia, el rencor heredado
convive con la práctica religiosa, de
modo que se educa a los hijos en una
religión degenerada. Es necesario
purificar la memoria familiar.

[128] Juan Pablo II, Mensaje Jornada
Mundial de la Paz 1-I-1997.



[129] “y otro tanto sucede con la
convivencia: se comienza con un
pequeño desaire, y se acaba viviendo
de espaldas, en medio de la
indiferencia más heladora”. San
Josemaría, Amigos de Dios, n. 15.

[130] Cfr. Sternberg, J. y Sternberg,
K., La naturaleza, cit., p. 258.

[131] El perdón, tal y como se
entiende en el cristianismo, no es
fundamentalmente una técnica, una
terapia o una experiencia saludable,
aunque pueda tener esos efectos. El
CCE, en el contexto del perdón, al
glosar el como yo os he amado (Jn,
13-34), señala: “observar el
mandamiento del Señor es imposible
si se trata de imitar desde fuera el
modelo divino. Se trata de una
participación, vital y nacida ‘del fondo
del corazón’, en la santidad, en la
misericordia y en el amor de nuestro
Dios”. CCE, n. 2842.



[132] Cfr., por ejemplo, Tutu, D., No
future, cit., p. 218-219; Sternberg, J. y
Sternberg, K., La naturaleza, cit., p.
258-259.

[133] El paralelismo con los actos del
sacramento de la reconciliación
sugiere que éste puede ser visto
como modelo del perdón, no sólo con
respecto a Dios, sino también entre
personas, instituciones e incluso
sociedades.

[134] Llano, A., Segunda navegación,
Memorias 2, Encuentro, Madrid,
2010, p. 294.

[135] CCE, n. 2844.

[136] San Josemaría, Es Cristo que
pasa, n. 122.

Jaime Cárdenas del Carre



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/san-josemaria-
escriva-maestro-del-perdon/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/san-josemaria-escriva-maestro-del-perdon/
https://opusdei.org/es-ve/article/san-josemaria-escriva-maestro-del-perdon/
https://opusdei.org/es-ve/article/san-josemaria-escriva-maestro-del-perdon/

	San Josemaría Escrivá, maestro del perdón
	1. Redescubrir la novedad liberadora del perdón
	2. El Gran Amor
	3. En el centro del mensaje fundacional
	4. La homilía El respeto cristiano a la persona y a su libertad
	5. Actitud ante las calumnias
	6. El perdón como estilo de convivencia y la cultura de la paz


