
opusdei.org

¿Qué dice la Iglesia
sobre la ecología?

La preocupación por la
salvaguarda de la naturaleza es
uno de los signos de nuestro
tiempo. En este artículo se
recogen algunos recursos
doctrinales para conocer mejor
la aportación de la Iglesia a la
visión de cuidado sobre la
creación.

10/07/2021

Sumario



1. ¿Qué dice la Iglesia sobre la
ecología?

2. La ecología en las Escrituras y las
enseñanzas de la Iglesia

3. La necesidad de un compromiso
ecológico

4. Laudato si’ y la ecología integral

Te puede interesar • La creación • 
¿El mundo ha sido creado por Dios? •
«Vio Dios todo lo que había hecho, y
era muy bueno» (La creación, I) • El
Amor que abraza el mundo (La
creación, II)

“¿Qué tipo de mundo queremos dejar
a quienes nos sucedan, a los niños
que están creciendo? (...) Se requiere

https://opusdei.org/es-es/article/tema-6-la-creacion/
https://opusdei.org/es-es/article/origen-fin-mundo-hombre/
https://opusdei.org/es-es/document/la-creacion-1/
https://opusdei.org/es-es/document/la-creacion-1/
https://opusdei.org/es-es/document/la-creacion-2/
https://opusdei.org/es-es/document/la-creacion-2/
https://opusdei.org/es-es/document/la-creacion-2/


advertir que lo que está en juego es
nuestra propia dignidad. Somos
nosotros los primeros interesados en
dejar un planeta habitable para la
humanidad que nos sucederá. Es un
drama para nosotros mismos, porque
esto pone en crisis el sentido del
propio paso por esta tierra”
Francisco, Laudato si’ n. 160

1. ¿Qué dice la Iglesia sobre la
ecología?

La preocupación por la salvaguarda
de la naturaleza es uno de los signos
de nuestro tiempo y la reflexión de la
Iglesia sobre el tema aparece de
manera significativa en la doctrina
social de la Iglesia posterior al
Concilio Vaticano II.

La visión católica que se funda en la 
Bibliapresenta la creación del
hombre como un ser
intrínsecamente superior a la
naturaleza, siendo ésta confiada a su
dominio en vista a promover el

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/archive/ESL0506/__P2.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0506/__P2.HTM
https://www.vatican.va/archive/ESL0506/__P2.HTM


desarrollo humano integral. Pero el
hombre domina en nombre de Dios,
como un custodio de la creación
divina y por tanto ese dominio del
hombre no es absoluto. Dios ha
confiado el mundo a la persona
humana para que lo administre de
manera responsable, para garantizar
una prosperidad integral y
sostenible. Así, las elecciones y
acciones relacionadas con la ecología
(es decir, el uso del mundo creado
por Dios), están sometidas a la ley
moral tanto como todas las demás
elecciones humanas.

Importa tener claro que la relación
del hombre con el mundo es un
elemento constitutivo de la identidad
humana. Se trata de una relación que
nace como fruto de la unión, todavía
más profunda, del hombre con Dios
(Cfr. Compendio de la doctrina social
de la Iglesia, n. 452). Dios, al crear al
hombre, le dio la responsabilidad de
cuidar de la naturaleza y le confió la

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html


tarea de contribuir a llevar a la
plenitud la creación mediante su
trabajo (Cfr. Gn 1, 26-29).

En efecto, la antropología cristiana
nos lleva a comprender el origen de
la degradación ecológica: a raíz del
pecado original, la relación del
hombre con la naturaleza se ha visto
dañada, ya que la experiencia
demuestra que el desarrollo del
progreso técnico puede tener
consecuencias negativas para la
naturaleza. Por eso, la Iglesia ve en la
crisis ecológica, además de un
desafío a nivel técnico-científico, un
problema moral: el hombre olvida el
respeto debido a la creación y al
Creador. Los cristianos estamos
llamados a trabajar por el Reino de
los Cielos desde las realidades
temporales, convencidos de que
cuanto más se acrecienta nuestro
poder, mayor es nuestra
responsabilidad individual y
colectiva. Cfr. Gaudium et Spes, 34.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html


Meditar con san Josemaría

Las enseñanzas de san Josemaría
ofrecen ideas muy innovadoras para
expresar el mensaje cristiano con el
lenguaje de la ecología.

San Josemaría invitaba a un amor
apasionado por la creación y por el
mundo, predicando una
espiritualidad direccionada a
santificar desde dentro todas las
estructuras temporales para llevarlas
a su plenitud en Cristo, punto clave
que ilumina el problema ambiental.

Nos habla constantemente de
devolver a la materia su más noble
sentido, considerando que nuestra fe
nos enseña que la creación entera, el
movimiento de la tierra y el de los
astros, las acciones rectas de las
criaturas y cuanto hay de positivo en
el sucederse de la historia, todo, en
una palabra, ha venido de Dios y a
Dios se ordena. Es Cristo que pasa, El
Gran Desconocido, 130.

https://www.escrivaobras.org/book/es_cristo_que_pasa-punto-130.htm


Tiene presente, además, el
compromiso del hombre a continuar
entre las criaturas la misión de Jesús:
Cristo trae la salvación, y no la
destrucción de la naturaleza; y
aprendemos de Él que no es cristiano
comportarse mal con el hombre,
criatura de Dios, hecho a su imagen y
semejanza. Amigos de Dios, Virtudes
humanas, 73.

Ha querido el Señor que sus hijos, los
que hemos recibido el don de la fe,
manifestemos la original visión
optimista de la creación, el "amor al
mundo" que late en el cristianismo.

—Por tanto, no debe faltar nunca
ilusión en tu trabajo profesional, ni
en tu empeño por construir la ciudad
temporal. Forja, 703

2. La Ecología en las Escrituras y
las enseñanzas de la Iglesia

Ya en el Génesis encontramos el
punto central en las consideraciones

https://www.escrivaobras.org/book/amigos_de_dios-punto-73.htm


de la Iglesia sobre la ecología: el
hombre, creado a imagen de Dios,
“recibió el mandato de gobernar el
mundo en justicia y
santidad” (Gaudium et Spes, 34). Dios
confió así el cuidado de los animales,
plantas y demás elementos naturales
a la persona humana. Es lícito
servirse de ellos para fines legítimos,
como el alimento, el vestido, el
trabajo o la investigación, siempre en
límites razonables y en vista a cuidar
y salvar vidas humanas (Cfr.
Catecismo de la Iglesia Católica,
2417). El uso de la naturaleza debe ir
siempre acompañado de respeto, ya
que el mundo ha sido creado por
Dios, su único dueño, quien además
consideró que todo era bueno.

En el Nuevo Testamento, Jesús viene
al mundo a restablecer el orden y la
armonía que el pecado había
destruido. Al sanar la relación del
hombre con Dios, Jesucristo
reconcilia también al hombre con el

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_sp.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html%23III%2520La%2520doctrina%2520social%2520de%2520la%2520Iglesia
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html%23III%2520La%2520doctrina%2520social%2520de%2520la%2520Iglesia
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html%23III%2520La%2520doctrina%2520social%2520de%2520la%2520Iglesia


mundo. Aunque el fin último del
hombre sea el Reino de los cielos, las
primicias de ese cielo nuevo y esa
tierra nueva se encuentran
misteriosamente ya aquí, en este
mundo. Los cristianos, continuando
la obra de la salvación, tienen la
preocupación de perfeccionar esta
tierra, especialmente en lo que pueda
contribuir al progreso de la sociedad
humana.

Esta postura ha sido también
defendida por grandes santos de la
Iglesia, entre los que destacan, por
ejemplo, san Felipe Neri y san
Francisco de Asís (a quien san Juan
Pablo II nombró patrono de la
ecología), cuya delicadeza hacia la
naturaleza es un ejemplo para todos
los hombres.

A partir del Concilio Vaticano II,
todos los Papas han urgido a los
cristianos a cuidar de la creación: 
Pablo VI celebró la iniciativa de las

https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/messages/pont-messages/documents/hf_p-vi_mess_19770605_world-day-ambiente.html


Naciones Unidas de proclamar una
Jornada mundial del Medio
Ambiente, invitando a una toma de
conciencia sobre este tema. San Juan
Pablo II previno tanto sobre la
tentación de ver la naturaleza como
objeto de conquista como del peligro
de eliminar la “responsabilidad
superior del hombre”, equiparando
la dignidad de todos los seres vivos.
Además, el Catecismo de la Iglesia
Católica incluye varios puntos sobre
el respeto de la integridad de la
creación (2415-2418).

Benedicto XVI también desarrolló el
tema en su encíclica Caritas in
veritate (n. 48-52), en la que recuerda
que “la protección del entorno, de los
recursos y del clima requiere que
todos los responsables
internacionales actúen
conjuntamente y demuestren
prontitud para obrar de buena fe, en
el respeto de la ley y la solidaridad

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1997/march/documents/hf_jp-ii_spe_19970324_ambiente-salute.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/es/speeches/1997/march/documents/hf_jp-ii_spe_19970324_ambiente-salute.html
https://www.vatican.va/archive/catechism_sp/p3s2c2a7_sp.html%23III%2520La%2520doctrina%2520social%2520de%2520la%2520Iglesia
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html


con las regiones más débiles del
planeta”.

Recientemente, el Papa Francisco ha
dedicado un gran esfuerzo a
impulsar la conciencia ecológica,
tanto a través de su encíclica 
Laudatosi’, sobre el cuidado de la
casa común, como de numerosas
intervenciones y audiencias.

En resumen, la relación del hombre
con la naturaleza interesa a la
Iglesia, igual que le interesan todos
los aspectos de la vida del hombre y
su relación con Dios: “La naturaleza
es expresión de un proyecto de amor
y de verdad. Ella nos precede y nos
ha sido dada por Dios como ámbito
de vida. Nos habla del Creador (cfr. 
Romanos 1,20) y de su amor a la
humanidad. Está destinada a
encontrar la «plenitud» en Cristo al
final de los tiempos (cfr. Efesios
1,9-10; Colosenses 1,19-20). También
ella, por tanto, es una

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


«vocación»” (Caritas in veritate, 48).
La naturaleza no es más importante
que la persona humana, pero es
parte del proyecto de Dios y, como
tal, debe ser protegida y respetada.

3. La necesidad de un compromiso
ecológico

El comportamiento de los seres
humanos frente a la naturaleza,
conforme a lo anteriormente
expuesto, debe guiarse por la
convicción de que esta es un don que
Dios ha puesto en sus manos.

Por eso, la Iglesia invita a tener
presente que el uso de los bienes de
la tierra constituye un desafío común
para toda la humanidad.

Como la cuestión ecológica concierne
a todo el mundo, todos debemos
sentirnos responsables de un
desarrollo planetario sostenible: se
trata del deber, común y universal,
de respetar un bien colectivo (Cfr. 



Compendio, n. 466; Caritas in
veritate, nn. 49-50)

Esa responsabilidad se extiende no
sólo a las exigencias del presente,
sino también del futuro
(Cfr.Compendio de la doctrina social
de la Iglesia Católica, n. 467). Al final,
no puede hablarse de desarrollo
sostenible sin una solidaridad
intergeneracional (Cfr.Laudato si’, n.
159).

4. Laudato si’ y la ecología integral

En la Laudato si’, el Papa Francisco
aborda temas como el cambio
climático, la cuestión del agua, la
pérdida de la biodiversidad, la
degradación social, la tecnología, el
destino común de los bienes, la
globalización, la justicia entre
generaciones y el diálogo entre
religión y ciencia.

Además, el Papa nos propone pensar
en los distintos aspectos de una

https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/justpeace/documents/rc_pc_justpeace_doc_20060526_compendio-dott-soc_sp.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


ecología integral, que incorpore
claramente las dimensiones
humanas y sociales (Cfr.Laudato si’,
n. 137 - 162)

Preocupado por el complejo nexo
entre crisis ambiental y pobreza, a
medida que la degradación
ambiental afecta principalmente a
los más desfavorecidos, el Papa
subraya la necesidad de guiarnos por
criterios de justicia y caridad en los
ámbitos ambientales, sociales,
culturales y económicos.

El Papa Francisco nos invita, en fin, a
una conversión ecológica “que
implica dejar brotar todas las
consecuencias de su encuentro con
Jesucristo en las relaciones con el
mundo que los rodea. Vivir la
vocación de ser protectores de la
obra de Dios es parte esencial de una
existencia virtuosa, no consiste en
algo opcional ni en un aspecto

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


secundario de la experiencia
cristiana” (Laudato si’, n. 217).

Te puede interesar:

· Diez consejos del Papa Francisco
para cuidar el medioambiente

· San Josemaría y el amor a la
creación

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/que-dice-
iglesia-sobre-ecologia/ (19/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://opusdei.org/es-es/article/10-consejos-del-papa-francisco-para-cuidar-el-medioambiente/
https://opusdei.org/es-es/article/10-consejos-del-papa-francisco-para-cuidar-el-medioambiente/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-y-el-amor-a-la-creacion/
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-y-el-amor-a-la-creacion/
https://opusdei.org/es-ve/article/que-dice-iglesia-sobre-ecologia/
https://opusdei.org/es-ve/article/que-dice-iglesia-sobre-ecologia/
https://opusdei.org/es-ve/article/que-dice-iglesia-sobre-ecologia/

	¿Qué dice la Iglesia sobre la ecología?

