
opusdei.org

Libro electrónico: El
Papa Francisco en
Myanmar y
Bangladés

Libro con las intervenciones del
Papa Francisco durante su viaje
apostólico a Myanmar y
Bangladés (26.XI-2.XII).
Disponible en formato PDF,
ePub y Mobi. También se puede
descargar en iTunes y en
Google Play Books.

02/12/2017



ePub ► El Papa Francisco en
Myanmar y Bangladés

Mobi ► El Papa Francisco en
Myanmar y Bangladés

PDF ► El Papa Francisco en
Myanmar y Bangladés

iTunes ► El Papa Francisco en
Myanmar y Bangladés

Google Play Books ► El Papa
Francisco en Myanmar y Bangladés

Domingo, 26 de noviembre de 2017

• Salida en avión desde el aeropuerto
de Roma/Fiumicino hacia Rangún

• Encuentro con los periodistas
durante el vuelo a Myanmar

Lunes, 27 de noviembre de 2017

https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-myanmar-banglades.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-myanmar-banglades.epub
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-myanmar-banglades.mobi
https://multimedia.opusdei.org/epub/es/papa-francisco-myanmar-banglades.mobi
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/papa-francisco-myanmar-banglades.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pdf/es/papa-francisco-myanmar-banglades.pdf
https://itunes.apple.com/book/el-papa-francisco-en-myanmar-y-banglad%C3%A9s/id1320791706
https://itunes.apple.com/book/el-papa-francisco-en-myanmar-y-banglad%C3%A9s/id1320791706
https://play.google.com/store/books/details?id=AT9BDwAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=AT9BDwAAQBAJ


• Recibimiento oficial

Martes, 28 de noviembre de 2017

• Encuentro con los líderes religiosos
de Myanmar en el arzobispado de
Rangún

• Naipyidó: Ceremonia de bienvenida
en el Palacio Presidencial

• Visita de cortesía al Presidente

• Encuentro con la Consejera de
Estado y Ministra de Asuntos
Exteriores

• Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el International
Convention Centre

Miércoles, 29 de noviembre de 2017

• Rangún: Santa Misa en la
Kyaikkasan Ground



• Encuentro con el Consejo Supremo
de la Sangha de los monjes budistas
en el Kaba Aye Centre

• Encuentro con los obispos de
Myanmar en un salón de la Catedral
de Santa María

Jueves, 30 de noviembre de 2017

• Santa Misa con los jóvenes en la
Catedral de Santa María

• Despedida oficial en el aeropuerto
internacional de Rangún. Salida en
avión hacia Daca, Bangladés

• Daca: Ceremonia de bienvenida

• Visita al monumento de los
Mártires Nacionales de Savar

• Homenaje al Padre de la Patria en
el Bangabandhu Memorial Museum
y firma del Libro de honor

• Visita de cortesía al Presidente en el
Palacio Presidencial



• Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el Palacio
Presidencial

Viernes, 1 de diciembre de 2017

• Santa Misa y ordenación sacerdotal
en el Suhrawardy Udyan Park

• Visita del Primer Ministro en la
Nunciatura Apostólica

• Visita a la Catedral

• Palabras improvisadas del Santo
Padre a los fieles reunidos fuera de la
Catedral

• Encuentro con los obispos de
Bangladés en el Hogar para
sacerdotes jubilados

• Encuentro interreligioso y
ecuménico por la paz en el jardín del
arzobispado

Sábado, 2 de diciembre de 2017



• Visita privada a la Casa Madre
Teresa de Tejgaon

• Encuentro con los sacerdotes,
religiosos, consagrados, seminaristas
y novicias en la iglesia del Santo
Rosario

• Visita al cementerio parroquial y a
la antigua iglesia del Santo Rosario

• Encuentro con los jóvenes en el
Notre Dame College de Daca

• Despedida oficial en el aeropuerto
internacional de Daca. Salida en
avión hacia Roma/Fiumicino

Encuentro con los líderes
religiosos de Myanmar en el
arzobispado de Rangún

En primer lugar, muchas gracias por
haber venido. Quizás tendría que



haber ido yo a visitar a cada uno de
ustedes, pero ustedes han sido
generosos y me ahorraron el trabajo.
Gracias.

En el momento en que ustedes
hablaban me vino a la mente una
oración, una oración que rezamos a
menudo, tomada del Libro de los
Salmos: «Qué hermoso es ver a los
hermanos unidos». Unidos no quiere
decir iguales. La unidad no es
uniformidad, aun dentro de la
misma confesión. Cada uno tiene sus
valores, sus riquezas, y también sus
deficiencias.

Somos todos diferentes y cada
confesión tiene sus riquezas, sus
tradiciones, sus riquezas para dar,
para compartir. Y esto solamente
puede ser si se vive en paz. Y la paz
se construye en el coro de las
diferencias. La unidad siempre se da
con las diferencias.



Por tres veces uno de ustedes usó la
palabra «armonía». Esa es la paz: la
armonía. Nosotros, en este tiempo
que nos toca vivir, experimentamos
una tendencia mundial hacia la
uniformidad, a hacer todo igual. Eso
es matar la humanidad. Eso es una
colonización cultural. Y nosotros
debemos entender la riqueza de
nuestras diferencias ―étnicas,
religiosas, populares―, y desde esas
diferencias se da el diálogo. Y desde
esas diferencias uno aprende del
otro, como hermanos… Como
hermanos que se van ayudando a
construir este País, que incluso
geográficamente tiene tantas
riquezas y diferencias. La naturaleza
en Myanmar ha sido muy rica en las
diferencias. No tengamos miedo a las
diferencias. Uno es nuestro Padre,
nosotros somos hermanos.
Querámonos como hermanos. Y si
discutimos entre nosotros, que sea
como hermanos. Que enseguida se
reconcilian. Siempre vuelven a ser



hermanos. Yo pienso que sólo así se
construye la paz.

Yo les agradezco que ustedes hayan
venido a visitarme. Pero soy yo el
que estoy visitando a ustedes, y
quisiera al menos que
espiritualmente tuvieran esa visita:
la de un hermano más.

Gracias. Construyan la paz. No se
dejen igualar por la colonización de
culturas. La verdadera armonía
divina se hace a través de las
diferencias. Las diferencias son una
riqueza para la paz.

Muchas gracias. Y me permito una
oración, de hermano a hermanos.
Una antigua bendición que nos
incluye a todos: «El Señor los bendiga
y los proteja. Haga brillar su rostro
sobre ustedes y les muestre su gracia.
Les descubra su rostro y les conceda
la paz». Thank you very much!

*****



Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático

Señora Consejera de Estado,
excelentísimos miembros del
Gobierno y Autoridades Civiles,señor
Cardenal, venerados Hermanos en el
Episcopado, distinguidos miembros
del Cuerpo Diplomático, señoras y
señores:

Deseo expresar mi viva gratitud por
la amable invitación para visitar
Myanmar y agradezco a la Señora
Consejera de Estado sus cordiales
palabras.

Doy las gracias de corazón a todos
aquellos que han trabajado
incansablemente para hacer posible
esta visita. He venido especialmente
para rezar con la pequeña pero
ferviente comunidad católica de esta
nación, para confirmarla en la fe y
alentarla a seguir contribuyendo al
bien del País. Estoy muy contento de



que mi visita se realice tras el
establecimiento de relaciones
diplomáticas formales entre
Myanmar y la Santa Sede. Quiero ver
esta decisión como una señal del
compromiso de la nación para
continuar buscando el diálogo y la
cooperación constructiva dentro de
la comunidad internacional, así
como también para seguir
esforzándose en renovar el tejido de
la sociedad civil.

Quisiera además en esta visita llegar
a toda la población de Myanmar y
ofrecer una palabra de aliento a
todos aquellos que están trabajando
para construir un orden social justo,
reconciliado e inclusivo. Myanmar
ha sido bendecido con el don de una
belleza extraordinaria y de
numerosos recursos naturales, pero
su mayor tesoro es sin duda su gente,
que ha sufrido y sigue sufriendo a
causa de los conflictos civiles y de las
hostilidades que durante demasiado



tiempo han creado profundas
divisiones. Ahora que la nación está
trabajando por restaurar la paz, la
curación de estas heridas ha de ser
una prioridad política y espiritual
fundamental. Quiero expresar mi
agradecimiento al Gobierno por los
esfuerzos para afrontar este desafío,
de modo particular a través de la
Conferencia de Paz de Panglong, que
reúne a representantes de los
diversos grupos con el objetivo de
poner fin a la violencia, generar
confianza y garantizar el respeto de
los derechos de quienes consideran
esta tierra como su hogar.

En efecto, el difícil proceso de
construir la paz y la reconciliación
nacional sólo puede avanzar a través
del compromiso con la justicia y el
respeto de los derechos humanos. La
sabiduría de los antiguos ha definido
la justicia como la voluntad de
reconocer a cada uno lo que le es
debido, mientras que los antiguos



profetas la consideraban como la
base de una paz verdadera y
duradera. Estas intuiciones,
confirmadas por la trágica
experiencia de dos guerras
mundiales, condujeron a la creación
de las Naciones Unidas y a la
Declaración Universal de los
Derechos Humanos como
fundamento de los esfuerzos de la
comunidad internacional para
promover la justicia, la paz y el
desarrollo humano en todo el mundo
y para resolver los conflictos ya no
con el uso de la fuerza, sino a través
del diálogo. En este sentido, la
presencia del Cuerpo Diplomático
entre nosotros testimonia no sólo el
lugar que ocupa Myanmar entre las
naciones, sino también el
compromiso del país por mantener y
aplicar estos principios
fundamentales. El futuro de
Myanmar debe ser la paz, una paz
basada en el respeto de la dignidad y
de los derechos de cada miembro de



la sociedad, en el respeto por cada
grupo étnico y su identidad, en el
respeto por el estado de derecho y un
orden democrático que permita a
cada individuo y a cada grupo —sin
excluir a nadie— ofrecer su
contribución legítima al bien común.

En la gran tarea de reconciliación e
integración nacional, las
comunidades religiosas de Myanmar
tienen un papel privilegiado que
desempeñar. Las diferencias
religiosas no deben ser una fuente de
división y desconfianza, sino más
bien un impulso para la unidad, el
perdón, la tolerancia y una sabia
construcción de la nación. Las
religiones pueden jugar un papel
importante en la cicatrización de
heridas emocionales, espirituales y
psicológicas de todos los que han
sufrido en estos años de conflicto.
Inspirándose en esos valores
profundamente arraigados, pueden
contribuir también a erradicar las



causas del conflicto, a construir
puentes de diálogo, a buscar la
justicia y ser una voz profética en
favor de los que sufren. Es un gran
signo de esperanza el que los líderes
de las diversas tradiciones religiosas
de este país, con espíritu de armonía
y de respeto mutuo, se esfuercen en
trabajar juntos en favor de la paz,
para ayudar a los pobres y educar en
los auténticos valores humanos y
religiosos. Al tratar de construir una
cultura del encuentro y la
solidaridad, contribuyen al bien
común y sientan las bases morales
indispensables en vistas de un futuro
de esperanza y prosperidad para las
generaciones futuras.

Ese futuro está todavía en manos de
los jóvenes de la nación. Ellos son un
regalo que hay que apreciar y
alentar, una inversión que producirá
un fruto abundante si se les ofrecen
oportunidades reales de empleo y
una educación de calidad. Esta es



una exigencia urgente de justicia
intergeneracional. El futuro de
Myanmar, en un mundo
interconectado y en rápida
evolución, dependerá de la
formación de sus jóvenes, no sólo en
el campo de la técnica, sino sobre
todo en los valores éticos de la
honestidad, la integridad y la
solidaridad humana, que aseguran la
consolidación de la democracia y el
aumento de la unidad y la paz en
todos los niveles de la sociedad. La
justicia intergeneracional también
exige que las generaciones futuras
reciban en herencia un entorno
natural que no esté contaminado por
la codicia y la rapacería humana. Es
esencial que no se les robe a nuestros
jóvenes la esperanza y la posibilidad
de emplear su idealismo y su talento
en remodelar el futuro de su país, es
más, de toda la familia humana.

Señora Consejera de Estado, queridos
amigos.



En estos días, me gustaría alentar a
mis hermanos y hermanas católicos
a perseverar en su fe y a seguir
anunciando su mensaje de
reconciliación y fraternidad a través
de obras de caridad y humanitarias,
que beneficien a toda la sociedad en
su conjunto. Espero que, en
cooperación respetuosa con los
seguidores de otras religiones y de
todos los hombres y mujeres de
buena voluntad, contribuyan a abrir
una nueva era de concordia y
progreso para los pueblos de esta
querida nación. Larga vida a
Myanmar. Les agradezco su atención
y, con los mejores deseos por su
servicio al bien común, invoco sobre
ustedes los dones celestiales de
sabiduría, fortaleza y paz.

Gracias.

*****

Viaje apostólico a Myanmar: Santa
Misa



Queridos hermanos y hermanas:

Desde antes de venir a este país, he
estado esperando que llegara este
momento. Muchos de vosotros
habéis venido de lejanas y remotas
tierras montañosas, algunos incluso
a pie. Vengo como peregrino para
escuchar y aprender de vosotros, y
para ofreceros algunas palabras de
esperanza y consuelo.

La primera lectura de hoy, tomada
del libro de Daniel, nos ayuda a ver
lo limitada que era la sabiduría del
rey Baltasar y sus videntes. Ellos
sabían cómo alabar «a sus dioses de
oro y plata, de bronce y de hierro, de
madera y de piedra» (Dn 5,4), pero no
poseían la sabiduría para alabar a
Dios, en cuyas manos está nuestra
vida y nuestro aliento. Daniel, sin
embargo, tenía la sabiduría del Señor
y fue capaz de interpretar sus
grandes misterios.



El intérprete definitivo de los
misterios de Dios es Jesús. Él es la
sabiduría de Dios en persona (cf.1 Co
1,24). Jesús no nos enseñó su
sabiduría con largos discursos o
grandes demostraciones de poder
político o terreno, sino entregando su
vida en la cruz. A veces podemos
caer en la trampa de confiar en
nuestra propia sabiduría, pero la
verdad es que podemos fácilmente
desorientarnos. En esos momentos,
debemos recordar que tenemos ante
nosotros una brújula segura: el Señor
crucificado. En la cruz, encontramos
la sabiduría que puede guiar
nuestras vidas con la luz que
proviene de Dios.

Desde la cruz también nos llega la 
curación. Allí, Jesús ofreció sus
heridas al Padre por nosotros, las
heridas que nos han curado (cf. 1 Pe
2,4). Que siempre tengamos la
sabiduría de encontrar en las heridas
de Cristo la fuente de toda curación.



Sé que muchos en Myanmar llevan
las heridas de la violencia, heridas
visibles e invisibles. Existe la
tentación de responder a estas
heridas con una sabiduría mundana
que, como la del rey en la primera
lectura, está profundamente
equivocada. Pensamos que la
curación pueda venir de la ira y de la
venganza. Sin embargo, el camino de
la venganza no es el camino de Jesús.

El camino de Jesús es radicalmente
diferente. Cuando el odio y el
rechazo lo condujeron a la pasión y a
la muerte, él respondió con perdón y
compasión. En el Evangelio de hoy, el
Señor nos dice que, al igual que él,
también nosotros podemos
encontrar rechazo y obstáculos, sin
embargo él nos dará una sabiduría a
la que nadie puede resistir (cf. Lc
21,15). Está hablando del Espíritu
Santo, gracias al cual el amor de Dios
ha sido derramado en nuestros
corazones (Rm 5, 5). Con el don de su



Espíritu, Jesús nos hace capaces de
ser signos de su sabiduría, que vence
a la sabiduría de este mundo, y de su
misericordia, que alivia incluso las
heridas más dolorosas.

En la víspera de su pasión, Jesús se
entregó a sus apóstoles bajo los
signos del pan y del vino. En el don
de la Eucaristía, no sólo
reconocemos, con los ojos de la fe, el
don de su cuerpo y de su sangre, sino
que también aprendemos cómo 
encontrar descanso en sus heridas, y a
ser purificados allí de todos nuestros
pecados y de nuestros caminos
errados. Queridos hermanos y
hermanas, que encontrando refugio
en las heridas de Cristo, podáis
saborear el bálsamo saludable de la
misericordia del Padre y encontrar la
fuerza para llevarlo a los demás,
para ungir cada herida y recuerdo
doloroso. De esta manera, seréis
testigos fieles de la reconciliación y la
paz, que Dios quiere que reine en



todos los corazones de los hombres y
en todas las comunidades.

Sé que la Iglesia en Myanmar ya está
haciendo mucho para llevar a otros
el bálsamo saludable de la
misericordia de Dios, especialmente
a los más necesitados. Hay muestras
claras de que, incluso con medios
muy limitados, muchas comunidades
anuncian el Evangelio a otras
minorías tribales, sin forzar ni
coaccionar, sino siempre invitando y
acogiendo. En medio de tanta
pobreza y dificultades, muchos de
vosotros ofrecéis ayuda práctica y
solidaridad a los pobres y a los que
sufren. Con el servicio diario de
vuestros obispos, sacerdotes,
religiosos y catequistas, y en
particular a través de la encomiable
labor de la Catholic Karuna Myanmar
y de la generosa asistencia
proporcionada por las Obras
Misionales Pontificias, la Iglesia en
este país está ayudando a un gran



número de hombres, mujeres y
niños, sin distinción de religión u
origen étnico. Soy testigo de que la
Iglesia aquí está viva, que Cristo está
vivo y está aquí con vosotros y con
vuestros hermanos y hermanas de
otras comunidades cristianas. Os
animo a seguir compartiendo con los
demás la valiosa sabiduría que
habéis recibido, el amor de Dios que
brota del corazón de Jesús.

Jesús quiere dar esta sabiduría en
abundancia. Él recompensará
ciertamente vuestra labor de
sembrar semillas de curación y
reconciliación en vuestras familias,
comunidades y en toda la sociedad
de esta nación. ¿No nos dijo él que
nadie se puede resistir a su sabiduría
(cf. Lc 21,15)? Su mensaje de perdón
y misericordia se sirve de una lógica
que no todos querrán comprender y
que encontrará obstáculos. Sin
embargo, su amor revelado en la
cruz, en definitiva, nadie lo puede



detener. Es como un GPS
espiritualque nos guía de manera
inexorable hacia la vida íntima de
Dios y el corazón de nuestro prójimo.

La Santísima Virgen María siguió a
su Hijo hasta la oscura montaña del
Calvario y nos acompaña en cada
paso de nuestro viaje terrenal. Que
ella nos obtenga la gracia de ser
mensajeros de la verdadera
sabiduría, profundamente
misericordiosos con los necesitados,
con la alegría que proviene de 
encontrar descanso en las heridas de
Jesús, que nos amó hasta el final.

Que Dios os bendiga a todos. Que
Dios bendiga a la Iglesia en
Myanmar. Que él bendiga a esta
tierra con su paz. Que Dios bendiga a
Myanmar.

*****



Encuentro con el Consejo Supremo
de la Sangha de los monjes
budistas en el Kaba Aye Centre

Es una gran alegría para mí estar hoy
con vosotros. Agradezco al Ven.
Bhaddanta Kumarabhivamsa,
Presidente del Comité de Estado
Sangha Maha Nayaka, por sus
palabras de bienvenida y por el
esfuerzo realizado para organizar mi
visita hoy aquí. Los saludo a todos, y
agradezco de modo particular la
presencia de Su Excelencia Thura
Aung Ko, Ministro para los Asuntos
Religiosos y la Cultura.

Nuestro encuentro es una ocasión
importante para renovar y reforzar
los lazos de amistad y de respeto que
unen a los budistas y a los católicos.
Es también una oportunidad para
reafirmar nuestro compromiso por
la paz, el respeto de la dignidad
humana y la justicia para todos los
hombres y mujeres. No sólo en



Myanmar, sino también en todo el
mundo, las personas necesitan que
los líderes religiosos den este
testimonio común. Porque, cuando
nosotros hablamos con una sola voz,
afirmando el valor perenne de la
justicia, de la paz y de la dignidad
fundamental de todo ser humano,
ofrecemos una palabra de esperanza.
Ayudamos a los budistas, a los
católicos y a todos a luchar por
alcanzar una mayor armonía en sus
comunidades.

En todas las épocas, la humanidad ha
experimentado injusticias,
momentos de conflicto y
desigualdades entre las personas. En
nuestro tiempo, estas dificultades
parecen ser particularmente graves.
Las heridas causadas por los
conflictos, la pobreza y la opresión
persisten, y crean nuevas divisiones,
aunque la sociedad haya alcanzado
un gran progreso tecnológico y las
personas en el mundo sean cada vez



más conscientes de que comparten la
misma naturaleza humana y el
mismo destino. Frente a estos
desafíos, jamás debemos
resignarnos. Sobre las bases de
nuestras respectivas tradiciones
espirituales, sabemos que existe un
camino que nos permite avanzar,
que lleva a la curación, a la mutua
comprensión y al respeto. Un camino
basado en la compasión y en el amor.

Manifiesto mi estima a todos los que
en Myanmar viven según las
tradiciones religiosas del Budismo. A
través de las enseñanzas de Buda, y
el testimonio elocuente de muchos
monjes y monjas, la gente de esta
tierra ha sido formada en los valores
de la paciencia, de la tolerancia y del
respeto por la vida, así como en una
espiritualidad atenta y
profundamente respetuosa de
nuestro medio ambiente. Como
sabemos, estos valores son esenciales
para un desarrollo integral de la



sociedad, a partir de la familia, que
es la unidad más pequeña pero más
esencial, para luego extenderse a la
red de relaciones que nos ponen en
estrecha conexión —relaciones
enraizadas en la cultura, en la
pertenencia étnica y nacional, pero
en definitiva enraizadas en la
pertenencia a la misma naturaleza
humana. En una auténtica cultura
del encuentro, estos valores
fortalecen a nuestras comunidades y
las ayudan para que puedan
iluminar al conjunto de la sociedad
con esa luz tan necesaria.

El gran desafío de nuestros días es el
de ayudar a las personas a que se
abran a la trascendencia. A que sean
capaces de mirar en su interior y de
conocerse a sí mismas de manera
que puedan reconocer la
interconexión recíproca con los
demás. Darse cuenta de que no
podemos permanecer aislados los
unos de los otros. Si debemos estar



unidos, como es nuestro propósito, es
necesario superar todas las formas
de incomprensión, de intolerancia,
de prejuicio y de odio. ¿Cómo
podemos hacerlo? Las palabras de
Buda nos ofrecen a todos una guía:
«Conquista al hombre airado
mediante el amor; conquista al
hombre de mala voluntad mediante
la bondad; conquista al avaro
mediante la generosidad; conquista
al mentiroso mediante la
verdad» (Dhammapada, XVII, 223).
Son sentimientos parecidos a los que
se expresan en la oración atribuida a
san Francisco de Asís: «Señor, hazme
instrumento de tu paz. Que donde
hay odio, yo ponga el amor. Que
donde hay ofensa, yo ponga el
perdón […]. Que donde hay tinieblas,
yo ponga la luz. Que donde hay
tristeza, yo ponga la alegría».

Que esta sabiduría siga animando
todos los esfuerzos que se realizan
para promover la paciencia y la



comprensión, y para curar las
heridas de los conflictos que a lo
largo de los años han dividido a
personas de distintas culturas, etnias
y convicciones religiosas. Estos
esfuerzos no son sólo prerrogativas
de los líderes religiosos, ni
competencia exclusiva del Estado. Al
contrario, la sociedad en su conjunto,
todos aquellos que viven en la
comunidad, son los que deben
compartir la tarea de superar el
conflicto y la injusticia. Sin embargo,
los líderes civiles y religiosos tienen
la responsabilidad propia de
garantizar que cada voz sea
escuchada, de forma que se puedan
comprender con claridad y
confrontar en un espíritu de
imparcialidad y de recíproca
solidaridad los desafíos y las
necesidades del momento presente.
Felicito al Panglong Peace Conference
por el trabajo que está desarrollando
en este ámbito, y ruego para que los
que guían este esfuerzo puedan



seguir promoviendo una mayor
participación de todos los que viven
en Myanmar. Esto ayudará al
compromiso de avanzar en la paz, la
seguridad y una prosperidad que
incluya a todos.

Ciertamente, para que estos
esfuerzos produzcan frutos
duraderos, se necesitará una mayor
cooperación entre los líderes
religiosos. A este respecto, deseo que
sepáis que la Iglesia Católica es un
interlocutor disponible. Los
momentos de encuentro y de diálogo
entre los líderes religiosos
demuestran que son un factor
importante en la promoción de la
justicia y de la paz en Myanmar. Sé
que el pasado mes de abril la
Conferencia de los Obispos Católicos
ha organizado un encuentro de dos
días sobre la paz, en el que han
participado los líderes de las
diferentes comunidades religiosas,
junto a embajadores y



representantes de agencias no
gubernamentales. Estos encuentros
son esenciales para profundizar en el
conocimiento recíproco y afirmar los
lazos que nos unen y nuestro destino
común. La justicia auténtica y la paz
consolidada se alcanzan sólo cuando
están garantizadas para todos.

Queridos amigos, que los budistas y
los católicos caminemos juntos a lo
largo de este sendero de curación, y
trabajemos hombro con hombro por
el bien de cada uno de los habitantes
de esta tierra. En las Escrituras
Cristianas, el apóstol Pablo anima a
sus oyentes a alegrarse con los que
están alegres, y a llorar con los que
lloran (cf. Rm 12,15), llevando con
humildad los unos las cargas de los
otros (cf. Ga 6,2). En nombre de mis
hermanos y hermanas católicos,
expreso nuestra disponibilidad para
seguir caminando con vosotros y
sembrar semillas de paz y de



curación, de compasión y de
esperanza en esta tierra.

Os doy las gracias nuevamente por
haberme invitado a estar hoy aquí
con vosotros. Invoco sobre todos la
bendición divina de la alegría y de la
paz.

*****

Encuentro con los obispos de
Myanmar

Eminencia, queridos hermanos en el
episcopado:

Para todos nosotros ha sido una
jornada llena, pero de gran alegría. 
Esta mañana hemos celebrado la
Eucaristía junto a los fieles
provenientes de todos los rincones
del País y por la tarde hemos
encontrado a los líderes de la
comunidad budista mayoritaria. Me
gustaría que nuestro encuentro de
esta tarde fuera un momento de

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2017/11/29/messa-yangon.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2017/11/29/messa-yangon.html


serena gratitud por estas bendiciones
y de reflexión tranquila sobre las
alegrías y los desafíos de vuestro
ministerio de Pastores de la grey de
Cristo en este País. Agradezco a
Mons. Félix [Lian Khen Thang] por
las palabras de saludo que en vuestro
nombre me ha dirigido. A todos os
abrazo con gran afecto en el Señor.

Quisiera ordenar mis pensamientos
en torno a tres palabras: sanación, 
acompañamiento yprofecía.

La primera, sanación. El Evangelio
que predicamos es sobre todo un
mensaje de sanación, reconciliación
y paz. Mediante la sangre de Cristo
en la cruz, Dios ha reconciliado el
mundo consigo y nos ha invitado a
ser mensajeros de esta gracia
sanadora, gracia de curación. Aquí
en Myanmar, este mensaje tiene un
eco particular, puesto que el País está
trabajando para superar divisiones
profundamente enraizadas y para



construir la unidad nacional.
Vuestras comunidades llevan las
marcas de este conflicto y han dado
testigos valientes de la fe y de las
antiguas tradiciones; para vosotros,
por tanto, la predicación del
Evangelio no debe ser sólo una
fuente de consolación y de fortaleza,
sino también una llamada a
favorecer la unidad, la caridad y la
sanación en la vida del pueblo. La
unidad que compartimos y
celebramos nace de la diversidad —
no olvidéis esto, nace de la
diversidad—; esta valora las
diferencias entre las personas como
fuente de enriquecimiento mutuo y
de crecimiento; los llama a vivir
unidos en una cultura del encuentro
y la solidaridad.

Que experimentéis constantemente
en vuestro ministerio episcopal la
guía y la ayuda del Señor,
empeñándoos en favorecer la
sanación y la comunión en cada



ámbito de la vida de la Iglesia, de
modo que el santo Pueblo de Dios,
vuestra grey, por medio de su
ejemplo de perdón y de amor
reconciliador, pueda ser sal y luz
para todos los corazones que aspiran
a esa paz que el mundo no puede
dar. La comunidad católica en
Myanmar puede estar orgullosa de
su testimonio profético de amor a
Dios y al prójimo, que se expresa en
el compromiso con los pobres, con
los que están privados de derechos y
sobre todo, en este tiempo, con tantos
desplazados que, por así decirlo,
yacen heridos a los bordes del
camino. Os pido que trasmitáis mi
agradecimiento a todos los que, como
el Buen Samaritano, trabajan con
generosidad para llevar el bálsamo
de la sanación a quienes lo necesitan,
sin tener en cuenta la religión ni la
etnia.

Vuestro ministerio de sanación
encuentra una expresión particular



en el compromiso con el diálogo
ecuménico y la colaboración
interreligiosa. Pido para que vuestros
esfuerzos continuos en la
construcción de puentes de diálogo y
en la unión con los seguidores de
otras religiones, a fin de tejer una red
de relaciones pacíficas, produzcan
frutos abundantes para la
reconciliación de la vida del País. La
conferencia de paz interreligiosa que
tuvo lugar en Yangon la pasada
primavera es un testimonio
importante, ante el mundo, de la
determinación de las religiones para
vivir en paz y rechazar cualquier
acto de violencia y de odio
perpetrado en nombre de la religión.

En esta sanación se debe recordar
que la Iglesia es un «hospital de
campaña». Curar, curar las heridas,
curar las almas, curar. Esta es
vuestra primera misión, curar, curar
a los heridos.



La segunda palabra que os propongo
esta tarde es acompañamiento. Un
buen pastor está constantemente 
presente ante su grey, conduciéndola
mientras camina junto a ella. Como
me gusta decir, el pastor debería oler
a oveja; pero también el olor a Dios,
no os olvidéis, también el olor a Dios.
En estos tiempos estamos llamados a
ser una «Iglesia en salida» para
llevar la luz de Cristo a cada periferia
(cf. Evangelii gaudium, 20). En cuanto
Obispos, vuestras vidas y vuestro
ministerio están llamados a
conformarse a este espíritu de
compromiso misionero, sobre todo a
través de las visitas pastorales
regulares a las parroquias y las
comunidades que forman vuestras
Iglesias locales. Este es un medio
privilegiado para que, como padres
premurosos, acompañéis a vuestros
sacerdotes en el compromiso
cotidiano por hacer crecer la grey en
santidad, fidelidad y espíritu de
servicio. He hablado de acompañar a

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


los sacerdotes: Estad cerca de los
sacerdotes, no olvidéis que el
prójimo más cercano que el obispo
tiene es el sacerdote. Que cada
sacerdote no sólo sepa, sino que
sienta que tiene un padre en el
obispo.

Por gracia de Dios, la Iglesia en
Myanmar ha heredado de quienes
trajeron el Evangelio a esta tierra
una fe sólida y un ferviente afán
misionero. Sobre estos firmes
fundamentos, y en comunión con los
presbíteros y los religiosos, seguid
inculcando al laicado el espíritu de
un auténtico discipulado misionero,
buscando una sabia inculturación del
mensaje evangélico en la vida
cotidiana y en las tradiciones de
vuestras comunidades locales. A este
respecto, la cooperación de los
catequistas es esencial; su
enriquecimiento formativo debe
continuar siendo una prioridad para
vosotros. Y no olvidéis que, en cada



parroquia, los catequistas son los
pilares de la evangelización.

Sobre todo, quisiera pediros un
esfuerzo especial para acompañar a
los jóvenes. Ocupaos de su formación
en los sanos principios morales, que
los guíen para afrontar los desafíos
de un mundo amenazado por las
colonizaciones ideológicas y
culturales. El próximo Sínodo de los
Obispos no sólo se referirá a estos
aspectos, sino que interpelará
directamente a los jóvenes,
escuchando sus historias e
involucrándolos en un
discernimiento común sobre cómo
proclamar mejor el Evangelio en los
próximos años. Una de las grandes
bendiciones de la Iglesia de
Myanmar es su juventud y, en
particular, el número de
seminaristas y de jóvenes religiosos.
Por esto, demos gracias a Dios.
Siguiendo el espíritu del Sínodo, por
favor, involucradlos y sostenedlos en



su camino de fe, porque están
llamados, a través de su idealismo y
entusiasmo, a ser evangelizadores
alegres y convincentes de sus
coetáneos.

Mi tercera palabra para vosotros es 
profecía. La Iglesia de Myanmar
testimonia cotidianamente el
Evangelio gracias a sus obras
educativas y caritativas, su defensa
de los derechos humanos, su
respaldo a los principios
democráticos. Poned a la comunidad
católica en condiciones de seguir
teniendo un papel constructivo en la
vida de la sociedad, haciendo
escuchar vuestra voz en cuestiones
de interés nacional, insistiendo
particularmente en el respeto de la
dignidad y los derechos de todos,
especialmente de los más pobres y
vulnerables. Estoy convencido de
que la estrategia pastoral
quinquenal, que la Iglesia ha
desarrollado dentro del más amplio



contexto de la construcción del
Estado, dará frutos abundantes no
sólo para el futuro de las
comunidades locales, sino también
para todo el País. Me refiero de modo
especial a la necesidad de proteger el
ambiente y de asegurar un correcto
uso de los ricos recursos naturales
del País en beneficio de las
generaciones futuras. La protección
del don divino de la creación no
puede separarse de una sana
ecología humana y social. En efecto,
«el auténtico cuidado de nuestra
propia vida y de nuestras relaciones
con la naturaleza es inseparable de la
fraternidad, la justicia y la fidelidad a
los demás» (Laudato si’, 70).

Queridos hermanos en el episcopado,
doy las gracias a Dios por este
momento de comunión y ruego para
que este estar juntos nos refuerce en
el compromiso de ser pastores fieles
y servidores de la grey que Cristo nos
ha confiado. Sé que vuestro

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#70


ministerio es arduo y que, junto con
vuestros sacerdotes, fatigáis a
menudo bajo «el peso del día y el
bochorno» (Mt 20,12). Os exhorto a
mantener el equilibrio en la salud
física sin olvidar la espiritual, en
preocuparos de modo paternal por la
salud de vuestros sacerdotes.

Y hablando de salud espiritual,
recuerdan la primera obligación del
obispo. Cuando los primeros
cristianos recibieron las quejas de los
helenistas porque no estaban bien
atendidas sus viudas y sus hijos, se
reunieron los apóstoles e
«inventaron» los diáconos. Y Pedro
anunció esta noticia y comunicó
también la obligación que tiene el
obispo diciendo así: «Nosotros nos
dedicaremos a la oración y al
servicio de la palabra» (cf. Hch 6,1-6).
La oración es el primer deber del
Obispo. Cada uno de nosotros,
obispos, tendrá que preguntarse, al
final de la jornada, en el examen de



conciencia: «¿Cuántas horas he
rezado hoy?".

Queridos hermanos, os exhorto a
mantener el equilibrio entre la salud
física y espiritual. Sobre todo, os
animo a crecer cada día en la oración
y en la experiencia del amor
reconciliador de Dios, porque es la
base de vuestra identidad sacerdotal,
la garantía de la solidez de vuestra
predicación y la fuente de la caridad
pastoral con la que conducís al
Pueblo de Dios por senderos de
santidad y de verdad. Con gran
afecto invoco la gracia del Señor
sobre vosotros, los sacerdotes, los
religiosos y todos los laicos de
vuestras Iglesias locales. Os pido, por
favor, que no os olvidéis de rezar por
mí.

Y ahora os invito a rezar todos
juntos, vosotros en birmano y yo en
español, el Ave María a la Virgen.

[Dios te salve María]



Que os bendiga Dios todopoderoso,
Padre, Hijo y Espíritu Santo.

*****

Santa Misa con los jóvenes en la
Catedral de Santa María

A punto de concluir mi visita a
vuestro hermoso país, me uno a
vuestra acción de gracias a Dios por
tantos dones que nos ha concedido
en estos días. Mirándoos a vosotros,
jóvenes de Myanmar, y a todos los
que desde otros lugares se unen a
nosotros, quisiera compartir con
vosotros una frase de la primera
lectura de hoy que resuena en mi
interior. Está tomada del profeta
Isaías, y san Pablo la repitió en su
carta a la joven comunidad cristiana
de Roma. Escuchemos una vez más
esas palabras: «¡Qué hermosos los
pies de los que anuncian la Buena
Noticia del bien!» (Rm 10,15; cf.Is
52,7).



Queridos jóvenes de Myanmar,
después de haber escuchado vuestras
voces y haberos oído cantar hoy, os
aplico a vosotros esas palabras. Sí,
son hermosos vuestros pasos; vuestra
presencia es hermosa y alentadora,
porque nos traéis «buenas noticias»,
la buena nueva de vuestra juventud,
de vuestra fe y de vuestro
entusiasmo. Así es, vosotros sois una
buena noticia, porque sois signos
concretos de la fe de la Iglesia en
Jesucristo, que nos hace
experimentar un gozo y una
esperanza que nunca morirán.

Algunos se preguntan cómo es
posible hablar de buenas noticias
cuando tantas personas a nuestro
alrededor están sufriendo. ¿Dónde
están las buenas noticias cuando hay
tanta injusticia, pobreza y miseria
que proyectan su sombra sobre
nosotros y nuestro mundo? Quiero
que de aquí salga un mensaje muy
claro. Quiero que la gente sepa que



vosotros, muchachos y muchachas de
Myanmar, no tenéis miedo a creer en
la buena noticia de la misericordia
de Dios, porque esta tiene un nombre
y un rostro: Jesucristo. Como
mensajeros de esta buena nueva,
estáis listos para llevar una palabra
de esperanza a la Iglesia, a vuestro
país y al mundo en general. Estáis
dispuestos a llevar la Buena Noticia a
vuestros hermanos y hermanas que
sufren y que necesitan vuestras
oraciones y vuestra solidaridad, pero
también vuestra pasión por los
derechos humanos, por la justicia y
porque crezcan el amor y la paz que
Jesús nos da.

Quiero también plantearos un
desafío. ¿Escuchasteis con atención
la primera lectura? Allí, san Pablo
repite tres veces la palabra «sin». Es
una palabra sencilla, pero que nos
hace pensar sobre nuestro papel en
el proyecto de Dios. En efecto, Pablo
propone tres preguntas que yo



quiero dirigir a cada uno de vosotros
personalmente. La primera, ¿cómo
puede alguien creer en el Señor sin
haber oído hablar de él? La segunda,
¿cómo puede alguien oír hablar del
Señor sin un mensajero que lo
anuncie? Y la tercera, ¿cómo puede
haber un mensajero sin ser enviado?
(cf. Rm 10,14-15).

Me gustaría que todos vosotros
pensarais profundamente en estas
preguntas. ¡Pero no tengáis miedo!
Como buen «padre» (¡aunque mejor
sería decir «abuelo»!), no quiero
dejaros solos ante estas preguntas.
Permitidme que os ofrezca algunas
ideas que puedan guiaros en el
camino de fe y ayudaros a discernir
qué es lo que el Señor os está
pidiendo.

La primera pregunta de san Pablo es:
«¿Cómo puede alguien creer en el
Señor sin haber oído hablar de él?».
Nuestro mundo está lleno de ruidos y



distracciones, que pueden apagar la
voz de Dios. Para que otros se sientan
llamados a escucharlo y a creer en él,
necesitan descubrirlo en personas
que sean auténticas. Personas que
sepan escuchar. Seguro que vosotros
queréis ser genuinos. Pero sólo el
Señor os puede ayudar a serlo. Por
eso hablad con él en la oración.
Aprended a escuchar su voz,
hablándole con calma desde lo más
profundo de vuestro corazón.

Pero hablad también con los santos,
nuestros amigos del cielo que nos
sirven de ejemplo. Como san Andrés,
cuya fiesta celebramos hoy. Andrés
fue un sencillo pescador que acabó
siendo un gran mártir, un testigo del
amor de Jesús. Pero antes de llegar a
ser mártir, cometió sus errores, tuvo
que ser paciente y aprender
gradualmente a ser un verdadero
discípulo de Cristo. Así que no
tengáis miedo de aprender de
vuestros propios errores. Dejad que



los santos os guíen hacia Jesús y os
enseñen a poner vuestras vidas en
sus manos. Sabed que Jesús está
lleno de misericordia. Por lo tanto, 
compartid con él todo lo que lleváis en
vuestros corazones: vuestros miedos
y preocupaciones, así como vuestros
sueños y esperanzas. Cultivad la vida
interior, como cuidaríais un jardín o
un campo. Esto lleva tiempo;
requiere paciencia. Pero al igual que
un agricultor sabe esperar que lo
cultivado crezca, así también a
vosotros, si sabéis esperar, el Señor
os hará dar mucho fruto, un fruto
que luego podréis compartir con los
demás.

La segunda pregunta de Pablo es:
«¿Cómo van a oír hablar de Jesús sin
un mensajero que lo anuncie?». Esta
es una gran tarea encomendada de
manera especial a los jóvenes: ser
«discípulos misioneros», mensajeros
de la buena noticia de Jesús, sobre
todo para vuestros compañeros y



amigos. No tengáis miedo de hacer
lío, de plantear preguntas que hagan
pensar a la gente. Y no os preocupéis
si a veces sentís que sois pocos y
dispersos. El Evangelio siempre crece
a partir de pequeñas raíces. Por eso
haceos oír. Os pido que gritéis, pero
no con vuestras voces, no, quiero que
gritéis, para ser con vuestra vida, con
vuestros corazones, signos de
esperanza para los que están
desanimados, una mano tendida
para el enfermo, una sonrisa
acogedora para el extranjero, un
apoyo solícito para el que está solo.

La última pregunta de Pablo es:
«¿Cómo puede haber un mensajero
sin que sea enviado?». Al final de
esta Misa, todos seremos enviados,
para llevar con nosotros los dones
que hemos recibido y compartirlos
con los demás. Esto puede provocar
un poco de desánimo, ya que no
siempre sabemos a dónde nos puede
enviar Jesús. Pero él nunca nos



manda sin caminar al mismo tiempo
a nuestro lado, y siempre un poquito
por delante de nosotros, para
llevarnos a nuevas y maravillosas
partes de su reino.

¿Cómo envía nuestro Señor a san
Andrés y a su hermano Simón Pedro
en el Evangelio de hoy?
«¡Seguidme!», les dice (Mt 4,19). Eso
es lo que significa ser enviado: seguir
a Cristo, y no lanzarnos por delante
con nuestras propias fuerzas. El
Señor invitará a algunos de vosotros
a seguirlo como sacerdotes, y de esta
forma convertirse en «pescadores de
hombres». A otros los llamará a la
vida religiosa, a otros a la vida
matrimonial, a ser padres y madres
amorosos. Cualquiera que sea
vuestra vocación, os exhorto: ¡sed
valientes, sed generosos y, sobre
todo, sed alegres!

Aquí, en esta hermosa Catedral
dedicada a la Inmaculada



Concepción de Nuestra Señora, os
animo a que miréis a María. Cuando
ella respondió «sí» al mensaje del
ángel, era joven, como vosotros. Sin
embargo, tuvo el valor de confiar en
la «buena noticia» que había
escuchado, y de traducirla en una
vida de consagración fiel a su
vocación, de entrega total de sí y
completa confianza en los cuidados
amorosos de Dios. Que siguiendo el
ejemplo de María, llevéis a Jesús y su
amor a los demás con sencillez y
valentía.

Queridos jóvenes, con gran afecto os
encomiendo a vosotros y a vuestras
familias a su maternal intercesión. Y
os pido, por favor, que os acordéis de
rezar por mí.

Dios bendiga a Myanmar [Myanmar
pyi ko Payarthakin Kaung gi pei pa
sei]

*****



Encuentro con las autoridades, la
sociedad civil y el Cuerpo
Diplomático en el Palacio
Presidencial

Señor Presidente,distinguidas
autoridades del Estado y autoridades
civiles, señor Cardenal, hermanos
Obispos, miembros del Cuerpo
Diplomático, señoras y señores:

Al comienzo de mi estancia en
Bangladesh, quisiera darle las
gracias, señor Presidente, por la
amable invitación a visitar este país
y por sus cordiales palabras de
bienvenida. Vengo siguiendo los
pasos de dos de mis predecesores, el 
Papa Pablo VI y el Papa Juan Pablo II,
para orar con mis hermanos y
hermanas católicos y ofrecerles un
mensaje de afecto y aliento.
Bangladesh es un estado joven, sin
embargo siempre ha ocupado un
lugar especial en el corazón de los
Papas, quienes desde el principio han

https://w2.vatican.va/content/paul-vi/es/travels/documents/asia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/travels/1986/travels/documents/trav_australia.html


mostrado su solidaridad con este
pueblo, acompañándolo en la
superación de las adversidades
iniciales, y lo han apoyado en la
exigente tarea de construir una
nación y su desarrollo. Agradezco la
oportunidad que se me concede para
dirigirme a esta asamblea, que reúne
a hombres y mujeres que tienen una
responsabilidad concreta en ir dando
forma al futuro de la sociedad de
Bangladesh.

Durante el vuelo que me ha traído
hasta aquí, me han recordado que
Bangladesh ―«Golden Bengal»― es
un país unido por una vasta red de
ríos y canales, grandes y pequeños.
Esta belleza natural es, me parece,
un símbolo de su identidad
particular como pueblo. Bangladesh
es una nación que se esfuerza por
conseguir una unidad de lengua y de
cultura, respetando las diferentes
tradiciones y comunidades que
fluyen como arroyos de agua que



enriquecen continuamente el gran
cauce de la vida política y social del
país.

En el mundo de hoy, ninguna
comunidad, nación o estado puede
sobrevivir y progresar aisladamente.
Como miembros de la única familia
humana, nos necesitamos unos a
otros y somos dependientes unos de
otros. El Presidente Sheikh Mujibur
Rahman comprendió y buscó
incorporar este principio en la
Constitución nacional. Él imaginó
una sociedad moderna, plural e
inclusiva en la que cada persona y
comunidad pudiese vivir en libertad,
paz y seguridad, respetando la innata
dignidad y la igualdad de derechos
para todos. El futuro de esta joven
democracia y el tener una vida
política sana están esencialmente
vinculados a la fidelidad a esa visión
fundante. En efecto, sólo a través del
diálogo sincero y el respeto por la
diversidad legítima, puede un pueblo



reconciliar las divisiones, superar
perspectivas unilaterales y reconocer
la validez de los puntos de vista
divergentes. Porque el verdadero
diálogo mira hacia el futuro,
construye la unidad en el servicio del
bien común y se preocupa por las
necesidades de todos los ciudadanos,
especialmente de los pobres, los
desfavorecidos y los que no tienen
voz.

En los últimos meses, el espíritu de
generosidad y solidaridad, que es un
signo distintivo de la sociedad de
Bangladesh, se ha manifestado con
más fuerza en el impulso
humanitario con el que han atendido
a los refugiados llegados en masa del
Estado de Rakhine, dándoles refugio
temporal y lo necesario para la vida.
Esto se ha realizado con no poco
sacrificio. Y todo el mundo lo ha
podido contemplar. Ninguno de
nosotros puede ignorar la gravedad
de la situación, el inmenso costo en



términos de sufrimiento humano y
de la precaria condición de vida de
tantos de nuestros hermanos y
hermanas, la mayoría de los cuales
son mujeres y niños, hacinados en
los campos de refugiados. Es
necesario que la comunidad
internacional tome medidas
decisivas para hacer frente a esta
grave crisis, no sólo trabajando para
resolver los problemas políticos que
han provocado el desplazamiento
masivo de personas, sino también
ofreciendo asistencia material
inmediata a Bangladesh en su
esfuerzo por responder eficazmente
a las urgentes necesidades humanas.

Aunque mi visita esté dirigida
principalmente a la comunidad
católica de Bangladesh, mi encuentro
de mañana en Ramna con líderes
ecuménicos e interreligiosos será un
momento privilegiado. Juntos
oraremos por la paz y reafirmaremos
nuestro compromiso de trabajar por

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2017/12/1/incontropace-bangladesh.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2017/12/1/incontropace-bangladesh.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/events/event.dir.html/content/vaticanevents/es/2017/12/1/incontropace-bangladesh.html


ella. Bangladesh es conocido por la
armonía que tradicionalmente ha
existido entre los seguidores de las
diversas religiones. Esta atmósfera
de respeto mutuo y un creciente
clima de diálogo interreligioso,
permite a los creyentes expresar
libremente sus convicciones más
profundas sobre el significado y la
finalidad de la vida. De esta manera,
ellos pueden contribuir a promover
los valores espirituales que son la
base segura para una sociedad justa
y pacífica. En un mundo en el que la
religión a menudo se usa
―escandalosamente― para
fomentar la división, el testimonio de
su poder reconciliador y unificador
es muy necesario. Esto se ha
manifestado de manera
particularmente elocuente en la
reacción unánime de indignación
que siguió al brutal ataque terrorista
del año pasado aquí en Dhaka, y en
el claro mensaje que las autoridades
religiosas de la nación han enviado



de que el santísimo nombre de Dios
nunca se puede invocar para
justificar el odio y la violencia contra
otros seres humanos, nuestros
semejantes.

Los católicos de Bangladesh, aunque
son relativamente pocos, intentan
desempeñar un papel constructivo
en el desarrollo de la nación,
especialmente a través de sus
escuelas, clínicas y dispensarios. La
Iglesia aprecia la libertad que goza
toda la nación de practicar su propia
fe y realizar sus obras de caridad,
entre ellas la de proporcionar a los
jóvenes, que representan el futuro de
la sociedad, una educación de
calidad y una formación en sólidos
valores éticos y humanos. En sus
escuelas, la Iglesia busca promover
una cultura del encuentro que
permita a los estudiantes asumir sus
responsabilidades en la vida de la
sociedad. De hecho, la gran mayoría
de los estudiantes en estas escuelas y



muchos de los maestros no son
cristianos, sino que provienen de
otras tradiciones religiosas. Estoy
convencido de que, en sintonía con la
letra y el espíritu de la Constitución
nacional, la comunidad católica
seguirá disfrutando de la libertad de
llevar a cabo estas buenas obras
como expresión de su compromiso
por el bien común.

Señor Presidente, queridos amigos:

Les agradezco su atención y les
aseguro mis oraciones para que, en
sus altas responsabilidades, estén
siempre inspirados por los nobles
ideales de justicia y de servicio a sus
conciudadanos. Sobre ustedes, y
sobre todo el pueblo de Bangladesh,
invoco del Todopoderoso las
bendiciones de armonía y paz.

Gracias.

*****



Santa Misa y ordenación
sacerdotal en el Suhrawardy
Udyan Park

Queridos hermanos:

Ahora que estos hijos nuestros van a
ser ordenados presbíteros, conviene
considerar con atención a qué
ministerio acceden en la Iglesia.

Como sabéis, hermanos, el Señor
Jesús es el gran Sacerdote del Nuevo
Testamento; aunque, en verdad, todo
el pueblo santo de Dios ha sido
constituido sacerdocio real en Cristo.
Sin embargo, nuestro gran Sacerdote,
Jesucristo, eligió a algunos discípulos
para que en la Iglesia desempeñasen,
en nombre suyo, el oficio sacerdotal
para bien de los hombres.

Él mismo, enviado por el Padre,
envió, a su vez, a los Apóstoles por el
mundo, para continuar sin
interrupción su obra de Maestro,
Sacerdote y Pastor por medio de ellos



y de los Obispos, sus sucesores. Y los
presbíteros son colaboradores de los
Obispos, con quienes en unidad de
sacerdocio están llamados al servicio
del pueblo de Dios.

Estos hermanos, después de pensarlo
seriamente, van a ser ordenados al
sacerdocio en el Orden de los
presbíteros, para hacer las veces de
Cristo, Maestro, Sacerdote y Pastor,
por quien la Iglesia, su Cuerpo, se
edifica y crece como pueblo de Dios y
templo santo.

A vosotros, queridos hijos, que vais a
ser ordenados presbíteros, os
incumbirá, en la parte que os
corresponde, la función de enseñar
en nombre de Cristo, el Maestro.
Transmitid a todos la Palabra de Dios
que habéis recibido con alegría. Y al
meditar en la ley del Señor, procurad
creer lo que leéis, enseñar lo que
creéis y practicar lo que enseñáis.
Que vuestra enseñanza sea alimento



para el pueblo de Dios; que vuestra
vida sea un estímulo para los
discípulos de Cristo, a fin de que con
vuestra palabra y vuestro ejemplo se
vaya edificando la casa, que es la
Iglesia de Dios.

Os corresponderá también la función
de santificar en Cristo. Por medio de
vuestro ministerio, alcanzará su
plenitud el sacrificio espiritual de los
fieles, que por vuestras manos, junto
con ellos, será ofrecido sobre el altar,
unido al sacrificio de Cristo, en
celebración incruenta.

Daos cuenta de lo que hacéis e imitad
lo que conmemoráis, de tal manera
que, al celebrar el misterio de la
muerte y resurrección del Señor, os
esforcéis por hacer morir en vosotros
el mal y procuréis caminar en una
vida nueva.

Al introducir a los hombres en el
pueblo de Dios por el Bautismo, al
perdonar los pecados en nombre de



Cristo y de la Iglesia por el
sacramento de la Penitencia, al dar a
los enfermos el alivio del óleo santo,
al celebrar los ritos sagrados, al
ofrecer durante el día la alabanza, la
acción de gracias y la súplica no sólo
por el pueblo de Dios, sino por el
mundo entero, recordad que habéis
sido escogidos de entre los hombres y
puestos al servicio de ellos en las
cosas de Dios.

Realizad, pues, con alegría perenne,
en verdadera caridad, el ministerio
de Cristo Sacerdote, no buscando
vuestro propio interés, sino el de
Jesucristo.

Finalmente, al ejercer, en la parte
que os corresponde, la función de
Cristo, Cabeza y Pastor,
permaneciendo unidos al Obispo y
bajo su dirección, esforzaos por
reunir a los fieles en una sola familia,
de forma que en la unidad del
Espíritu Santo, por Cristo, podáis



conducirlos al Padre. Tened siempre
presente el ejemplo del buen Pastor,
que no vino para que le sirvieran,
sino para servir, y para buscar y
salvar lo que estaba perdido.

Ahora deseo dirigirme a vosotros,
queridos hermanos y hermanas que
habéis venido a esta fiesta, a esta
gran fiesta de Dios en la ordenación
de estos hermanos sacerdotes. Sé que
muchos de vosotros habéis venido
desde lejos, viajando más de dos
días… Gracias por vuestra
generosidad. Esto demuestra el amor
que tenéis a la Iglesia, esto indica el
amor que vosotros tenéis a
Jesucristo. Muchas gracias. Gracias
por vuestra generosidad, muchas
gracias por vuestra fidelidad. Seguid
adelante con el espíritu de las
Bienaventuranzas. Y os pido a
vosotros, hoy os ruego: rezad
siempre por vuestros sacerdotes,
especialmente por los que hoy
recibirán el sacramento de la



Ordenación. El pueblo de Dios
sostiene a los sacerdotes con la
oración. Es vuestra responsabilidad
apoyar los sacerdotes. Alguno entre
ustedes se puede preguntar: «Pero,
¿cómo se hace para sostener a un
sacerdote?». Confiad en vuestra
generosidad. El corazón generoso
que vosotros tenéis os dirá cómo
sostener a los sacerdotes. Pero el
primer apoyo del sacerdote es la
oración. El pueblo de Dios —es decir,
todos— apoya al sacerdote con la
oración. No os canséis jamás de rezar
por vuestros sacerdotes. Yo sé que lo
haréis. Muchas gracias. Y ahora
seguimos el rito de la Ordenación de
estos diáconos que serán vuestros
sacerdotes. Gracias.

*****

Palabras improvisadas del Santo
Padre a los fieles reunidos fuera de
la Catedral



Les agradezco a todos los que están
aquí presentes, líderes cristianos,
laicos que trabajan en la dedicación
del reino de Dios. Simplemente me
dijeron que tengo que hacer un
saludo y me viene una palabra para
compartirla con ustedes. El Apóstol
Pablo decía que dentro de sí sentía:
«¡Ay de mí si no evangelizo!»

Nosotros queremos que se viva el
Evangelio como una gracia, como un
tesoro, y lo recibimos gratuitamente.
Tenemos que pedir al Señor que nos
de la gracia de sentir eso mismo que
sentía Pablo. Sentir ese fuego, esa
ansia en el corazón para evangelizar.
No se trata de hacer proselitismo, no.
La Iglesia, Reino de Dios, no crece
con proselitismo, crece con el
testimonio. Se trata de mostrar con la
palabra y la vida el tesoro que se nos
regaló. Y eso es evangelizar. Yo vivo
así, vivo esta palabra, y que los otros
vean; pero no es hacer proselitismo.



Les agradezco lo que ustedes hacen,
les agradezco el compromiso, les
agradezco que muestren el regalo
que Dios nos dio.

Y me atrevo a pedirles un favor:
custodien el tesoro que Dios nos
regaló en el Evangelio, y la mejor
manera de custodiarlo es la gracia de
Dios, por eso les pido que oren
mucho, recen mucho para que venga
esa gracia y les cuide el tesoro.

Y sigamos adelante caminando
haciendo ver este tesoro que nos
regaló Dios gratuitamente y que
debemos ofrecer a los demás
gratuitamente. Y ahora como
hermanos todos juntos, pidamos esta
gracia los unos por los otros, rezando
la oración que Jesús nos enseñó.

[Padre nuestro]

Que el Señor los bendiga y los
proteja. Haga brillar su rostro sobre
ustedes y les muestre su gracia. Les



descubra su rostro y les conceda la
gracia. Amén.

No os olvidéis de rezar por mí.

*****

Discurso del Santo Padre a los
obispos de Bangladés

Señor Cardenal, queridos hermanos
en el episcopado:

¡Qué bueno es para nosotros estar
juntos! Agradezco al cardenal Patrick
[D'Rozario] sus palabras
introductorias, con las que ha
presentado las múltiples actividades
espirituales y pastorales de la Iglesia
en Bangladesh. He apreciado
particularmente su referencia al
previsor Plan Pastoral de 1985, que
pone de manifiesto los principios y
las prioridades evangélicas que han
guiado la vida y la misión de la
comunidad eclesial en esta joven
nación. Mi propia experiencia en



Aparecida, que lanzó la misión
continental en América Latina, me
ha convencido de la fecundidad de
tales planes, que implican a todo el
Pueblo de Dios en un proceso
continuo de discernimiento y de
acción.

También me gusta la duración de
este plan de pastoral, porque una de
las enfermedades de los planes
pastorales es que mueren jóvenes.
Pero este está vivo desde 1985.
¡Felicidades! Se ve que fue bien
hecho, que refleja la realidad del país
y las necesidades pastorales; y refleja
también la perseverancia de los
obispos.

La realidad de la comunión estaba en
el centro del Plan Pastoral, y sigue
inspirando el celo misionero que
distingue a la Iglesia en Bangladesh.
Vuestro mismo ministerio episcopal
ha estado tradicionalmente marcado
por un espíritu de colegialidad y



apoyo mutuo. Y esto es grande. Este
espíritu de afecto y colegialidad lo
comparten también vuestros
sacerdotes y, a través de ellos, se ha
extendido a las parroquias, las
comunidades y los múltiples
apostolados de vuestras Iglesias
locales. Se manifiesta en la seriedad
con la que os dedicáis en vuestras
diócesis a las visitas pastorales y os
preocupáis por el bien concreto de
vuestra gente. Os pido que
perseveréis en este ministerio de
presencia. Deseo indicar qué es lo
que significa: no es sólo hacerse ver
—uno puede hacerse ver a través de
la televisión—; sino que es una
presencia como la de Dios en
nosotros, que se ha hecho cercanía,
que se ha hecho proximidad en la
Encarnación del Verbo, en la
condescendencia, la
condescendencia del Padre que ha
enviado a su Hijo para hacerse uno
de nosotros. Y me gusta cómo
vosotros habéis acuñado esta



palabra: «ministerio de presencia».
El Obispo es uno que está presente,
que es cercano y es próximo.
Siempre. Repito: perseverar en este
ministerio de presencia, que es
fundamental para fortalecer los
vínculos de comunión que os unen a
vuestros sacerdotes, que son vuestros
hermanos, hijos y colaboradores en
la viña del Señor, y a los religiosos y
religiosas que contribuyen
decisivamente a la vida católica en
este país.

Una palabra quisiera destacar sobre
los religiosos. Estamos
acostumbrados a decir: sí, hay dos
caminos de santificación en la
Iglesia: la vía presbiteral y la vía
laical. Pero las hermanas, ¿qué son?
¿Laicas? No. Por favor, hay que hacer
madurar la idea de que hay una
tercera vía de santificación: la vía de
la vida consagrada. Que no es un
adjetivo: «Este es un laico, esta una
laica consagrada»; es un sustantivo:



«Este es un consagrado, esta es una
consagrada». Como decimos «este es
un laico o laica» y «este es un
sacerdote». Esto es importante.

Al mismo tiempo, os pediría que
mostréis una cercanía pastoral cada
vez mayor hacia los fieles laicos.
Ellos deben crecer. Es necesario
promover su participación efectiva
en la vida de vuestras Iglesias
particulares, a través de las
estructuras canónicas que permiten
escuchar sus voces y apreciar sus
experiencias. Reconoced y valorad
los carismas de los laicos y laicas, y
animadlos a poner sus dones al
servicio de la Iglesia y de la sociedad
en su conjunto. Pienso en los
numerosos y entregados catequistas
de este país —los catequistas son los
pilares de la evangelización—, cuyo
apostolado es esencial para el
crecimiento de la fe y para la
formación cristiana de las nuevas
generaciones. Son verdaderos



misioneros y guías de oración,
especialmente en las zonas más
remotas. Estad atentos a sus
necesidades espirituales y a su
constante educación en la fe. Los
catequistas, pero también los laicos
que nos ayudan y están cerca de
nosotros, los consejeros: los
consejeros pastorales, los consejeros
en los asuntos económicos. En una
reunión que tuve hace seis meses, oí
decir que quizás un poco más de la
mitad de las diócesis —la mitad o un
poco más—, tiene los dos consejos
que el Derecho Canónico nos pide
tener: el pastoral y el de los asuntos
económicos. ¿Y la otra mitad? Esto
no puede ser. No es sólo una ley, no
es sólo una ayuda, sino que es un
espacio para los laicos.

En estos meses de preparación para
la próxima asamblea del Sínodo de
los Obispos, estamos todos invitados
a pensar cuál es la mejor manera de
hacer que nuestros jóvenes



compartan la alegría, la verdad y la
belleza de nuestra fe. Bangladesh ha
sido bendecido con vocaciones al
sacerdocio —hoy lo hemos visto— y a
la vida religiosa; es importante
asegurar que los candidatos estén
bien formados para comunicar a los
demás, y en particular a sus propios
contemporáneos, la riqueza de la fe.
En un espíritu de comunión que une
a las generaciones, ayudadlos a
llevar adelante con alegría y
entusiasmo el trabajo que otros han
comenzado, sabiendo que algún día a
ellos mismos les tocará, a su vez,
transmitirlo. Esa actitud interior de
recibir la herencia, hacerla crecer y
transmitirla: este es el espíritu
apostólico de un presbiterio. Que los
jóvenes sepan que el mundo no
comienza con ellos, que ellos deben
buscar las raíces, deben buscar las
raíces históricas, religiosas… Se
necesita hacer crecer esas raíces y
transmitir los frutos. Enseñad a los
jóvenes a no ser desarraigados;



enseñadles a hablar con los ancianos.
Cuando he entrado aquí [en el
Arzobispado] estaban los
seminaristas menores. Tenía que
haberles hecho dos preguntas, como
de pasada, pero les he hecho sólo
una, la primera, la más natural:
«¿Jugáis al fútbol?». Todos han
contestado: «Sí». La segunda era:
«¿Vais a visitar a los abuelos, a los
sacerdotes ancianos para escuchar
las historias de su vida, de su
apostolado?». Los formadores del
seminario deben educar a los
jóvenes seminaristas a escuchar a los
sacerdotes ancianos: allí están las
raíces, allí está la sabiduría de la
Iglesia.

Una valiosa acción social de la Iglesia
en Bangladesh está dirigida a la
asistencia de las familias y, de
manera específica, al compromiso
por la promoción de la mujer. Las
personas de este país se distinguen
por su amor a la familia, su sentido



de la hospitalidad, el respeto que
muestran hacia los padres y abuelos,
y la atención que le dan a los
ancianos, los enfermos y los
desamparados. Estos valores son
confirmados y elevados por el
Evangelio de Jesucristo. Una palabra
especial de gratitud merecen todos
los que trabajan silenciosamente
para apoyar a las familias cristianas
en su misión de dar cada día
testimonio del amor reconciliador
del Señor y de dar a conocer su
poder redentor. Como señala la
Exhortación Post-sinodal Ecclesia in
Asia, la familia «no es simplemente
objeto del cuidado pastoral de la
Iglesia, sino también uno de los
agentes más eficaces de
evangelización» (n. 46).

Un objetivo significativo que el Plan
Pastoral ha señalado, y que de hecho
ha demostrado ser profético, es
laopción por los pobres. La
comunidad católica en Bangladesh

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/es/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_06111999_ecclesia-in-asia.html


puede estar orgullosa de su historia
de servicio a los pobres,
especialmente en las zonas más
remotas y en las comunidades
tribales. Lleva adelante este servicio
cotidianamente a través de sus
apostolados de educación, de sus
hospitales, clínicas y centros de
salud, y de sus múltiples obras de
caridad. Sin embargo, especialmente
a la luz de la actual crisis de
refugiados, vemos lo mucho que
queda aún por hacer. La inspiración
para sus obras de asistencia a los
necesitados debe ser siempre esa
caridad pastoral que sabe reconocer
en seguida las heridas humanas y
que responde con generosidad a cada
uno personalmente. Al trabajar para
crear una «cultura de la
misericordia» (cf. Misericordia et
Misera, 20). En este trabajo, vuestras
Iglesias locales demuestran su opción
por los pobres, refuerzan la
proclamación de la infinita
misericordia del Padre y contribuyen

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html


en gran medida al desarrollo integral
de su patria.

Un momento importante de mi visita
pastoral a Bangladesh es el
encuentro interreligioso y ecuménico
que tendrá lugar inmediatamente
después de nuestra reunión. En
vuestra nación la diversidad étnica
se refleja en una variedad de
tradiciones religiosas. El compromiso
de la Iglesia de llevar adelante la
comprensión interreligiosa a través
de seminarios y programas
educativos, así como por medio de
contactos personales e invitaciones,
contribuye a la difusión de la buena
voluntad y la armonía. Trabajad
tenazmente en construir puentes y
en fomentar el diálogo, ya que estos
esfuerzos no sólo facilitan la
comunicación entre los diferentes
grupos religiosos, sino que también
despiertan las energías espirituales
necesarias para la construcción de
una nación unida, justa y en paz.



Cuando los líderes religiosos se
pronuncian con una sola voz contra
la violencia, que pretende hacerse
pasar por religión, y tratan de
reemplazar la cultura del conflicto
con la cultura del encuentro, acuden
a las raíces espirituales más
profundas de sus diversas
tradiciones. También brindan un
servicio inestimable al futuro de sus
países y de nuestro mundo al educar
a los jóvenes en el camino de la
justicia: «Es necesario acompañar y
ayudar a madurar a las nuevas
generaciones para que, ante la lógica
incendiaria del mal, respondan con
el paciente crecimiento del
bien» (Discurso en la Conferencia
Internacional para la Paz, Al-Azhar,
El Cairo, 28 abril 2017).

Queridos hermanos obispos,
agradezco al Señor estos momentos
de conversación y de intercambio
fraterno. También me siento
contento de que este Viaje

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/april/documents/papa-francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html


Apostólico, que me ha traído a
Bangladesh, me haya permitido ser
testigo de la vitalidad y el fervor
misionero de la Iglesia en esta
nación. Ofrecemos al Señor las
alegrías y las dificultades de vuestras
comunidades locales, y juntos le
pedimos una nueva efusión del
Espíritu Santo, que nos dé «la fuerza
para anunciar la novedad del
Evangelio con audacia (parresía), a
alta voz y en todo tiempo y lugar,
incluso a contracorriente» (Evangelii
Gaudium, 259). Que los sacerdotes,
religiosos, consagrados y
consagradas, y los fieles confiados a
vuestro cuidado pastoral, encuentren
siempre una renovada energía en sus
esfuerzos para ser «evangelizadores
que anuncien la Buena Noticia no
sólo con palabras sino sobre todo con
una vida que se ha transfigurado en
la presencia de Dios» (ibíd.). Os
imparto a todos, con gran afecto, mi
Bendición, y os pido, por favor, de
rezar por mí.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


*****

Encuentro interreligioso y
ecuménico por la paz

Distinguidos invitados, queridos
amigos:

Este encuentro, que reúne a los
representantes de las diversas
comunidades religiosas de este país,
constituye un momento muy
significativo de mi visita a
Bangladesh. Nos hemos reunido para
profundizar nuestra amistad y para
expresar el deseo unánime del don
de una paz genuina y duradera.

Mi agradecimiento al Cardenal
D’Rozario por sus gentiles palabras
de bienvenida y a cuantos me han
acogido con afecto en nombre de las
comunidades musulmana, hinduista,
budista, cristiana y también de la
sociedad civil. Agradezco la
presencia del Obispo anglicano de
Dhaka, de las diversas comunidades



cristianas y de todos los que han
contribuido para hacer posible esta
reunión.

Las palabras que hemos escuchado, y
también los cantos y las danzas que
han animado nuestra asamblea, nos
han hablado de modo elocuente del
deseo de armonía, fraternidad y paz
encarnado en las enseñanzas de las
religiones del mundo. Que nuestro
encuentro de esta tarde pueda ser un
signo claro del esfuerzo de los líderes
y de los seguidores de las religiones
presentes en este país por vivir
juntos con respeto recíproco y buena
voluntad. Que este compromiso, aquí
en Bangladesh, donde el derecho a la
libertad religiosa es un principio
fundamental, sea una llamada de
atención respetuosa pero firme hacia
quien busque fomentar la división, el
odio y la violencia en nombre de la
religión.



Es un signo particularmente
reconfortante de nuestros tiempos
que los creyentes y las personas de
buena voluntad se sientan cada vez
más llamados a cooperar en la
formación de una cultura del
encuentro, del diálogo y de la
colaboración al servicio de la familia
humana. Esto requiere más que una
simple tolerancia. Nos estimula a
tender la mano al otro en actitud de
comprensión y confianza recíproca,
para construir una unidad que
considere la diversidad no como
amenaza, sino como fuente de
enriquecimiento y crecimiento. Nos
exhorta a tener apertura de corazón,
para ver en los otros un camino, no
un obstáculo.

Permitidme explorar brevemente
algunas características esenciales de
esta «apertura del corazón», que es la
condición para una cultura del
encuentro.



En primer lugar, es una puerta. No es
una teoría abstracta, sino una
experiencia vivida. Nos permite
entablar un diálogo de vida, no un
simple intercambio de ideas.
Requiere buena voluntad y
capacidad de acogida, pero no debe
ser confundida con la indiferencia o
la reticencia al expresar nuestras
convicciones más profundas.
Implicarse fructuosamente con el
otro significa compartir nuestra
identidad religiosa y cultural, pero
siempre con humildad, honestidad y
respeto.

La apertura del corazón es también
similar a una escalera que se eleva
hacia el Absoluto. Recordando esta
dimensión trascendente de nuestra
actividad, nos damos cuenta de la
necesidad de purificar nuestros
corazones, para poder ver las cosas
en su justa perspectiva. A cada paso
nuestra visión se hará más clara y
recibiremos la fuerza para



perseverar en el compromiso de
comprender y valorizar a los demás,
con sus puntos de vista. De este
modo, encontraremos la sabiduría y
la fuerza necesarias para tender a
todos una mano amiga.

La apertura del corazón es además 
un camino que conduce a la
búsqueda de la bondad, la justicia y
la solidaridad. Nos impulsa a buscar
el bien de nuestros vecinos. En su
carta a los cristianos de Roma, san
Pablo exhorta: «No te dejes vencer
por el mal, antes bien vence al mal
con el bien» (Rm 12,21). Este es un
sentimiento que todos nosotros
podemos imitar. La solicitud
religiosa por el bien de nuestro
prójimo, que emana de un corazón
abierto, corre como un gran río,
irrigando las tierras áridas y
desiertas del odio, la corrupción, la
pobreza y la violencia, que dañan las
vidas humanas, dividen a las familias
y desfiguran el don de la creación.



Las diversas comunidades religiosas
de Bangladesh han abrazado este
camino mediante el compromiso por
el cuidado de la tierra, nuestra casa
común, y la respuesta a los desastres
naturales que han asolado la nación
en los últimos años. Pienso también
en la manifestación común de dolor,
oración y solidaridad que ha
acompañado el trágico derrumbe del 
Rana Plaza, que sigue impreso en la
mente de todos. En estas diversas
expresiones vemos cómo el camino
de la bondad conduce a la
cooperación para servir a los demás.

Un espíritu de apertura, aceptación y
cooperación entre los creyentes no
contribuye simplemente a una
cultura de armonía y paz, sino que es
su corazón palpitante. ¡Cuánto
necesita el mundo de este corazón
que late con fuerza, para combatir el
virus de la corrupción política, las
ideologías religiosas destructivas, la
tentación de cerrar los ojos a las



necesidades de los pobres, de los
refugiados, de las minorías
perseguidas y de los más
vulnerables! ¡Cuánta capacidad de
apertura se necesita para acoger a las
personas de nuestro mundo,
especialmente a los jóvenes, que a
veces se sienten solos y
desconcertados en la búsqueda del
sentido de la vida!

Queridos amigos, os agradezco los
esfuerzos que realizáis para
promover la cultura del encuentro, y
os ruego que, demostrando el
compromiso común de los
seguidores de las religiones por
discernir el bien y ponerlo en
práctica, ayudemos a todos los
creyentes a crecer en la sabiduría y
en la santidad, y a cooperar para
construir un mundo cada vez más
humano, unido y pacífico.

Abro mi corazón a todos vosotros y
os reitero mi agradecimiento por



vuestra acogida. Recordémonos unos
a otros en nuestras oraciones.

*****

Encuentro con los sacerdotes,
religiosos, consagrados,
seminaristas y novicias en la
iglesia del Santo Rosario

Queridos hermanos y hermanas:

Gracias al arzobispo Mosés Costa por
su introducción y gracias por las
intervenciones de ustedes. Acá les he
preparado un discursode ocho
páginas.

¡Pero nosotros vinimos aquí a
escuchar al Papa, no a aburrirnos!

Por eso, para no aburrirnos, le voy a
dar este discurso al señor Cardenal.
Él lo va a hacer traducir al bengalí y
yo les voy a decir lo que se me ocurre
ahora.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/december/documents/papa-francesco_20171202_viaggioapostolico-bangladesh-religiosi.html#DISCURSO_DEL_SANTO_PADRE__
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2017/december/documents/papa-francesco_20171202_viaggioapostolico-bangladesh-religiosi.html#DISCURSO_DEL_SANTO_PADRE__


No sé si será mejor o peor, pero les
aseguro que va a ser menos
aburrido. Cuando iba entrando y
saludándolos a ustedes, me vino una
imagen del profeta Isaías.
Precisamente, la primera lectura que
leeremos el próximo martes. En
aquellos días surgirá un pequeño
brote de la Casa de Israel. Ese brote
crecerá, crecerá, y llenará con el
Espíritu de Dios: Espíritu de
sabiduría, de inteligencia, de ciencia,
de piedad, de temor de Dios. Isaías,
de alguna manera, describe ahí lo
pequeño y lo grande de la vida de fe.
De la vida de servicio a Dios. Y,
hablando de vida de fe y servicio a
Dios, les incluye a ustedes porque
son hombres y mujeres de fe. Y que
sirven a Dios.

Empecemos por el brote. Sí, brota lo
que está adentro, lo que está dentro
de la tierra. Y esa es la semilla. La
semilla no es ni tuya, ni tuya, ni mía.
La semilla la siembra Dios y es Dios



el que da el crecimiento. Yo soy el
brote, cada uno de nosotros puede
decir. Sí, pero no por mérito tuyo,
sino de la semilla que te hace crecer.

¿Y yo qué tengo que hacer? Regarla.
Regarla. Para que eso crezca y llegue
a esa plenitud del espíritu. Es lo que
ustedes tienen que dar como
testimonio. ¿Cómo se puede regar
esta semilla? Cuidándola. ¡Cuidando
la semilla y cuidando el brote que
empieza a crecer! Cuidar la vocación
que hemos recibido. Como se cuida a
un niño, como se cuida a un
enfermo, como se cuida a un
anciano. La vocación se cuida con
ternura humana. Si en nuestras
comunidades, si en nuestros
presbiterios falta esa dimensión de
ternura humana, el brote queda
chiquito, no crece, y quizá se seque.
Cuidar con ternura. Porque cada
hermano del presbiterio, cada
hermano de la Conferencia
Episcopal, cada hermano o hermana



de mi comunidad religiosa, cada
hermano seminarista, es una semilla
de Dios. Y Dios la mira con ternura
de padre. Es verdad que de noche
viene el enemigo y tira otras
semillas. Y se corre el riesgo de que
la buena semilla quede ahogada por
la mala semilla.

Qué fea que es la cizaña en los
presbiterios… qué fea es la cizaña en
las conferencias episcopales… qué
fea es la cizaña en las comunidades
religiosas y en los seminarios. Cuidar
el brote, el brote de la buena semilla,
e ir viendo cómo crece. E ir viendo
cómo se distingue de la mala semilla
y de la mala yerba. Uno de ustedes —
creo que fue Marcel— dijo: «Ir
discerniendo cada día para ver cómo
crece mi vocación». Cuidar es
discernir. Y darse cuenta de que la
planta que crece, si va por este lado y
la veo todos los días, crece bien. Si va
por este otro lado y la descuido, crece
mal. Y darme cuenta cuándo está



creciendo mal o cuándo hay
compañías o amigos o personas o
situaciones que amenazan el
crecimiento. Discernir… y solamente
se discierne cuando uno tiene un
corazón orante. Orar. Cuidar es orar.
Es pedirle a quien plantó la semilla
que me enseñe a regarla. Y si yo
estoy en crisis, o me quedo dormido,
que la riegue un tiempito por mí.

Orar es pedirle al Señor que nos
cuide. Que nos dé la ternura que
nosotros tenemos que dar a los
demás. Esta es la primera idea que
les quería dar. La idea de cuidar esa
semilla para que el brote crezca
hasta la plenitud de la sabiduría de
Dios. Cuidarla con la atención,
cuidarla con la oración, cuidarla con
el discernimiento. Cuidarla con
ternura. Porque así nos cuida Dios:
con ternura de padre.

La segunda idea que me viene es que
en este jardín del Reino de Dios no



hay solamente un brote. Hay miles y
miles de brotes; todos nosotros somos
brotes. Y no es fácil hacer
comunidad. No es fácil. Siempre las
pasiones humanas, los defectos, las
limitaciones, amenazan la vida
comunitaria. Amenazan la paz. La
comunidad de la vida consagrada, la
comunidad del seminario, la
comunidad del presbiterio y la
comunidad de la Conferencia
Episcopal tienen que saber
defenderse de todo tipo de división.
Nosotros ayer agradecimos a Dios
por el ejemplo que da Bangladesh en
el diálogo interreligioso. Y citamos…
uno de los que habló citó una frase
del cardenal Tauran, cuando dijo que
Bangladesh es el mejor ejemplo de
armonía en el diálogo interreligioso.
[APLAUSO] El aplauso es para el
cardenal Tauran. Si ayer dijimos esto
del diálogo interreligioso, ¿vamos a
hacer lo contrario en el diálogo
dentro de nuestra fe, de nuestra
confesión católica, de nuestras



comunidades? Ahí también
Bangladesh tiene que ser ejemplo de
armonía.

Hay muchos enemigos de la armonía.
Hay muchos. A mí me gusta
mencionar uno, que basta como
ejemplo. Quizás alguno me puede
criticar porque soy repetitivo, pero
para mí es fundamental: el enemigo
de la armonía en una comunidad
religiosa, en un presbiterio, en un
episcopado, en un seminario, es el
espíritu del chisme.

Y esto no es novedad mía. Hace dos
mil años lo dijo un tal Santiago en
una carta que escribió a la Iglesia. La
lengua, hermanos y hermanas, la
lengua. Lo que destruye una
comunidad es el hablar mal de otros.
El subrayar los defectos de los
demás. Pero no decírselo a él,
decírselo a otros, y así crear un
ambiente de desconfianza, un
ambiente de recelo, un ambiente en



el que no hay paz y hay división. Hay
una cosa que me gusta decirla como
imagen de lo que es el espíritu del
chisme: es terrorismo. Terrorismo.

Porque el que va a hablar mal de
otro no lo dice públicamente. El que
es terrorista no dice públicamente
«soy terrorista». El que va a hablar
mal de otro va a escondidas, habla
con uno, tira la bomba y se va. Y la
bomba destruye. Él se va lo más
tranquilo, lo más tranquila, a tirar
otra bomba. Querida hermana,
querido hermano, cuando tengas
ganas de hablar mal de otro
muérdete la lengua. Lo más probable
es que se te hinche, pero no harás
daño a tu hermano o a tu hermana.

El espíritu de división. Cuántas veces
en las cartas de san Pablo leemos el
dolor que tenía san Pablo cuando en
la Iglesia entraba ese espíritu. Claro,
ustedes me pueden preguntar:
«Padre, pero si yo veo un defecto en



un hermano, en una hermana, y lo
quiero corregir, o quiero decirle, y no
puedo tirar la bomba, ¿qué hago?».
Puedes hacer dos cosas, no te las
olvides nunca: primera, si es posible
—porque no siempre es posible—
decírselo a la persona. Cara a cara.
Jesús nos da ese consejo. Es verdad
que alguno de ustedes me puede
decir: «No, que no se puede, padre,
porque es una persona complicada».
Como vos, complicado. Está bien.
Puede ser que no convenga por
prudencia. Segundo principio: si no
puedes decírselo a él, díselo a quien
pueda poner remedio. Y a ninguno
más. O lo decís de frente, o se lo decís
a quien puede poner remedio, ¡pero
en privado! Con caridad. Cuántas
comunidades —no hablo de oídas…
hablo de lo que vi—, cuántas
comunidades he visto destruirse por
el espíritu del chisme. Por favor,
muérdanse la lengua a tiempo.



Y lo tercero que quisiera mencionar,
por lo menos no es tan aburrido.
Después, lo aburrido lo van a tener
ahí en el texto. Es procurar tener —
pedir y tener— espíritu de alegría.
Sin alegría no se puede servir a Dios.
Yo le pregunto a cada uno de ustedes,
pero se lo contestan adentro, no en
voz alta: «¿Qué tal tu alegría?». Les
aseguro que da mucha pena cuando
uno encuentra sacerdotes,
consagrados, consagradas,
seminaristas, obispos, amargados.
Con una cara triste, que a uno le da
ganas de preguntarle: «¿Cómo fue tu
desayuno hoy? ¿Qué tomaste,
vinagre?». Cara de vinagre. O esa
amargura del corazón, cuando viene
la semilla mala y dice: ¡ah, mira! A
este lo hicieron superior, a esta la
hicieron superiora, a este lo hicieron
obispo, y a mí me dejan de lado. Ahí
no hay alegría. Santa Teresa, la
grande, santa Teresa tiene —es una
maldición— una frase que es una
maldición. Se la dice a sus monjas: ay



de la monja que dice haciéronme
sinrazón (injusticia). Usa una palabra
castellana: sinrazón. O sea, me
hicieron algo que no es razonable.
Cuando ella, decía, encontraba
monjas que estaban lamentándose
porque no me dieron lo que me
debían dar, o no me ascendieron, o
no me hicieron priora… por mal
camino va. Alegría. Alegría aún en
los momentos difíciles. Esa alegría
que si no puede ser risa, porque es
mucho dolor, es paz. Me viene una
escena de la otra Teresa, la chica.
Teresa del Niño Jesús. Ella tenía que
acompañar todas las noches al
refectorio a una monja vieja
inaguantable, de mal genio, muy
enferma, pobrecita, que se quejaba
de todo. Y que si la tocaba de acá,
«no, que me duele»; que si la tocaba
de allá, lo mismo… y así la tenía que
acompañar al refectorio. Una noche,
mientras la acompañaba por el
claustro, sintió de un palacio vecino
la música de una fiesta. La música de



gente que se divertía bien, gente
buena, como ella lo había hecho y lo
había visto hacer a sus hermanas, y
se imaginó a la gente que bailaba, y
ella dijo: «Mi gran alegría es esta, no
la cambio por otra». Aun en los
momentos de problemas, de
dificultad en la comunidad, tener
que tolerar a veces a un superior o
una superiora un poquito rara. Aún
en esos momentos, decir: «Contento,
Señor, contento». Como decía san
Alberto Hurtado.

La alegría del corazón. Les aseguro
que a mí me da mucha ternura
cuando me encuentro con
sacerdotes, obispos o monjas
ancianos que han vivido con
plenitud la vida. Los ojos son
indescriptibles. Están llenos de
alegría y de paz. Los que no vivieron
así la vida, Dios es bueno, Dios los
cuida, pero les falta ese brillo en los
ojos que tienen los que fueron
alegres en la vida. Traten de buscar



—sobre todo se ve más en las
mujeres—, traten de buscar en las
monjas viejas, esas monjitas que toda
su vida estuvieron sirviendo, con
mucha alegría y paz, tienen unos ojos
pícaros, brillantes. Porque tienen la
sabiduría del Espíritu Santo. El
pequeño brote, en esos viejos y esas
viejas, se hizo la plenitud de los siete
dones del Espíritu Santo. Acuérdense
de esto el martes, cuando escuchen la
lectura en la Misa. Y pregúntense a sí
mismos: ¿Cuido el brote? ¿Riego el
brote? ¿Cuido el brote en los demás?
¿Tengo miedo de ser terrorista y, por
lo tanto, no hablo nunca mal de los
demás y me abro al don de la
alegría? A todos ustedes les deseo
que, cuando —como el buen vino—
la vida los madure hacia el final, los
ojos brillen de picardía, de alegría y
de plenitud del Espíritu Santo. Recen
por mí, como yo rezo por ustedes.

Discurso del Santo Padre



Queridos hermanos y hermanas:

Estoy muy contento de estar con
vosotros. Agradezco al Arzobispo
Moses [Costa] el saludo afectuoso que
me ha dirigido en nombre de todos.
Doy las gracias especialmente a
quienes han ofrecido su testimonio,
compartiendo con nosotros su amor
a Dios. Expreso también mi gratitud
al Padre Mintu [Palma] por haber
compuesto la oración que en unos
momentos recitaremos a la Virgen.
Como Sucesor de Pedro es mi deber
confirmaros en la fe. Pero quisiera
que sepáis que hoy, a través de
vuestras palabras y vuestra
presencia, también vosotros me
confirmáis a mí en la fe y me dais
una gran alegría.

La Comunidad católica en
Bangladesh es pequeña. Pero sois
como el grano de mostaza que Dios
hace germinar a su tiempo. Me
alegro de ver cómo este grano está



creciendo y de ser testigo directo de
la profunda fe que Dios os ha dado
(cf. Mt 13,31-32). Pienso en los
misioneros y fieles solícitos que han
plantado y cuidado este grano de fe
durante casi cinco siglos. En breve
visitaré el cementerio y rezaré por
estos hombres y mujeres que con
tanta generosidad han servido a esta
Iglesia local. Volviendo la mirada a
vosotros, veo misioneros que
continúan esta santa obra. Veo
también muchas vocaciones nacidas
en esta tierra; son un signo de las
gracias con las que el Señor la está
bendiciendo. Estoy particularmente
contento por la presencia entre
nosotros de las monjas de clausura, y
por sus oraciones.

Es bueno que nuestro encuentro
tenga lugar en esta antigua iglesia
del Santo Rosario. El Rosario es una
magnífica meditación sobre los
misterios de la fe que son la savia
vital de la Iglesia, una oración que



forja la vida espiritual y el servicio
apostólico. Tanto si somos
sacerdotes, religiosos, consagrados,
seminaristas o novicios, la oración
del Rosario nos estimula a dar
nuestra vida totalmente a Cristo, en
unión con María. Nos invita a
participar en la disponibilidad de
María hacia Dios en el momento de
la anunciación, en la compasión de
Cristo por toda la humanidad cuando
está clavado en la cruz y en la alegría
de la Iglesia cuando recibe del Señor
resucitado el don del Espíritu Santo.

La disponibilidad de María. ¿Ha
existido en la historia una persona
más disponible que María, como
vemos en la anunciación? Dios la
preparó para aquel momento y ella
respondió con amor y confianza. Así
también el Señor nos ha preparado a
cada uno de nosotros y nos ha
llamado por nuestro nombre.
Responder a esa llamada es un
proceso que dura toda la vida. Cada



día estamos llamados a aprender a
ser más disponibles al Señor en la
oración, meditando sus palabras y
buscando discernir su voluntad. Sé
que el trabajo pastoral y el
apostolado demandan mucho de
vosotros, y que vuestras jornadas
frecuentemente son largas y os dejan
cansados. Pero no podemos llevar el
nombre de Cristo o participar en su
misión sin ser sobre todo hombres y
mujeres enraizados en el amor,
encendidos por el amor, a través del
encuentro personal con Jesús en la
Eucaristía y en la Sagrada Escritura.
Padre Abel, tú nos has recordado
esto cuando has hablado de la
importancia de fomentar una
relación íntima con Jesús, porque allí
experimentamos su misericordia y
obtenemos una energía renovada
para servir a los demás.

La disponibilidad por el Señor nos
permite ver el mundo a través de sus
ojos y ser así más sensibles a las



necesidades de aquellos a los que
servimos. Comenzamos a
comprender sus esperanzas y sus
alegrías, sus miedos y sus
dificultades, vemos más claramente
los muchos talentos, carismas y
dones que aportan para edificar la
Iglesia en la fe y en la santidad.
Hermano Lawrence, cuando
hablabas de tu eremitorio, nos has
ayudado a comprender la
importancia de preocuparnos de las
personas para saciar su sed
espiritual. Que todos vosotros podáis
ser, con la gran variedad de vuestros
apostolados, una fuente de descanso
espiritual y de inspiración para
aquellos a los que servís, para que
sean capaces de compartir cada vez
más sus dones, haciendo así posible
que avance la misión de la Iglesia.

La compasión de Cristo. El Rosario
nos introduce en la meditación de la
pasión y muerte de Jesús. Entrando
más profundamente en estos



misterios de dolor, llegamos a
conocer su fuerza salvífica y somos
confirmados en la llamada a
participar en ellos con nuestras
vidas, con la compasión y el don de
sí. El sacerdocio y la vida religiosa no
son carreras. No son vehículos para
avanzar. Son un servicio, una
participación en el amor de Cristo
que se sacrifica por su grey.
Conformándonos cada día con aquel
que amamos, llegamos a apreciar el
hecho de que nuestras vidas no nos
pertenecen. No somos más nosotros
que vivimos, sino Cristo que vive en
nosotros (cf. Ga 2,20).

Encarnamos esta compasión cuando
acompañamos a las personas,
especialmente a quienes pasan por
momentos de sufrimiento y de
prueba, y les ayudamos a encontrar a
Jesús. Padre Franco, gracias por
haber puesto de relieve este aspecto:
cada uno de nosotros está llamado a
ser un misionero, llevando el amor



misericordioso de Cristo a todos, de
modo especial a cuantos se
encuentran en las periferias de
nuestra sociedad. Estoy agradecido
particularmente porque de diversas
maneras muchos de vosotros estáis
comprometidos en distintas áreas de
promoción social, sanidad y
educación, sirviendo en sus
necesidades a vuestras comunidades
locales y a tantos inmigrantes y
refugiados que llegan al país. Vuestro
servicio a la comunidad humana más
amplia, en particular hacia quienes
se encuentran en mayor necesidad,
es muy importante para edificar una
cultura del encuentro y la
solidaridad.

La alegría de la Iglesia. Por último, el
Rosario nos llena de alegría por el
triunfo de Cristo sobre la muerte, su
ascensión a la derecha del Padre y la
efusión del Espíritu Santo sobre el
mundo. Todo nuestro ministerio está
dirigido a proclamar la alegría del



Evangelio. En la vida y en el
apostolado, somos todos bien
conscientes de los problemas del
mundo y de los sufrimientos de la
humanidad, pero no perdemos
nunca la confianza en el amor de
Cristo que con su fuerza prevalece
sobre el mal y sobre el Príncipe de la
mentira, que busca engañarnos.
Nunca os dejéis desanimar por
vuestras deficiencias o por los
desafíos del ministerio. Si
permanecéis disponibles al Señor en
la oración y perseveráis ofreciendo la
compasión de Cristo a vuestros
hermanos y hermanas, entonces el
Señor colmará vuestros corazones de
la reconfortante alegría de su
Espíritu Santo.

Hermana Mary Chandra, has
compartido con nosotros el gozo que
brota de tu vocación religiosa y del
carisma de tu Congregación.
Marcelius, también tú nos has
hablado del amor que tú y tus



compañeros de seminario tenéis por
la vocación al sacerdocio. Ambos nos
habéis recordado que todos estamos
llamados a renovar y a profundizar
cada día nuestra alegría en el Señor,
esforzándonos por imitarlo cada vez
más plenamente. Al principio nos
puede parecer arduo, sin embargo
colma nuestros corazones de alegría
espiritual. Porque cada día se
convierte en una oportunidad para
recomenzar, para responder
nuevamente al Señor. No os
desaniméis nunca, porque la
paciencia del Señor es para nuestra
salvación (cf. 2 P 3,15). ¡Alegraos
siempre en el Señor!

Queridos hermanos y hermanas, os
agradezco vuestra fidelidad en el
servicio a Cristo y su Iglesia a través
del don de vuestra vida. Os aseguro a
todos vosotros mi oración y os la
pido por mí. Dirijámonos ahora a
María Santísima, Reina del Santo
Rosario, pidiéndole que nos alcance



la gracia de crecer en santidad y de
ser siempre testigos alegres de la
fuerza del Evangelio, para llevar a
nuestro mundo sanación,
reconciliación y paz.

*****

Encuentro del Papa Francisco con
los jóvenes en Bangladés

Queridos jóvenes, queridos amigos,
¡buenas tardes!

Os doy las gracias por vuestra cálida
acogida. Agradezco a Mons. Gervas
[Rozario] sus gentiles palabras, así
como los testimonios de Upasana y
Anthony. Los jóvenes tenéis algo
único: vosotros estáis siempre llenos
de entusiasmo, siempre. Y esto es
bello. Y yo me siento rejuvenecer
cada vez que os encuentro. Upasana,
has hablado de esto en tu testimonio,
has dicho que eres «muy entusiasta»
y yo puedo verlo y también sentirlo.
Este entusiasmo juvenil está



relacionado con el espíritu
aventurero. Uno de vuestros poetas
nacionales, Kazi Nazrul Islam, lo ha
expresado definiendo la juventud del
país como «valiente», «acostumbrada
a arrebatar la luz del vientre de la
oscuridad». Esto es bonito. Los
jóvenes están siempre listos para ir
hacia adelante, hacer que todo
suceda y arriesgar. Os animo a
continuar con ese entusiasmo en las
circunstancias buenas y malas. Ir
hacia adelante, especialmente en
aquellos momentos en los que os
sentís oprimidos por los problemas y
la tristeza y, mirando alrededor,
parece que Dios no aparece en el
horizonte.

Pero, avanzando, aseguraos de elegir
el sendero justo. ¿Qué significa esto?
Esto significa saber «viajar» en la
vida, y no «vagar» sin rumbo. Os
hago una pregunta: ¿vosotros viajáis
o vagáis? ¿Qué hacéis: viajáis o
vagáis? Nuestra vida tiene una



dirección; tiene un fin, un fin que nos
ha dado Dios. Él nos guía,
orientándonos con su gracia. Es
como si hubiese colocado dentro de
nosotros un software, que nos ayuda
a discernir su programa divino y a
responderle con libertad. Pero, como
todo software, necesita también ser
actualizado constantemente. Tened
actualizado vuestro programa,
escuchando al Señor y aceptando el
desafío de hacer su voluntad. El
programa actualizado. Es triste
cuando un programa no está
actualizado; y más aún cuanto está
roto y no sirve.

Anthony, te has referido a este
desafío en tu testimonio cuando has
dicho que sois hombres y mujeres
que estáis «creciendo en un mundo
frágil que exige sabiduría». Has
usado la palabra «sabiduría» y,
haciéndolo, nos has proporcionado la
clave. Cuando se pasa de «viajar» a
«vagar sin rumbo», toda la sabiduría



se pierde. Lo único que nos orienta y
nos hace ir hacia adelante en el
sendero justo es la sabiduría, la
sabiduría que nace de la fe. No es la
falsa sabiduría de este mundo. Es la
sabiduría que se vislumbra en los
ojos de los padres y de los abuelos
que han puesto su confianza en Dios.
Como cristianos, podemos ver en sus
ojos la luz de la presencia de Dios, la
luz que han descubierto en Jesús, que
es la misma sabiduría de Dios (cf. 1
Co 1,24). Para recibir esta sabiduría
debemos mirar el mundo, nuestra
situación, nuestros problemas, todo,
con los ojos de Dios. Nosotros
recibimos esta sabiduría cuando
comenzamos a ver las cosas con los
ojos de Dios, a escuchar a los demás
con los oídos de Dios, a amar con el
corazón de Dios y a valorar las cosas
con los valores de Dios.

Esta sabiduría nos ayuda a reconocer
y a rechazar las falsas promesas de
felicidad. Y hay tantas. Una cultura



que hace falsas promesas no puede
liberar, sólo conduce a un egoísmo
que nos llena el corazón de
oscuridad y amargura. La sabiduría
de Dios, en cambio, nos ayuda a
saber cómo acoger y aceptar a
aquellos que actúan y piensan de
manera diferente a la nuestra. Es
triste cuando comenzamos a
cerrarnos en nuestro pequeño
mundo y nos replegamos sobre
nosotros mismos. Entonces hacemos
nuestro el principio de «o como digo
yo o adiós». Este es un mal principio:
«se hace como digo yo o adiós». Esto
no ayuda. Y cuando usamos este
principio quedamos atrapados,
encerrados en nosotros mismos.
Cuando un pueblo, una religión o
una sociedad se convierten en un
«pequeño mundo», pierden lo mejor
que tienen y caen en una mentalidad
presuntuosa, la del «yo soy bueno, tú
eres malo». Upasana, tú has
evidenciado las consecuencias de
este modo de pensar, cuando has



dicho: «Perdemos la dirección y nos
perdemos a nosotros mismos» y «la
vida se nos vuelve absurda». Lo has
dicho bien. La sabiduría de Dios nos
abre a los demás. Nos ayuda a mirar
más allá de nuestras comodidades
personales y de las falsas
seguridades que nos convierten en
ciegos frente a los grandes ideales
que hacen la vida más bella y digna
de ser vivida.

Me alegra que junto a nosotros los
católicos, estén muchos jóvenes
amigos musulmanes y de otras
religiones. Al encontraros juntos hoy
aquí mostráis vuestra determinación
de promover un clima de armonía,
donde se tiende la mano a los otros, a
pesar de vuestras diferencias
religiosas. Esto me recuerda una
experiencia que tuve en Buenos
Aires, en una parroquia nueva
situada en una zona sumamente
pobre. Un grupo de estudiantes
estaba construyendo algunos locales



para la parroquia y el sacerdote me
había invitado a ir a encontrarme
con ellos. Entonces fui y cuando
llegué a la parroquia el sacerdote me
los presentó uno a uno, diciendo:
«Este es el arquitecto –es judío–, este
es comunista, este es católico
practicante» (Saludo a los jóvenes del
Centro cultural P. F. Varela, La
Habana, 20 septiembre 2015). Esos
estudiantes eran todos distintos, pero
todos estaban trabajando por el bien
común. Esto es importante. No lo
olvidéis: diferentes, pero trabajando
por el bien común, en armonía. ¿Lo
habéis entendido? Esta es la armonía
bella que se percibe aquí, en
Bangladesh. Estos estudiantes,
diferentes entre ellos, estaban
abiertos a la amistad social y
determinados a decir «no» a todo lo
que hubiera podido desviarlos del
propósito de estar juntos y de
ayudarse los unos a los otros.

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150920_cuba-giovani.html


La sabiduría de Dios nos ayuda
también a mirar más allá de nosotros
mismos para contemplar la bondad
de nuestro patrimonio cultural.
Vuestra cultura os enseña a respetar
a los ancianos. Esto es muy
importante. Como he dicho antes, los
ancianos nos ayudan a apreciar la
continuidad de las generaciones.
Llevan consigo la memoria y la
sabiduría experiencial, que nos
ayuda a evitar repetir los errores del
pasado. Los ancianos tienen «el
carisma de colmar las distancias», en
cuanto aseguran que los valores más
importantes se transmitan a los hijos
y a los nietos. A través de sus
palabras, su amor, su afecto, su
presencia, comprendemos que la
historia no ha iniciado con nosotros,
sino que somos parte de un antiguo
«viajar» y que la realidad es más
grande que nosotros mismos. Hablad
con vuestros padres y vuestros
abuelos, ¡no os paséis todo el día con
el teléfono, ignorando el mundo que



os rodea! Hablad con los abuelos,
ellos os darán sabiduría.

Upasana y Anthony, habéis
terminado vuestros testimonios con
palabras de esperanza. La sabiduría
de Dios refuerza en nosotros la
esperanza y nos ayuda a afrontar el
futuro con valentía. Nosotros,
cristianos, hallamos esta esperanza
en el encuentro personal con Jesús
en la oración y en los sacramentos, y
en el encuentro concreto con él en
los pobres, los enfermos, los que
sufren y los abandonados. En Jesús
descubrimos la solidaridad de Dios,
que camina constantemente a
nuestro lado.

Queridos jóvenes, queridos amigos,
mirando vuestros rostros me lleno de
alegría y de esperanza; alegría y
esperanza por vosotros, por vuestro
país, por la Iglesia y por vuestras
comunidades. Que la sabiduría de
Dios siga inspirando vuestro esfuerzo



por crecer en el amor, en la
fraternidad y en la bondad. Al dejar
hoy vuestro país, os aseguro mi
oración para que todos podáis
continuar creciendo en el amor a
Dios y al prójimo. Y por favor, no os
olvidéis de rezar por mí.

¡Dios bendiga a Bangladesh! [Isshór
Bangladeshké ashirbád korún!]

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/papa-

francisco-viaje-apostolico-myanmar-
banglades-2017/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/papa-francisco-viaje-apostolico-myanmar-banglades-2017/
https://opusdei.org/es-ve/article/papa-francisco-viaje-apostolico-myanmar-banglades-2017/
https://opusdei.org/es-ve/article/papa-francisco-viaje-apostolico-myanmar-banglades-2017/
https://opusdei.org/es-ve/article/papa-francisco-viaje-apostolico-myanmar-banglades-2017/

	Libro electrónico: El Papa Francisco en Myanmar y Bangladés

