
opusdei.org

El Papa Francisco
habla al mundo del
trabajo

El Santo Padre contestó en
Génova a cuatro preguntas que
le fueron formuladas en la
Planta Industrial Ilva por un
empresario, una representante
sindical, un trabajador y una
desempleada.

29/05/2017

Documentos relacionados

• Libro electrónico: Compendio de la
Doctrina Social de la Iglesia

https://opusdei.org/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/
https://opusdei.org/article/libro-electronico-compendio-de-la-doctrina-social-de-la-iglesia/


• Libro electrónico: “Trabajar bien,
trabajar por amor”

• “Trabajo de Dios”. Homilía del
fundador del Opus Dei (audio y
texto).

• “El Papa Francisco está pidiendo
que pongamos todos los medios para
solucionar el problema del paro”.
Entrevista a Rafael Alvira.

El día 27, durante su visita a Génova,
el Papa Francisco mantuvo un
encuentro con trabajadores y
representantes de la fábrica de acero
ILVA, en el que respondió a cuatro
preguntas.

1. Ferdinando Garré, Empresario
del Sector de Reparaciones
Navales

https://opusdei.org/article/trabajar-bien-trabajar-por-amor/
https://opusdei.org/article/trabajar-bien-trabajar-por-amor/
https://opusdei.org/article/trabajo-de-dios/
https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-francisco-esta-pidiendo-que-pongamos-todos-los-medios-para-solucionar-el-problema-del-paro/
https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-francisco-esta-pidiendo-que-pongamos-todos-los-medios-para-solucionar-el-problema-del-paro/
https://opusdei.org/es-es/article/el-papa-francisco-esta-pidiendo-que-pongamos-todos-los-medios-para-solucionar-el-problema-del-paro/


En nuestro trabajo tenemos que
luchar contra muchos obstáculos
−la excesiva burocracia, la
lentitud de las decisiones públicas,
la falta de servicios e
infraestructuras adecuadas−, que
a menudo no dejan salir las
mejores energías de esta ciudad.
Compartimos este esforzado
camino con nuestro capellán y nos
anima nuestro Arzobispo, el
Cardenal Angelo Bagnasco. Nos
dirigimos a Usted, Santidad, para
pedirle una palabra de cercanía,
una palabra que nos consuele y
nos anime ante los obstáculos con
los que cada día nos enfrentamos
los empresarios.

¡Buenos días a todos! Es la primera
vez que vengo a Génova, y estar tan
cerca del puerto me recuerda de
dónde salió mi padre…, y eso me
produce una gran emoción. Gracias
por vuestro recibimiento. Yo ya
conocía las preguntas, y para



responderlas he escrito algunas
ideas; y también tengo la pluma en la
mano para apuntar lo que me venga
a la cabeza en el momento de
responder. Pero estas preguntas
sobre el mundo del trabajo he
querido pensarlas bien para
responder bien, porque hoy el
trabajo está en riesgo. Es un mundo
donde el trabajo no se considera con
la dignidad que tiene y que da. Por
eso responderé con lo que he
pensado y con lo que se me ocurra en
el momento.

Hago una premisa. La premisa es: el
mundo del trabajo es una prioridad
humana. Y, por tanto, es una
prioridad cristiana, una prioridad
nuestra, y también una prioridad del
Papa. Porque viene de aquel primer
mandamiento que Dios dio a Adán:
“Ve, haz crecer la tierra, trabaja la
tierra, domínala”. Siempre ha habido
una amistad entre la Iglesia y el
trabajo, partiendo de Jesús



trabajador. Donde hay un trabajador,
ahí está el interés y la mirada de
amor del Señor y de la Iglesia. Pienso
que esto está claro.

Es muy bonita esta pregunta que
proviene de un empresario, de un
ingeniero; de su modo de hablar de
la empresa salen las típicas virtudes
del empresario. Y como esta
pregunta la hace un empresario,
hablaremos de ellos: la creatividad,
el amor por la propia empresa, la
pasión y el orgullo por la labor de las
manos y de la inteligencia suya y de
los trabajadores. El empresario es
una figura fundamental de toda
buena economía: no hay buena
economía sin buen empresario. No
hay buena economía sin buenos
empresarios, sin vuestra capacidad
de crear, crear trabajo, crear
productos. En sus palabras se nota
también el cariño por la ciudad −y se
comprende−, por su economía, por la
calidad de las personas de los



trabajadores, y también por el
ambiente, el mar…

Es importante reconocer las virtudes
de los trabajadores y trabajadoras.
Su necesidad −de los trabajadores y
trabajadoras− es la necesidad de
hacer el trabajo bien porque el
trabajo hay que hacerlo bien. A veces
se piensa que un trabajador trabaja
bien solo porque le pagan: esa es una
grave falta de estima por los
trabajadores y por el trabajo, porque
niega la dignidad del trabajo, que
empieza precisamente por trabajar
bien por dignidad, por honor. El
verdadero empresario −intentaré
hacer el perfil del buen empresario−,
el verdadero empresario conoce a
sus trabajadores, porque trabaja
junto a ellos, trabaja con ellos. No
olvidemos que el empresario debe
ser ante todo un trabajador. Si él no
tiene esa experiencia de la dignidad
del trabajo, no será un buen
empresario. Comparte las fatigas de



los trabajadores y comparte las
alegrías del trabajo, de resolver
problemas juntos, de crear algo
juntos. Sí y cuando debe despedir a
alguno es siempre una decisión
dolorosa y no lo haría, si pudiese.
Ningún buen empresario quiere
despedir a su gente −no, quien piense
resolver el problema de su empresa
despidiendo gente, no es un buen
empresario, es un comerciante: hoy
vende a su gente, mañana vende su
propia dignidad−, se sufre siempre, y
alguna vez de ese sufrimiento nacen
nuevas ideas para evitar el despido.
Ese es el buen empresario. Recuerdo,
hace casi un año, un poco menos, en
la Misa en Santa Marta de las 7 de la
mañana, al salir saludo a la gente
que está allí, y se me acercó un
hombre. Lloraba. Dijo: “He venido a
pedir una gracia: estoy al límite y
tengo que declararme en quiebra.
Eso significaría despedir a unos
sesenta trabajadores, y no quiero,
porque siento que me despido a mí



mismo”. Y aquel hombre lloraba. Eso
es un buen empresario. Luchaba y
rezaba por su gente, porque era
“suya”: “Es mi familia”. Están
unidos…

Una enfermedad de la economía es la
progresiva transformación de los
empresarios en especuladores. El
empresario no puede confundirse en
absoluto con el especulador: son dos
tipos diversos. El empresario no debe
confundirse con el especulador: el
especulador es una figura semejante
a la que Jesús en el Evangelio llama
“mercenario”, para contraponerlo al
Buen Pastor. El especulador no ama
su empresa, no ama a sus
trabajadores, sino que ve empresa y
trabajadores solo como medios para
sacar provecho. Usa la empresa y
trabajadores para sacar beneficio.
Despedir, cerrar, trasladar la
empresa no le crea ningún problema,
porque el especulador usa,
instrumentaliza, “come” personas y



medios para sus objetivos de
provecho. Cuando la economía está
movida, en cambio, por buenos
empresarios, las empresas son
amigas de la gente y también de los
pobres. Cuando pasa por las manos
de los especuladores, todo se arruina.
Con el especulador, la economía
pierde rostro y pierde los rostros. Es
una economía sin rostros. Una
economía abstracta. Tras las
decisiones del especulador no hay
personas y, por tanto, no se ve a las
personas que se despiden o se
recortan.

Cuando la economía pierde contacto
con los rostros de las personas
concretas, ella misma se convierte en
una economía sin rostro y, por eso,
en una economía despiadada.

Hay que temer a los especuladores,
no a los empresarios; no, no temer a
los empresarios, porque los hay muy
buenos. No. Temer a los



especuladores. Pero
paradójicamente, alguna vez el
sistema político parece animar a
quien especula sobre el trabajo y no
a quien invierte y cree en el trabajo.
¿Por qué? Porque crea burocracia y
controles partiendo de la hipótesis de
que los agentes de la economía sean
especuladores, y así quien no lo es
queda en desventaja y quien lo es
consigue encontrar los medios para
eludir los controles y alcanza sus
objetivos. Se sabe que reglamentos y
leyes pensados para los deshonestos
acaban penalizando a los honrados.
Y hoy hay tantos verdaderos
empresarios, empresarios honrados
que quieren a sus trabajadores, que
aman la empresa, que trabajan junto
a ellos para sacar adelante la
empresa, y estos son los más
desventajados por esas políticas que
favorecen a los especuladores. Pero
los empresarios honrados y virtuosos
salen adelante, al final, a pesar de
todo. Me gusta citar a este propósito



una bella frase de Luigi Einaudi,
economista y presidente de la
República Italiana. Escribía:
“Millares, millones de individuos
trabajan, producen y ahorran a pesar
de todo lo que podamos inventar
para molestarlos, obstaculizarlos,
desanimarlos. Es la vocación natural
la que les empuja, no solo la sed de
ganancia. El gusto, el orgullo de ver
la propia empresa prosperar,
adquirir crédito, inspirar confianza a
clientes cada vez más vastos, ampliar
sus instalaciones constituyen un
resorte de progreso tan potente como
la ganancia. Si no fuese así, no se
explicaría cómo hay empresarios que
en su propia industria prodigan
todas sus energías e invierten todo su
capital para sacar a menudo
ganancias mucho más modestas que
las que podrían segura y
cómodamente obtener por otros
medios”. Tienen esa mística del
amor…



Le agradezco lo que ha dicho, porque
usted es un representante de esos
empresarios. Estad atentos vosotros,
empresarios, y también vosotros,
trabajadores: estad atentos a los
especuladores. Y también a las reglas
y a las leyes que acaban
favoreciendo a los especuladores y
no a los verdaderos empresarios. Y al
final dejan a la gente sin trabajo.
Gracias.

2. Micaela, representante sindical

Hoy se habla de industria
nuevamente gracias a la cuarta
revolución industrial o industria
4.0. Bien: el mundo del trabajo
está dispuesto a aceptar nuevos
desafíos productivos que traigan
bienestar. Nuestra preocupación
es que esta nueva frontera
tecnológica y el remonte
económico y productivo que, antes
o después, vendrá, no traigan
consigo nueva ocupación de



calidad, sino que más bien
contribuyan a incrementar
precariedad y malestar social.
Hoy la verdadera revolución, en
cambio, sería precisamente la de
transformar la palabra “trabajo”
en una forma concreta de
inserción social.

Me viene a la cabeza responder, de
entrada, con un juego de palabras.
Tú has acabado con la palabra
“inserción social”, y me viene el
“chantaje social[2]”. Lo que voy a
contar ahora es algo real, que pasó
en Italia hace un año. Había una cola
de gente en paro para encontrar
trabajo, un trabajo interesante, de
oficina. La chica que me lo contó
−una chica instruida, hablaba varias
lenguas, que era importante para ese
puesto− y le dijeron: “Sí, puede ir…;
serán 10-11 horas al día…” −“¡Sí, sí!”
−dijo ella en seguida, porque
necesitaba ese trabajo−. “Y se
empieza con −creo que le dijeron, no



quiero equivocarme, pero no más−
800 euros al mes”. Y ella dijo: −Pero…
800 solo? ¿11 horas?”. Y el señor −el
especulador, no era empresario, el
empleado del especulador− le dijo:
“Señorita, mire detrás de usted la
cola: si no le gusta, váyase”. ¡Eso no
es riscatto sino ricatto! (¡Eso no es
inserción sino chantaje!).

Y ahora diré lo que tenía escrito,
pero la última palabra tuya me ha
inspirado ese recuerdo. El trabajo en
negro. Otra persona me contó que
tiene trabajo, pero de septiembre a
junio: la despiden en junio, y la
vuelven a contratar en octubre o
septiembre. Y así se juega… El
trabajo en negro.

He aceptado la propuesta de tener
este encuentro hoy, en un lugar de
trabajo y de trabajadores, porque
también estos son lugares del pueblo
de Dios. Los diálogos en los lugares
de trabajo no son menos importantes



que los diálogos que hagamos en las
parroquias o en las solemnes salas de
convenciones, porque los lugares de
la Iglesia son los lugares de la vida y,
por tanto, también las plazas y las
fábricas. Porque alguno puede decir:
“¿Pero este cura qué viene a
decirnos? ¡Que se vaya a su
parroquia!”. No, el mundo del
trabajo es el mundo del pueblo de
Dios: somos todos Iglesia, todos
pueblo de Dios. Muchos de los
encuentros entre Dios y los hombres,
de los que nos hablan la Biblia y los
Evangelios, sucedieron mientras las
personas trabajaban: Moisés oye la
voz de Dios que lo llama y le revela
su nombre mientras apacentaba el
rebaño del suegro; los primeros
discípulos de Jesús eran pescadores y
son llamados por Él mientras
trabajaban a la orilla del lago. Es
muy cierto lo que Él dice: la falta de
trabajo es mucho más que el mero
agotarse de una fuente de ingresos
para poder vivir. El trabajo es



también eso, pero es mucho, mucho
más. Trabajando somos más persona,
nuestra humanidad florece, los
jóvenes se vuelven adultos solo
trabajando.

La Doctrina Social de la Iglesia
siempre ha visto el trabajo humano
como participación en la creación
que continua cada día, también
gracias a las manos, a la mente y al
corazón de los trabajadores. En la
tierra hay pocas alegrías más
grandes que las que se experimentan
trabajando, como hay pocos dolores
más grandes que los dolores del
trabajo, cuando el trabajo explota,
aplasta, humilla, mata. El trabajo
puede hacer mucho mal porque
puede hacer mucho bien.

El trabajo es amigo del hombre y el
hombre es amigo del trabajo, y por
eso no es fácil reconocerlo como
enemigo, porque se presenta como
una persona de casa, incluso cuando



nos golpea y nos hiere. Los hombres
y las mujeres se nutren del trabajo:
con el trabajo son “ungidos de
dignidad”. Por esta razón, en torno al
trabajo se edifica todo el pacto social.
Ese es el núcleo del problema.
Porque cuando no se trabaja, o se
trabaja mal, se trabaja poco o se
trabaja demasiado, es la democracia
la que entra en crisis, es todo el pacto
social. Es también ese el sentido del
artículo 1 de la Constitución italiana,
que es muy bonito: “Italia es una
república democrática, fundada en el
trabajo”. Según esto, podemos decir
que quitar el trabajo a la gente o
explotar a la gente con trabajo
indigno o mal pagado o como sea, es
anticonstitucional. Si no estuviese
fundada en el trabajo, la República
italiana no sería una democracia,
porque el puesto de trabajo lo
ocupan y siempre lo han ocupado
privilegios, castas, rentas.



Así pues, hay que mirar sin miedo,
pero con responsabilidad, las
transformaciones tecnológicas de la
economía y de la vida y no
resignarse a la ideología que está
tomando fuerza en todas partes, que
imagina un mundo donde solo la
mitad o quizá dos tercios de los
trabajadores tendrán trabajo, y los
demás serán mantenidos por la
seguridad social. ¡Debe quedar claro
que el verdadero objetivo a alcanzar
no es el “cheque para todos”, sino el
“trabajo para todos”! Porque sin
trabajo, sin trabajo para todos no
habrá dignidad para todos. El trabajo
de hoy y de mañana será distinto,
quizá muy diferente −pensemos en la
revolución industrial, fue un cambio;
también aquí habrá una revolución−,
será diverso del trabajo de ayer, pero
tendrá que ser trabajo, no pensión,
no pensionistas: trabajo. Se jubila a
la edad justa, es un acto de justicia;
pero es contra la dignidad de las
personas mandarlas a la jubilación



con 35 o 40 años, darles un cheque
del Estado, y ¡apáñatelas! “Pero,
¿tengo para comer?” Sí. “¿Tengo para
sacar adelante mi familia, con ese
cheque?” Sí. “¿Tengo dignidad?” ¡No!
¿Por qué? Porque no tengo trabajo.
El trabajo de hoy será distinto. Sin
trabajo se puede sobrevivir; pero
para vivir hace falta el trabajo. La
elección es entre sobrevivir y vivir. Y
hace falta trabajo para todos. Para
los jóvenes… ¿Sabéis el porcentaje de
jóvenes de menos de 25 años,
desempleados, que hay en Italia? Yo
no lo diré: buscad las estadísticas. Y
eso es una hipoteca sobre el futuro.
Porque esos jóvenes crecen sin
dignidad, porque no son “ungidos”
por el trabajo que es lo que da la
dignidad. Pero el meollo es este: un
cheque estatal, mensual que te saque
adelante una familia no resuelve el
problema. El problema se resuelve
con trabajo para todos. Creo haber
respondido, más o menos.



3. Un trabajador que realiza un
plan de formación promovido por
los Capellanes

No raramente en los ambientes de
trabajo prevalecen la
competencia, la carrera, los
aspectos económicos, cuando el
trabajo es una ocasión
privilegiada de testimonio y
anuncio del Evangelio, vivido con
actitudes de fraternidad,
colaboración y solidaridad.
Pedimos a Vuestra Santidad
algunos consejos para caminar
mejor hacia esos ideales.

Los valores del trabajo están
cambiando muy rápidamente, y
muchos de esos nuevos valores de la
gran empresa y la gran finanza son
valores que no están en línea con la
dimensión humana, y por tanto con
el humanismo cristiano. El acento en
la competencia dentro de la empresa,
además de ser un error



antropológico y cristiano, es también
un error económico, porque olvida
que la empresa es ante todo
cooperación, mutua asistencia,
reciprocidad.

Cuando una empresa crea
científicamente un sistema de
incentivos individuales que ponen a
los trabajadores a competir entre
ellos, a lo mejor a corto plazo pueda
obtener alguna ventaja, pero acaba
pronto por minar ese tejido de
confianza que es el alma de toda
organización. Y así, cuando llega una
crisis, la empresa se viene abajo y
revienta, porque ya no hay ninguna
cuerda que la sostenga. Hay que
decir con fuerza que esa cultura
competitiva entre los trabajadores
dentro de la empresa es un error, y
por tanto una visión que debe
cambiarse si queremos el bien de la
empresa, de los trabajadores y de la
economía.



Otro valor que en realidad es un
antivalor es la tan aclamada
“meritocracia”. La meritocracia
fascina mucho porque usa una
palabra bonita: el “mérito”; pero
como la instrumentaliza y la usa de
modo ideológico, la desnaturaliza y
pervierte. La meritocracia, más allá
de la buena fe de tantos que la
invocan, está volviéndose una
legitimación ética de la desigualdad.
El nuevo capitalismo a través de la
meritocracia de una veste moral a la
desigualdad, porque interpreta los
talentos de las personas no como un
don: el talento no es un don según
esa interpretación: es un mérito,
determinando un sistema de ventajas
y desventajas cumulativas. Así, si dos
niños al nacer son distintos por sus
talentos u oportunidades sociales y
económicas, el mundo económico
leerá los diversos talentos como
mérito, y los remunerará de modo
diferente. Y así, cuando esos dos



niños se jubilen, la desigualdad entre
ellos se multiplicará.

Una segunda consecuencia de la
llamada “meritocracia” es el cambio
de la cultura de la pobreza. El pobre
es considerado un desmerecedor y
por tanto un culpable. Y si la pobreza
es culpa del pobre, los ricos quedan
exonerados de hacer nada. Esa es la
vieja lógica de los amigos de Job, que
querían convencerlo de que fuera
culpable de su desgracia. Pero esa no
es la lógica del Evangelio, no es la
lógica de la vida: la meritocracia en
el Evangelio la hallamos en cambio
en la figura del hermano mayor en la
parábola del hijo pródigo. Él
desprecia al hermano menor y
piensa que debe seguir siendo un
fracasado porque se lo merece; en
cambio, el padre piensa que ningún
hijo se merece las algarrobas de los
cerdos.

4. Victoria, desempleada



Los desempleados sentimos a las
Instituciones no solo lejanas sino
como madrastras, preocupadas
más en un asistencialismo pasivo
que en crear condiciones que
favorezcan el trabajo. Nos
conforta el calor humano con que
la Iglesia nos es cercana y la
acogida que cada uno encuentra
en la casa de los Capellanes.
Santidad, ¿dónde podemos hallar
la fuerza para creer siempre y no
darnos por vencidos a pesar de
todo esto?

¡Eso es así! Quien pierde el trabajo y
no logra encontrar otro buen trabajo,
siente que pierde la dignidad, como
pierde la dignidad quien se ve
obligado por necesidad a aceptar
trabajos malos y equivocados. No
todos los trabajos son buenos:
todavía hay demasiados trabajos
malos y sin dignidad, en el tráfico
ilegal de armas, en la pornografía, en
los juegos de azar y en todas esas



empresas que no respetan los
derechos de los trabajadores o de la
naturaleza. Como es malo el trabajo
de quien es pagado mucho para que
no tenga horarios, límites, confines
entre trabajo y vida porque el trabajo
se convierte en toda su vida.

Una paradoja de nuestra sociedad es
la presencia de una creciente cuota
de personas que querrían trabajar y
no lo logran, y otros que trabajan
demasiado, y querrían trabajar
menos pero no lo consiguen porque
han sido “comprados” por las
empresas. El trabajo, en cambio, se
vuelve “hermano trabajo” cuando
junto a él hay tiempo de no-trabajo,
tiempo de fiesta. Los esclavos no
tienen tiempo libre: sin tiempo de
fiesta, el trabajo vuelve a ser
esclavista, aunque esté super pagado;
y para poder hacer fiesta tenemos
que trabajar. En las familias donde
hay desempleados, nunca es
verdaderamente domingo y las



fiestas acaban a veces en días de
tristeza porque falta el trabajo del
lunes. Para celebrar la fiesta, es
necesario poder celebrar el trabajo.
El uno marca el tiempo y el ritmo de
la otra. Van juntos.

Comparto también que el consumo
es un ídolo de nuestro tiempo. Es el
consumo el centro de nuestra
sociedad, y por tanto el placer que el
consumo promete. Grandes negocios,
abiertos 24 horas al día, todos los
días, nuevos “templos” que prometen
la salvación, la vida eterna; cultos de
puro consumo y por tanto de puro
placer. Es también esa la raíz de la
crisis del trabajo en nuestra
sociedad: el trabajo es fatiga, sudor.
La Biblia lo sabía muy bien y nos lo
recuerda. Pero una sociedad
hedonista, que ve y quiere solo el
consumo, no comprende el valor de
la fatiga y del sudor y, por ende, no
comprende el trabajo. Todas las



idolatrías son experiencias de puro
consumo: los ídolos no trabajan.

El trabajo es “trabajoso”: son dolores
de parto para poder dar a luz luego
la alegría por lo que se ha
engendrado juntos. Si no hallamos
una cultura que estime la fatiga y el
sudor, no encontraremos una nueva
relación con el trabajo y seguiremos
soñando el consumo de puro placer.
El trabajo es el centro de todo pacto
social: no es un medio para poder
consumir, no. Es el centro de todo
pacto social. Entre el trabajo y el
consumo hay tantas cosas, todas
importantes y bonitas, que se llaman
dignidad, respeto, honor, libertad,
derechos, derechos de todos, de las
mujeres, de los niños, de las niñas, de
los ancianos… Si malvendemos el
trabajo al consumo, con el trabajo
pronto malvenderemos también
todas esas palabras, sus hermanas:
dignidad, respeto, honor, libertad. No
debemos permitirlo, y debemos



continuar pidiendo trabajo,
generarlo, estimarlo, amarlo.

También rezarlo: muchas de las
oraciones más bonitas de nuestros
padres y abuelos eran oraciones del
trabajo, aprendidas y rezadas antes,
después y durante el trabajo. El
trabajo es amigo de la oración; el
trabajo está presente todos los días
en la Eucaristía, cuyos dones son
fruto de la tierra y del trabajo del
hombre. Un mundo que ya no conoce
los valores y el valor del trabajo, no
comprende tampoco la Eucaristía, la
oración verdadera y humilde de las
trabajadoras y trabajadores. Los
campos, el mar, las fábricas siempre
fueron “altares” desde los que se
alzaban oraciones hermosas y puras,
que Dios acogió y recogió. Oraciones
dichas y rezadas por quien sabía y
quería rezar, pero también oraciones
dichas con las manos, con el sudor,
con la fatiga del trabajo de quien no
sabía rezar con la boca. Dios recibió



también esas y sigue acogiéndolas
hoy también.

Por eso, me gustaría terminar este
diálogo con una oración: es una
oración antigua, el “Veni, Sancte
Spiritus”, que es también una oración
del trabajo y por el trabajo.

Ven, Espíritu Santo,

manda tu luz desde el cielo.

Padre amoroso del pobre;

don, en tus dones espléndido;

luz que penetra las almas;

fuente del mayor consuelo.

Ven, dulce huésped del alma,

descanso de nuestro esfuerzo,

tregua en el duro trabajo.

Brisa en las horas de fuego,



gozo que enjuga las lágrimas y

reconforta en los duelos.

Entra hasta el fondo del alma,

divina luz, y enriquécenos.

Mira el vacío del hombre,

si tú le faltas por dentro;

mira el poder del pecado,

cuando no envías tu aliento.

Riega la tierra en sequía,

sana el corazón enfermo,

lava las manchas.

Infunde calor de vida en el hielo,

doma el espíritu indómito,

guía al que tuerce el sendero.

Reparte tus siete dones,



según la fe de tus siervos.

Por tu bondad y tu gracia,

dale al esfuerzo su mérito;

salva al que busca salvarse y

danos tu gozo eterno. Amén.

¡Gracias!

Y ahora pido al Señor que os bendiga
a todos, que bendiga a todos los
trabajadores, a los empresarios, a los
desempleados. Que cada uno piense
en los empresarios que hacen todo lo
posible para dar trabajo; en los
parados, en los trabajadores y
trabajadoras. Y que descienda esta
bendición sobre todos nosotros y
sobre ellos. [Bendición] ¡Muchas
gracias!



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/papa-

francisco-habla-al-mundo-del-trabajo/
(17/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/papa-francisco-habla-al-mundo-del-trabajo/
https://opusdei.org/es-ve/article/papa-francisco-habla-al-mundo-del-trabajo/
https://opusdei.org/es-ve/article/papa-francisco-habla-al-mundo-del-trabajo/

	El Papa Francisco habla al mundo del trabajo

