
opusdei.org

Catequesis sobre los
Padres de la Iglesia

Libro electrónico con las
catequesis de Benedicto XVI
sobre los Padres de la Iglesia,
que pronunció entre marzo de
2007 y junio de 2008.

15/06/2024

ePub ► Catequesis sobre los Padres
de la Iglesia

PDF ► Catequesis sobre los Padres de
la Iglesia

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia20240614082942399580.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia20240614082942399580.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia20240614082954966901.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia20240614082954966901.pdf


Google Play Books ► Catequesis
sobre los Padres de la Iglesia

Apple Books ► Catequesis sobre los
Padres de la Iglesia

► Más libros electrónicos gratuitos

Sumario de la catequesis
sobre los Padres de la Iglesia

San Clemente Romano
San Ignacio de Antioquía
San Justino
San Ireneo de Lyon
Clemente de Alejandría
Orígenes: vida y obra
Orígenes: el pensamiento
Tertuliano
San Cipriano
Eusebio de Cesarea
San Atanasio
San Cirilo de Jerusalén
San Basilio. 1
San Basilio. 2
San Gregorio Nacianceno. 1

1. 
2. 
3. 
4. 
5. 
6. 
7. 
8. 
9. 

10. 
11. 
12. 
13. 
14. 
15. 

https://play.google.com/store/books/details?id=y1QOEQAAQBAJ&pli=1
https://play.google.com/store/books/details?id=y1QOEQAAQBAJ&pli=1
https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia/id6504334951
https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia/id6504334951
https://opusdei.org/es-es/page/libros-electronicos/


San Gregorio Nacianceno. 2
San Gregorio de Nisa. 1
San Gregorio de Nisa. 2
San Juan Crisóstomo. 1
San Juan Crisóstomo. 2
San Cirilo de Alejandría
San Hilario de Poitiers
San Eusebio de Vercelli
San Ambrosio
San Máximo de Turín
San Jerónimo. 1
San Jerónimo. 2
Afraates, el sabio persa
San Efrén el sirio
San Cromacio de Aquileya
San Paulino de Nola
San Agustín. 1 - La vida
San Agustín. 2 - Los últimos
años y la muerte
San Agustín. 3 - Armonía entre
fe y razón
San Agustín. 4 - Las obras
San Agustín. 5 - Las
conversiones
San León Magno
Boecio y Casiodoro

16. 
17. 
18. 
19. 
20. 
21. 
22. 
23. 
24. 
25. 
26. 
27. 
28. 
29. 
30. 
31. 
32. 
33. 

34. 

35. 
36. 

37. 
38. 



Casiodoro
San Benito de Nursia
Dionisio Areopagita
Romano el Meloda
San Gregorio Magno. 1
San Gregorio Magno. 2
San Columbano
San Isidoro de Sevilla
San Máximo el Confesor

San Clemente Romano

Miércoles 7 de marzo de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Durante los meses pasados hemos
meditado en las figuras de cada uno
de los Apóstoles y en los primeros
testigos de la fe cristiana
mencionados en los escritos del
Nuevo Testamento. Ahora,
dedicaremos nuestra atención a los

39. 
40. 
41. 
42. 
43. 
44. 
45. 
46. 
47. 



padres apostólicos, es decir, a la
primera y a la segunda generación de
la Iglesia después de los Apóstoles.
Así podemos ver cómo comienza el
camino de la Iglesia en la historia.

San Clemente, obispo de Roma en los
últimos años del siglo I, es el tercer
sucesor de Pedro, después de Lino y
Anacleto. El testimonio más
importante sobre su vida es el de san
Ireneo, obispo de Lyon hasta el año
202, el cual atestigua que san
Clemente "había visto a los
Apóstoles", "se había relacionado con
ellos" y "tenía todavía la predicación
apostólica en sus oídos y su tradición
ante sus ojos" (Adversus haereses, III,
3, 3). Testimonios tardíos, entre los
siglos IV y VI, atribuyen a san
Clemente el título de mártir.

La autoridad y el prestigio de este
Obispo de Roma eran tan grandes,
que se le atribuyeron varios escritos,
pero su única obra segura es la Carta



a los Corintios. Eusebio de Cesarea, el
gran "archivero" de los orígenes
cristianos, la presenta con estas
palabras: "Nos ha llegado una carta
de Clemente reconocida como
auténtica, grande y admirable. Fue
escrita por él, de parte de la Iglesia
de Roma, a la Iglesia de Corinto...
Sabemos que desde hace mucho
tiempo y todavía hoy es leída
públicamente durante la asamblea
de los fieles" (Hist. Eccl. 3,16).

A esta carta se le atribuía un carácter
casi canónico. Al inicio de este texto,
escrito en griego, san Clemente se
lamenta de que "las repentinas y
sucesivas calamidades y
tribulaciones" (1, 1), le habían
impedido una intervención en el
tiempo oportuno. Estas
"adversidades" se identifican con la
persecución de Domiciano: por eso,
la fecha de composición de la carta se
debe remontar a un tiempo
inmediatamente posterior a la



muerte del emperador y al final de la
persecución, es decir,
inmediatamente después del año 96.

La intervención de san Clemente —
estamos todavía en el siglo I— era
requerida por los graves problemas
por los que atravesaba la Iglesia de
Corinto: en efecto, los presbíteros de
la comunidad habían sido destituidos
por algunos jóvenes contestadores.
También san Ireneo alude a esa triste
situación cuando escribe: "Bajo el
gobierno de Clemente se produjo
entre los hermanos de Corinto una
divergencia de opiniones no
pequeña; la Iglesia de Roma envió a
los Corintios una carta
importantísima para reconciliarlos
en la paz, renovar su fe y anunciarles
la tradición que ella había recibido
recientemente de los
Apóstoles" (Adversus haereses, III, 3,
3).



Por tanto, podríamos decir que esta
carta constituye un primer ejercicio
del Primado romano después de la
muerte de san Pedro. La carta de san
Clemente retoma algunos temas muy
queridos por san Pablo, que había
escrito dos grandes cartas a los
Corintios, en particular, la dialéctica
teológica, perennemente actual,
entre el indicativo de la salvación y
elimperativo del compromiso moral.
Ante todo está la buena nueva de la
gracia que salva. El Señor nos
previene y nos da el perdón, nos da
su amor, la gracia de ser cristianos,
hermanos y hermanas suyos. Es una
buena nueva que llena de alegría
nuestra vida y que da seguridad a
nuestro actuar: el Señor nos previene
siempre con su bondad, y la bondad
del Señor es siempre más grande que
todos nuestros pecados.

Sin embargo, debemos
comprometernos de manera
coherente con el don recibido y



responder al anuncio de la salvación
con un camino generoso y valiente
de conversión. Con respecto al
modelo de san Pablo, la novedad está
en que san Clemente, después de la
parte doctrinal y de la parte práctica,
que constituían el núcleo de todas las
cartas de san Pablo, presenta una
"gran oración", con la que
prácticamente concluye la carta.

La ocasión inmediata de la carta
permite al Obispo de Roma explicar
con amplitud la identidad de la
Iglesia y su misión. Si en Corinto ha
habido abusos, observa san
Clemente, el motivo hay que buscarlo
en el debilitamiento de la caridad y
de otras virtudes cristianas
indispensables. Por eso, invita a los
fieles a la humildad y al amor
fraterno, dos virtudes que
constituyen verdaderamente el ser
en la Iglesia. "Seamos una porción
santa", exhorta, "practiquemos todo
lo que exige la santidad" (30, 1). En



particular, el Obispo de Roma
recuerda que el mismo Señor
"estableció dónde y por quiénes
quiere que se realicen los servicios
litúrgicos, a fin de que, haciéndose
todo santamente y con su
beneplácito, sea acepto a su
voluntad... En efecto, al sumo
sacerdote le estaban encomendadas
funciones litúrgicas propias; los
sacerdotes ordinarios tenían
asignado su lugar propio; y los levitas
tenían encomendados sus propios
servicios, mientras que el laico está
sometido a los preceptos laicos" (40,
1-5: obsérvese que en esta carta de
finales del siglo I aparece por
primera vez en la literatura cristiana
el término laikós, que significa
"miembro del laos", es decir, "del
pueblo de Dios").

De este modo, refiriéndose a la
liturgia del antiguo Israel, san
Clemente manifiesta su ideal de
Iglesia, congregada por "un solo



Espíritu de gracia derramado sobre
nosotros", que sopla en los diversos
miembros del Cuerpo de Cristo, en el
que todos, unidos sin ninguna
separación, son "miembros los unos
de los otros" (46, 6-7). La neta
distinción entre los "laicos" y la
jerarquía no significa en absoluto
una contraposición, sino sólo la
conexión orgánica de un cuerpo, de
un organismo, con sus diferentes
funciones. En efecto, la Iglesia no es
un lugar de confusión y anarquía,
donde uno puede hacer lo que quiera
en cada momento: en este
organismo, con una estructura
articulada, cada uno ejerce su
ministerio según la vocación
recibida.

Por lo que atañe a los jefes de las
comunidades, san Clemente explica
claramente la doctrina de la sucesión
apostólica. Las normas que la
regulan derivan, en última instancia,
de Dios mismo. El Padre envió a



Jesucristo, quien a su vez mandó a
los Apóstoles. Estos, luego, mandaron
a los primeros jefes de las
comunidades y establecieron que a
ellos les sucedieran otros hombres
dignos. Por tanto, todo procede
"ordenadamente por voluntad de
Dios" (42). Con estas palabras, con
estas frases, san Clemente subraya
que la Iglesia tiene una estructura
sacramental y no una estructura
política. La acción de Dios, que sale a
nuestro encuentro en la liturgia,
precede a nuestras decisiones y
nuestras ideas. La Iglesia es, sobre
todo, don de Dios y no creación
nuestra; por eso, esta estructura
sacramental no sólo garantiza el
ordenamiento común, sino también
la precedencia del don de Dios, que
todos necesitamos.

Por último, la "gran oración" confiere
una dimensión cósmica a las
argumentaciones precedentes. San
Clemente alaba y da gracias a Dios



por su maravillosa providencia de
amor, que creó el mundo y sigue
salvándolo y santificándolo.
Particular importancia asume la
invocación por los gobernantes.
Después de los textos del Nuevo
Testamento, constituye la oración
más antigua por las instituciones
políticas. Así, tras la persecución, los
cristianos, aunque sabían que
continuarían las persecuciones, no
dejaban de rezar por las mismas
autoridades que los habían
condenado injustamente. El motivo
es, ante todo, de carácter cristológico:
se debe orar por los perseguidores,
como hizo Jesús en la cruz.

Pero esta oración encierra también
una enseñanza que orienta, a través
de los siglos, la actitud de los
cristianos ante la política y el Estado.
Al orar por las autoridades, san
Clemente reconoce la legitimidad de
las instituciones políticas en el orden
establecido por Dios; al mismo



tiempo, manifiesta la preocupación
de que las autoridades sean dóciles a
Dios y "ejerzan con paz,
mansedumbre y piedad, el poder que
Dios les ha dado" (61, 2). El César no
lo es todo. Existe otra soberanía, cuyo
origen y esencia no son de este
mundo, sino "de arriba": la de la
Verdad, que con respecto al Estado
tiene derecho a ser escuchada.

Así, la carta de san Clemente afronta
numerosos temas de perenne
actualidad. Es aún más significativa
en cuanto que representa, desde el
siglo I, la solicitud de la Iglesia de
Roma, que preside en la caridad a
todas las demás Iglesias. Con el
mismo Espíritu, hagamos nuestras
las invocaciones de la "gran oración",
en las que el Obispo de Roma se hace
portavoz del mundo entero: "Sí, oh
Señor, haz que resplandezca en
nosotros tu rostro por el bien de la
paz; protégenos con tu mano
poderosa... Te damos gracias, a



través del sumo Sacerdote y
protector de nuestras almas,
Jesucristo, por el cual sea gloria y
alabanza a ti, ahora y de generación
en generación, por los siglos de los
siglos. Amén" (60-61).

San Ignacio de Antioquía

Miércoles 14 de marzo de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Como hicimos ya el miércoles
pasado, hablamos de las
personalidades de la Iglesia
primitiva. La semana pasada
hablamos del Papa Clemente I, tercer
Sucesor de san Pedro. Hoy hablamos
de san Ignacio, que fue el tercer
obispo de Antioquía, del año 70 al
107, fecha de su martirio. En aquel
tiempo Roma, Alejandría y Antioquía
eran las tres grandes metrópolis del
imperio romano. El concilio de Nicea
habla de tres "primados": el de Roma,



pero también Alejandría y Antioquía
participan, en cierto sentido, en un
"primado".

San Ignacio era obispo de Antioquía,
que hoy se encuentra en Turquía.
Allí, en Antioquía, como sabemos por
los Hechos de los Apóstoles, surgió
una comunidad cristiana floreciente:
su primer obispo fue el apóstol san
Pedro —así nos lo dice la tradición—
y allí "por primera vez los discípulos
recibieron el nombre de 
cristianos" (Hch 11,26). Eusebio de
Cesarea, un historiador del siglo IV,
dedica un capítulo entero de
suHistoria eclesiástica a la vida y a la
obra literaria de san Ignacio (III, 3).
"Desde Siria —escribe— Ignacio fue
enviado a Roma para ser arrojado
como alimento a las fieras, a causa
del testimonio que dio de Cristo. Al
realizar su viaje por Asia, bajo la
custodia severa de los guardias" (que
él, en su Carta a los Romanos, V, 1,
llama "diez leopardos"), "en cada una



de las ciudades por donde pasaba,
con predicaciones y exhortaciones,
iba consolidando las Iglesias; sobre
todo exhortaba, con gran ardor, a
guardarse de las herejías que ya
entonces comenzaban a pulular, y les
recomendaba que no se apartaran de
la tradición apostólica".

La primera etapa del viaje de san
Ignacio hacia el martirio fue la
ciudad de Esmirna, donde era obispo
san Policarpo, discípulo de san Juan.
Allí san Ignacio escribió cuatro
cartas, respectivamente, a las Iglesias
de Éfeso, Magnesia, Trales y Roma.
"Habiendo partido de Esmirna —
prosigue Eusebio— Ignacio fue a
Tróada, y desde allí envió otras
cartas": dos a las Iglesias de Filadelfia
y Esmirna, y una al obispo Policarpo.
Eusebio completa así la lista de las
cartas, que han llegado hasta
nosotros como un valioso tesoro de la
Iglesia del siglo I. Leyendo esos
textos se percibe la lozanía de la fe



de la generación que conoció a los
Apóstoles. En esas cartas se percibe
también el amor ardiente de un
santo. Por último, desde Tróada el
mártir llegó a Roma, donde, en el
anfiteatro Flavio, fue dado como
alimento a las bestias feroces.

Ningún Padre de la Iglesia expresó
con la intensidad de san Ignacio el
deseo de unión con Cristo y de vida
en él. Por eso, hemos leído el pasaje
evangélico de la vid, que según el
Evangelio de san Juan, es Jesús. En
realidad, confluyen en san Ignacio
dos "corrientes" espirituales: la de
san Pablo, orientada totalmente a la 
unión con Cristo, y la de san Juan,
concentrada en la vida en él. A su
vez, estas dos corrientes desembocan
en la imitación de Cristo, al que san
Ignacio proclama muchas veces
como "mi Dios" o "nuestro Dios".

Así, san Ignacio suplica a los
cristianos de Roma que no impidan



su martirio, porque está impaciente
por "unirse a Jesucristo". Y explica:
"Para mí es mejor morir en (eis)
Jesucristo, que ser rey de los
términos de la tierra. Quiero a Aquel
que murió por nosotros; quiero a
Aquel que resucitó por nosotros...
Permitidme ser imitador de la pasión
de mi Dios" (Carta a los Romanos, VI: 
Padres Apostólicos, BAC, Madrid
1993, p. 478). En esas expresiones
ardientes de amor se puede percibir
el notable "realismo" cristológico
típico de la Iglesia de Antioquía, muy
atento a la encarnación del Hijo de
Dios y a su humanidad verdadera y
concreta: Jesucristo —escribe san
Ignacio a los cristianos de Esmirna (I,
1)— "es realmente del linaje de
David", "realmente nació de una
virgen", "realmente fue clavado en la
cruz por nosotros".

La irresistible orientación de san
Ignacio hacia la unión con Cristo
fundamenta una auténtica "mística



de la unidad". Él mismo se define "un
hombre al que ha sido encomendada
la tarea de la unidad" (Carta a los
cristianos de Filadelfia, VIII, 1).

Para san Ignacio la unidad es, ante
todo, una prerrogativa de Dios, que
existiendo en tres Personas es Uno en
absoluta unidad. A menudo repite
que Dios es unidad, y que sólo en
Dios esa unidad se encuentra en
estado puro y originario. La unidad
que los cristianos debemos realizar
en esta tierra no es más que una
imitación, lo más cercana posible, del
arquetipo divino.

De este modo san Ignacio llega a
elaborar una visión de la Iglesia que
contiene algunas expresiones muy
semejantes a las de la Carta a los
Corintios de san Clemente Romano.
"Conviene —escribe por ejemplo a
los cristianos de Éfeso— que tengáis
un mismo sentir con vuestro obispo,
que es justamente cosa que ya



hacéis. En efecto, vuestro colegio de
presbíteros, digno del nombre que
lleva, digno de Dios, está tan
armoniosamente concertado con su
obispo como las cuerdas con la lira.
(...) Por eso, con vuestra concordia y
con vuestro amor sinfónico, cantáis a
Jesucristo. Así, vosotros, cantáis a
una en coro, para que en la sinfonía
de la concordia, después de haber
cogido el tono de Dios en la unidad,
cantéis con una sola voz" (IV, 1-2).

Asimismo, después de recomendar a
los cristianos de Esmirna que "nadie
haga nada en lo que atañe a la Iglesia
sin contar con el obispo" (VIII, 1),
dice a san Policarpo: "Yo me ofrezco
como rescate por quienes se someten
al obispo, a los presbíteros y a los
diáconos. Y ojalá que con ellos se me
concediera tener parte con Dios.
Trabajad unos junto a otros, luchad
unidos, corred a una, sufrid, dormid
y despertad todos a la vez, como
administradores de Dios, como sus



asistentes y servidores. Tratad de
agradar al Capitán bajo cuya
bandera militáis y de quien habéis de
recibir el sueldo. Que ninguno de
vosotros sea declarado desertor.
Vuestro bautismo ha de permanecer
como vuestra armadura, la fe como
un yelmo, la caridad como una lanza,
la paciencia como un arsenal de
todas las armas" (Carta a san
Policarpo, VI, 1-2: Padres Apostólicos,
BAC, Madrid 1993, p. 500).

En conjunto, se puede apreciar en
lasCartas de san Ignacio una especie
de dialéctica constante y fecunda
entre dos aspectos característicos de
la vida cristiana: por una parte, la
estructura jerárquica de la
comunidad eclesial; y, por otra, la
unidad fundamental que vincula
entre sí a todos los fieles en Cristo.
En consecuencia, las funciones no se
pueden contraponer. Al contrario, se
insiste continuamente en la
comunión de los creyentes entre sí y



con sus pastores, mediante
elocuentes imágenes y analogías: la
lira, las cuerdas, la entonación, el
concierto, la sinfonía.

Es evidente la responsabilidad
peculiar de los obispos, de los
presbíteros y de los diáconos en la
edificación de la comunidad. Ante
todo a ellos se dirige la invitación al
amor y a la unidad. "Sed uno",
escribe san Ignacio a los Magnesios,
remitiéndose a la oración de Jesús en
la última Cena: "Una sola oración,
una sola mente, una sola esperanza
en el amor... Corred todos a una a
Jesucristo como al único templo de
Dios, como al único altar: él es uno, y
procediendo del único Padre, ha
permanecido unido a él, y a él ha
vuelto en la unidad" (VII, 1-2).

En la literatura cristiana san Ignacio
fue el primero en atribuir a la Iglesia
el adjetivo "católica", es decir,
"universal": "Donde está Jesucristo —



afirma— allí está la Iglesia
católica" (Carta a los cristianos de
Esmirna, VIII, 2). Y precisamente en
el servicio de unidad a la Iglesia
católica la comunidad cristiana de
Roma ejerce una especie de primado
en el amor: "En Roma ella, digna de
Dios, venerable, digna de toda
bienaventuranza... preside en la
caridad, que tiene la ley de Cristo y
lleva el nombre del Padre" (Carta a
los Romanos, prólogo).

Como se puede ver, san Ignacio es
verdaderamente "el doctor de la
unidad": unidad de Dios y unidad de
Cristo (a pesar de las diversas
herejías que ya comenzaban a
circular y separaban en Cristo la
naturaleza humana y la divina),
unidad de la Iglesia, unidad de los
fieles "en la fe y en la caridad, a las
que nada se puede anteponer" (Carta
a los cristianos de Esmirna, VI, 1).



En definitiva, el "realismo" de san
Ignacio invita a los fieles de ayer y de
hoy, nos invita a todos a una síntesis
progresiva entre configuración con
Cristo (unión con él, vida en él) y 
entregaa su Iglesia (unidad con el
obispo, servicio generoso a la
comunidad y al mundo). Es decir,
hay que llegar a una síntesis entre 
comunión de la Iglesia en su interior
y misión-proclamación del Evangelio
a los demás, hasta que una
dimensión hable a través de la otra, y
los creyentes estén cada vez más "en
posesión del espíritu indiviso, que es
Jesucristo mismo" (Carta a los
cristianos de Magnesia, XV).

Pidiendo al Señor esta "gracia de
unidad", y con la convicción de
presidir en la caridad a toda la
Iglesia (cf. Carta a los Romanos,
prólogo), os expreso a vosotros el
mismo deseo con el que concluye la
carta de san Ignacio a los cristianos
de Trales: "Amaos unos a otros con



corazón indiviso. Mi espíritu se
ofrece en sacrificio por vosotros, no
sólo ahora, sino también cuando
logre alcanzar a Dios... Quiera el
Señor que en él os encontréis sin
mancha" (XIII).

Y oremos para que el Señor nos
ayude a lograr esta unidad y a
encontrarnos al final sin mancha,
porque es el amor el que purifica las
almas.

San Justino

Miércoles 21 de marzo de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

En estas catequesis estamos
reflexionando sobre las grandes
figuras de la Iglesia primitiva. Hoy
hablamos de san Justino, filósofo y
mártir, el más importante de los
Padres apologistas del siglo II. Con la
palabra "apologista" se designa a los
antiguos escritores cristianos que se



proponían defender la nueva
religión de las graves acusaciones de
los paganos y de los judíos, y difundir
la doctrina cristiana de una manera
adecuada a la cultura de su tiempo.
Así, los apologistas buscan dos
finalidades: una, estrictamente
apologética, o sea, defender el
cristianismo naciente (apologhía, en
griego, significa precisamente
"defensa"); y otra, "misionera", o sea,
proponer, exponer los contenidos de
la fe con un lenguaje y con categorías
de pensamiento comprensibles para
los contemporáneos.

San Justino nació, alrededor del año
100, en la antigua Siquem, en
Samaría, en Tierra Santa; durante
mucho tiempo buscó la verdad,
peregrinando por las diferentes
escuelas de la tradición filosófica
griega. Por último, como él mismo
cuenta en los primeros capítulos de
su Diálogo con Trifón, un misterioso
personaje, un anciano con el que se



encontró en la playa del mar,
primero lo confundió, demostrándole
la incapacidad del hombre para
satisfacer únicamente con sus
fuerzas la aspiración a lo divino.
Después, le explicó que tenía que
acudir a los antiguos profetas para
encontrar el camino de Dios y la
"verdadera filosofía". Al despedirse,
el anciano lo exhortó a la oración,
para que se le abrieran las puertas de
la luz.

Este relato constituye el episodio
crucial de la vida de san Justino: al
final de un largo camino filosófico de
búsqueda de la verdad, llegó a la fe
cristiana. Fundó una escuela en
Roma, donde iniciaba gratuitamente
a los alumnos en la nueva religión,
que consideraba como la verdadera
filosofía, pues en ella había
encontrado la verdad y, por tanto, el
arte de vivir de manera recta. Por
este motivo fue denunciado y
decapitado en torno al año 165, en el



reinado de Marco Aurelio, el
emperador filósofo a quien san
Justino había dirigido una de sus 
Apologías.

Las dos Apologías y el Diálogo con el
judío Trifón son las únicas obras que
nos quedan de él. En ellas, san
Justino quiere ilustrar ante todo el
proyecto divino de la creación y de la
salvación que se realiza en
Jesucristo, el Logos, es decir, el Verbo
eterno, la Razón eterna, la Razón
creadora. Todo hombre, como
criatura racional, participa del Logos,
lleva en sí una "semilla" y puede
vislumbrar la verdad. Así, el
mismoLogos, que se reveló como
figura profética a los judíos en la Ley
antigua, también se manifestó
parcialmente, como en "semillas de
verdad", en la filosofía griega. Ahora,
concluye san Justino, dado que el
cristianismo es la manifestación
histórica y personal del Logos en su
totalidad, "todo lo bello que ha sido



expresado por cualquier persona,
nos pertenece a nosotros, los
cristianos" (2 Apol. XIII, 4). De este
modo, san Justino, aunque critica las
contradicciones de la filosofía griega,
orienta con decisión hacia el Logos
cualquier verdad filosófica,
motivando desde el punto de vista
racional la singular "pretensión" de
verdad y de universalidad de la
religión cristiana.

Si el Antiguo Testamento tiende hacia
Cristo del mismo modo que una
figura se orienta hacia la realidad
que significa, también la filosofía
griega tiende a Cristo y al Evangelio,
como la parte tiende a unirse con el
todo. Y dice que estas dos realidades,
el Antiguo Testamento y la filosofía
griega, son los dos caminos que
llevan a Cristo, al Logos. Por este
motivo la filosofía griega no puede
oponerse a la verdad evangélica, y
los cristianos pueden recurrir a ella
con confianza, como si se tratara de



un bien propio. Por eso, mi venerado
predecesor el Papa Juan Pablo II
definió a san Justino "un pionero del
encuentro positivo con el
pensamiento filosófico, aunque bajo
el signo de un cauto discernimiento":
pues san Justino, "conservando
después de la conversión una gran
estima por la filosofía griega,
afirmaba con fuerza y claridad que
en el cristianismo había encontrado
"la única filosofía segura y
provechosa" (Diálogo con Trifón VIII,
1)" (Fides et ratio, 38).

En conjunto, la figura y la obra de
san Justino marcan la decidida
opción de la Iglesia antigua por la
filosofía, por la razón, más bien que
por la religión de los paganos. De
hecho, los primeros cristianos no
quisieron aceptar nada de la religión
pagana. La consideraban idolatría,
hasta el punto de que por eso fueron
acusados de "impiedad" y de
"ateísmo". En particular, san Justino,



especialmente en su primera 
Apología, hizo una crítica implacable
de la religión pagana y de sus mitos,
que consideraba como "desviaciones"
diabólicas en el camino de la verdad.

Sin embargo, la filosofía constituyó el
área privilegiada del encuentro entre
paganismo, judaísmo y cristianismo,
precisamente en el ámbito de la
crítica a la religión pagana y a sus
falsos mitos. "Nuestra filosofía": así,
de un modo muy explícito, llegó a
definir la nueva religión otro
apologista contemporáneo de san
Justino, el obispo Melitón de Sardes
(Historia Eclesiástica, IV, 26, 7).

De hecho, la religión pagana no
seguía los caminos del Logos, sino
que se empeñaba en seguir los del
mito, a pesar de que este, según la
filosofía griega, carecía de
consistencia en la verdad. Por eso, el
ocaso de la religión pagana resultaba
inevitable: era la consecuencia lógica



del alejamiento de la religión de la
verdad del ser, al reducirse a un
conjunto artificial de ceremonias,
convenciones y costumbres.

San Justino, y con él los demás
apologistas, firmaron la clara toma
de posición de la fe cristiana por el
Dios de los filósofos contra los falsos
dioses de la religión pagana. Era la
opción por la verdad del ser contra el
mito de la costumbre. Algunas
décadas después de san Justino,
Tertuliano definió esa misma opción
de los cristianos con una sentencia
lapidaria que sigue siendo siempre
válida: "Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit", "Cristo afirmó que era
la verdad, no la costumbre" (De
virgin. vel., I, 1).

A este respecto, conviene observar
que el término consuetudo, que
utiliza Tertuliano para referirse a la
religión pagana, en los idiomas



modernos se puede traducir con las
expresiones "moda cultural", "moda
del momento".

En una época como la nuestra,
caracterizada por el relativismo en el
debate sobre los valores y sobre la
religión -así como en el diálogo
interreligioso-, esta es una lección
que no hay que olvidar. Con esta
finalidad -y así concluyo- os vuelvo a
citar las últimas palabras del
misterioso anciano, con quien se
encontró el filósofo Justino a la orilla
del mar: "Tú reza ante todo para que
se te abran las puertas de la luz, pues
nadie puede ver ni comprender, si
Dios y su Cristo no le conceden
comprender" (Diálogo con Trifón VII,
3).

San Ireneo de Lyon

Miércoles 28 de marzo de 2007

Queridos hermanos y hermanas:



En las catequesis sobre las grandes
figuras de la Iglesia de los primeros
siglos llegamos hoy a la personalidad
eminente de san Ireneo de Lyon. Las
noticias biográficas acerca de él
provienen de su mismo testimonio,
transmitido por Eusebio en el quinto
libro de la "Historia eclesiástica".

San Ireneo nació con gran
probabilidad, entre los años 135 y
140, en Esmirna (hoy Izmir, en
Turquía), donde en su juventud fue
alumno del obispo san Policarpo,
quien a su vez fue discípulo del
apóstol san Juan. No sabemos cuándo
se trasladó de Asia Menor a la Galia,
pero el viaje debió de coincidir con
los primeros pasos de la comunidad
cristiana de Lyon: allí, en el año 177,
encontramos a san Ireneo en el
colegio de los presbíteros.

Precisamente en ese año fue enviado
a Roma para llevar una carta de la
comunidad de Lyon al Papa



Eleuterio. La misión romana evitó a
san Ireneo la persecución de Marco
Aurelio, en la que cayeron al menos
48 mártires, entre los que se
encontraba el mismo obispo de Lyon,
Potino, de noventa años, que murió a
causa de los malos tratos sufridos en
la cárcel. De este modo, a su regreso,
san Ireneo fue elegido obispo de la
ciudad. El nuevo pastor se dedicó
totalmente al ministerio episcopal,
que se concluyó hacia el año 202-203,
quizá con el martirio.

San Ireneo es ante todo un hombre
de fe y un pastor. Tiene la prudencia,
la riqueza de doctrina y el celo
misionero del buen pastor. Como
escritor, busca dos finalidades:
defender de los asaltos de los herejes
la verdadera doctrina y exponer con
claridad las verdades de la fe. A estas
dos finalidades responden
exactamente las dos obras que nos
quedan de él: los cinco libros "Contra
las herejías" y "La exposición de la



predicación apostólica", que se puede
considerar también como el más
antiguo "catecismo de la doctrina
cristiana". En definitiva, san Ireneo
es el campeón de la lucha contra las
herejías.

La Iglesia del siglo II estaba
amenazada por la "gnosis", una
doctrina que afirmaba que la fe
enseñada por la Iglesia no era más
que un simbolismo para los sencillos,
que no pueden comprender cosas
difíciles; por el contrario, los
iniciados, los intelectuales —se
llamaban "gnósticos"—
comprenderían lo que se ocultaba
detrás de esos símbolos y así
formarían un cristianismo de élite,
intelectualista.

Obviamente, este cristianismo
intelectualista se fragmentaba cada
vez más en diferentes corrientes con
pensamientos a menudo extraños y
extravagantes, pero atractivos para



muchos. Un elemento común de
estas diferentes corrientes era el
dualismo, es decir, se negaba la fe en
el único Dios, Padre de todos, creador
y salvador del hombre y del mundo.
Para explicar el mal en el mundo,
afirmaban que junto al Dios bueno
existía un principio negativo. Este
principio negativo habría producido
las cosas materiales, la materia.

Cimentándose firmemente en la
doctrina bíblica de la creación, san
Ireneo refuta el dualismo y el
pesimismo gnóstico que devalúan las
realidades corporales. Reivindica con
decisión la santidad originaria de la
materia, del cuerpo, de la carne, al
igual que la del espíritu. Pero su obra
va mucho más allá de la confutación
de la herejía; en efecto, se puede
decir que se presenta como el primer
gran teólogo de la Iglesia, el que creó
la teología sistemática; él mismo
habla del sistema de la teología, es



decir, de la coherencia interna de
toda la fe.

En el centro de su doctrina está la
cuestión de la "regla de la fe" y de su
transmisión. Para san Ireneo la
"regla de la fe" coincide en la práctica
con el Credo de los Apóstoles, y nos
da la clave para interpretar el
Evangelio, para interpretar el Credo
a la luz del Evangelio. El símbolo
apostólico, que es una especie de
síntesis del Evangelio, nos ayuda a
comprender qué quiere decir, cómo
debemos leer el Evangelio mismo.

De hecho, el Evangelio predicado por
san Ireneo es el que recibió de san
Policarpo, obispo de Esmirna, y el
Evangelio de san Policarpo se
remonta al apóstol san Juan, de
quien san Policarpo fue discípulo. De
este modo, la verdadera enseñanza
no es la inventada por los
intelectuales, superando la fe sencilla
de la Iglesia. El verdadero Evangelio



es el transmitido por los obispos, que
lo recibieron en una cadena
ininterrumpida desde los Apóstoles.
Estos no enseñaron más que esta fe
sencilla, que es también la verdadera
profundidad de la revelación de Dios.
Como nos dice san Ireneo, así no hay
una doctrina secreta detrás del Credo
común de la Iglesia. No hay un
cristianismo superior para
intelectuales. La fe confesada
públicamente por la Iglesia es la fe
común de todos. Sólo esta fe es
apostólica, pues procede de los
Apóstoles, es decir, de Jesús y de
Dios.

Al aceptar esta fe transmitida
públicamente por los Apóstoles a sus
sucesores, los cristianos deben
observar lo que dicen los obispos;
deben considerar especialmente la
enseñanza de la Iglesia de Roma,
preeminente y antiquísima. Esta
Iglesia, a causa de su antigüedad,
tiene la mayor apostolicidad: de



hecho, tiene su origen en las
columnas del Colegio apostólico, san
Pedro y san Pablo. Todas las Iglesias
deben estar en armonía con la Iglesia
de Roma, reconociendo en ella la
medida de la verdadera tradición
apostólica, de la única fe común de la
Iglesia.

Con esos argumentos, resumidos
aquí de manera muy breve, san
Ireneo confuta desde sus
fundamentos las pretensiones de los
gnósticos, los "intelectuales": ante
todo, no poseen una verdad que sería
superior a la de la fe común, pues lo
que dicen no es de origen apostólico,
se lo han inventado ellos; en segundo
lugar, la verdad y la salvación no son
privilegio y monopolio de unos
pocos, sino que todos las pueden
alcanzar a través de la predicación
de los sucesores de los Apóstoles y,
sobre todo, del Obispo de Roma. En
particular, criticando el carácter
"secreto" de la tradición gnóstica y



constatando sus múltiples
conclusiones contradictorias entre sí,
san Ireneo se dedica a explicar el
concepto genuino de Tradición
apostólica, que podemos resumir en
tres puntos.

a) La Tradición apostólica es
"pública", no privada o secreta. Para
san Ireneo no cabe duda de que el
contenido de la fe transmitida por la
Iglesia es el recibido de los Apóstoles
y de Jesús, el Hijo de Dios. No hay
otra enseñanza. Por tanto, a quien
quiera conocer la verdadera doctrina
le basta con conocer "la Tradición
que procede de los Apóstoles y la fe
anunciada a los hombres": tradición
y fe que "nos han llegado a través de
la sucesión de los obispos" (Contra
las herejías III, 3, 3-4). De este modo,
sucesión de los obispos —principio
personal— y Tradición apostólica —
principio doctrinal— coinciden.



b) La Tradición apostólica es "única".
En efecto, mientras el gnosticismo se
subdivide en numerosas sectas, la
Tradición de la Iglesia es única en sus
contenidos fundamentales que, como
hemos visto, san Ireneo llama
precisamente regula fidei o veritatis.
Por ser única, crea unidad a través
de los pueblos, a través de las
diversas culturas, a través de pueblos
diferentes; es un contenido común
como la verdad, a pesar de las
diferentes lenguas y culturas.

Hay un párrafo muy hermoso de san
Ireneo en el libro Contra las herejías:
"Habiendo recibido esta predicación
y esta fe [de los Apóstoles], la Iglesia,
aunque esparcida por el mundo
entero, las conserva con esmero,
como habitando en una sola
mansión, y cree de manera idéntica,
como no teniendo más que una sola
alma y un solo corazón; y las predica,
las enseña y las transmite con voz
unánime, como si no poseyera más



que una sola boca. Porque, aunque
las lenguas del mundo difieren entre
sí, el contenido de la Tradición es
único e idéntico. Y ni las Iglesias
establecidas en Alemania, ni las que
están en España, ni las que están
entre los celtas, ni las de Oriente, es
decir, de Egipto y Libia, ni las que
están fundadas en el centro del
mundo, tienen otra fe u otra
tradición" (I, 10,1-2).

En ese momento —es decir, en el año
200—, se ve ya la universalidad de la
Iglesia, su catolicidad y la fuerza
unificadora de la verdad, que une
estas realidades tan diferentes de
Alemania, España, Italia, Egipto y
Libia, en la verdad común que nos
reveló Cristo.

c) Por último, la Tradición apostólica
es, como dice él en griego, la lengua
en la que escribió su libro,
"pneumatikö", es decir, espiritual,
guiada por el Espíritu Santo: en



griego, espíritu se dice pne²ma. No se
trata de una transmisión confiada a
la capacidad de hombres más o
menos instruidos, sino al Espíritu de
Dios, que garantiza la fidelidad de la
transmisión de la fe. Esta es la "vida"
de la Iglesia; es lo que la mantiene
siempre joven, es decir, fecunda con
muchos carismas. La Iglesia y el
Espíritu, para san Ireneo, son
inseparables: "Esta fe", leemos en el
tercer libro Contra las herejías, "que
hemos recibido de la Iglesia, la
guardamos con cuidado, porque sin
cesar, bajo la acción del Espíritu de
Dios, como un depósito valioso
conservado en un vaso excelente,
rejuvenece y hace rejuvenecer al
vaso mismo que lo contiene. (...)
Donde está la Iglesia, allí está
también el Espíritu de Dios; y donde
está el Espíritu de Dios, allí está
también la Iglesia y toda gracia" (III,
24, 1).



Como se puede ver, san Ireneo no se
limita a definir el concepto de
Tradición. Su tradición, la Tradición
ininterrumpida, no es
tradicionalismo, porque esta
Tradición siempre está internamente
vivificada por el Espíritu Santo, el
cual hace que viva de nuevo, hace
que pueda ser interpretada y
comprendida en la vitalidad de la
Iglesia. Según su enseñanza, la fe de
la Iglesia debe ser transmitida de
manera que se presente como debe
ser, es decir, "pública", "única",
"pneumática", "espiritual". A partir
de cada una de estas características,
se puede llegar a un fecundo
discernimiento sobre la auténtica
transmisión de la fe en el hoy de la
Iglesia.

Más en general, según la doctrina de
san Ireneo, la dignidad del hombre,
cuerpo y alma, está firmemente
fundada en la creación divina, en la
imagen de Cristo y en la obra



permanente de santificación del
Espíritu. Esta doctrina es como un
"camino real" para aclarar a todas las
personas de buena voluntad el objeto
y los confines del diálogo sobre los
valores, y para impulsar
continuamente la acción misionera
de la Iglesia, la fuerza de la verdad,
que es la fuente de todos los
auténticos valores del mundo.

Clemente de Alejandría

Miércoles 18 de abril de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Después del tiempo de las fiestas,
volvemos a las catequesis normales,
aunque por lo que se ve la plaza está
todavía de fiesta. Como decía, con las
catequesis volvemos a la serie que
habíamos comenzado. Hemos
hablado de los doce Apóstoles, luego
de los discípulos de los Apóstoles,
ahora de las grandes personalidades



de la Iglesia naciente, de la Iglesia
antigua. La última catequesis la
dedicamos a hablar de san Ireneo de
Lyon; hoy hablamos de Clemente de
Alejandría, un gran teólogo que
nació probablemente en Atenas a
mediados del siglo II. De Atenas
heredó un notable interés por la
filosofía, que lo convirtió en uno de
los más destacados promotores del
diálogo entre la fe y la razón en la
tradición cristiana.

Siendo todavía joven, llegó a
Alejandría, la "ciudad símbolo" de la
fecunda encrucijada entre diferentes
culturas que caracterizó la edad
helenista. Allí fue discípulo de
Panteno, y le sucedió en la dirección
de la escuela catequística.
Numerosas fuentes atestiguan que
fue ordenado presbítero. Durante la
persecución de los años 202-203
abandonó Alejandría para refugiarse
en Cesarea, en Capadocia, donde
falleció hacia el año 215.



Las obras más importantes que nos
quedan de él son tres: el Protréptico,
el Pedagogo, y los Stromata. Aunque
al parecer no era esta la intención
originaria del autor, esos escritos
constituyen una auténtica trilogía,
destinada a acompañar eficazmente
la maduración espiritual del
cristiano.

El Protréptico, como dice la palabra
misma, es una "exhortación" dirigida
a quienes comienzan y buscan el
camino de la fe. O, mejor, el 
Protréptico coincide con una
Persona: el Hijo de Dios, Jesucristo,
que "exhorta" a los hombres a
avanzar con decisión por el camino
que lleva hacia la Verdad. Jesucristo
es asimismo Pedagogo, es decir,
"educador" de aquellos que, en
virtud del bautismo, se han
convertido en hijos de Dios. Y, por
último, Jesucristo es también 
Didascalos, es decir, "Maestro", que
propone las enseñanzas más



profundas. Estas enseñanzas se
recogen en la tercera obra de
Clemente, los Stromata, palabra
griega que significa: "tapicerías". No
es una composición sistemática;
aborda diferentes temas, fruto
directo de la enseñanza habitual de
Clemente.

En su conjunto, la catequesis de
Clemente acompaña paso a paso el
camino del catecúmeno y del
bautizado para que, con las "alas" de
la fe y la razón, llegue a un
conocimiento profundo de la Verdad,
que es Jesucristo, el Verbo de Dios.
Sólo este conocimiento de la persona
que es la Verdad, es la "auténtica
gnosis", expresión griega que
significa "conocimiento",
"inteligencia". Es el edificio
construido por la razón bajo el
impulso de un principio
sobrenatural. La fe misma construye
la verdadera filosofía, es decir, la
auténtica conversión al camino que



hay que tomar en la vida. Por tanto,
la auténtica "gnosis" es un desarrollo
de la fe, suscitado por Jesucristo en el
alma unida a él.

Clemente distingue después dos
niveles de la vida cristiana. El
primero: los cristianos creyentes que
viven la fe de una manera común,
pero siempre abierta a los horizontes
de la santidad. Y el segundo: los
"gnósticos", es decir, los que ya llevan
una vida de perfección espiritual; en
todo caso, el cristiano debe comenzar
por la base común de la fe; a través
de un camino de búsqueda debe
dejarse guiar por Cristo, para llegar
así al conocimiento de la Verdad y de
las verdades que forman el
contenido de la fe.

Este conocimiento, nos dice
Clemente, se convierte para el alma
en una realidad viva: no es sólo una
teoría; es una fuerza de vida, es una
unión de amor transformadora. El



conocimiento de Cristo no es sólo
pensamiento; también es amor que
abre los ojos, transforma al hombre y
crea comunión con el "Logos", con el
Verbo divino que es verdad y vida.
En esta comunión, que es el
conocimiento perfecto y es amor, el
cristiano perfecto alcanza la
contemplación, la unificación con
Dios.

Asimismo, Clemente retoma la
doctrina según la cual el fin último
del hombre consiste en llegar a ser
semejantes a Dios. Hemos sido
creados a imagen y semejanza de
Dios, pero esto es también un
desafío, un camino; de hecho, el
objetivo de la vida, el destino último
consiste verdaderamente en hacerse
semejantes a Dios. Esto es posible
gracias a la connaturalidad con él,
que el hombre ha recibido en el
momento de la creación, gracias a la
cual ya es de por sí imagen de Dios.



Esta connaturalidad permite conocer
las realidades divinas que el hombre
acepta ante todo por la fe y, mediante
la vivencia de la fe y la práctica de
las virtudes, puede crecer hasta
llegar a la contemplación de Dios. De
este modo, en el camino de la
perfección, Clemente da al requisito
moral la misma importancia que al
intelectual. Ambos están unidos,
porque no es posible conocer sin
vivir y no se puede vivir sin conocer.
No es posible asemejarse a Dios y
contemplarlo solamente con el
conocimiento racional: para lograr
este objetivo hay que vivir una vida
según el "Logos", una vida según la
verdad. En consecuencia, las buenas
obras tienen que acompañar al
conocimiento intelectual, como la
sombra sigue al cuerpo.

Dos virtudes sobre todo adornan al
alma del "auténtico gnóstico". La
primera es la libertad de las pasiones
(apátheia); la segunda es el amor, la



verdadera pasión, que asegura la
unión íntima con Dios. El amor da la
paz perfecta, y permite al "auténtico
gnóstico" afrontar los mayores
sacrificios, incluso el sacrificio
supremo en el seguimiento de Cristo,
y le hace subir escalón a escalón
hasta llegar a la cumbre de las
virtudes. Así, Clemente vuelve a
definir, y conjugar con el amor, el
ideal ético de la filosofía antigua, es
decir, la liberación de las pasiones,
en el proceso incesante de
asemejarse a Dios.

De este modo, Clemente de
Alejandría propició la segunda gran
ocasión de diálogo entre el anuncio
cristiano y la filosofía griega.
Sabemos que san Pablo en el
Areópago de Atenas, donde nació
Clemente, hizo el primer intento de
diálogo con la filosofía griega —en
gran parte fue un fracaso—, pero le
dijeron: "Otra vez te escucharemos".
Ahora Clemente retoma este diálogo



y lo ennoblece al máximo en la
tradición filosófica griega.

Como escribió mi venerado
predecesor Juan Pablo II en la
encíclica Fides et ratio, Clemente de
Alejandría llega a interpretar la
filosofía como "una instrucción
propedéutica a la fe cristiana" (n. 38).
De hecho, Clemente llegó a afirmar
que Dios dio la filosofía a los griegos
"como un Testamento precisamente
para ellos" (Stromata VI, 8, 67, 1).
Para él la tradición filosófica griega,
casi como sucede con la Ley para los
judíos, es ámbito de "revelación"; son
dos ríos que en definitiva confluyen
en el mismo "Logos". Clemente sigue
señalando con decisión el camino a
quienes quieren "dar razón" de su fe
en Jesucristo. Puede servir de
ejemplo a los cristianos, a los
catequistas y a los teólogos de
nuestro tiempo, a los que Juan Pablo
II, en esa misma encíclica, exhortaba
"a recuperar y subrayar más la



dimensión metafísica de la verdad
para entrar así en diálogo crítico y
exigente con el pensamiento
filosófico contemporáneo" (n. 105).

Concluyamos con una de las
expresiones de la famosa "oración a
Cristo Logos", con la que Clemente
termina su Pedagogo. Suplica así:
"Muéstrate propicio a tus hijos";
"concédenos vivir en tu paz,
trasladarnos a tu ciudad, atravesar
las olas del pecado sin quedar
sumergidos en ellas, ser
transportados con serenidad por el
Espíritu Santo y por la Sabiduría
inefable: nosotros, que de día y de
noche, hasta el último día elevamos
un canto de acción de gracias al
único Padre, ... al Hijo pedagogo y
maestro, y al Espíritu Santo.
¡Amén!" (Pedagogo III, 12, 101).

Orígenes: vida y obra

Miércoles 25 de abril de 2007



Queridos hermanos y hermanas:

En nuestras meditaciones sobre las
grandes personalidades de la Iglesia
antigua, conocemos hoy a una de las
más destacadas. Orígenes de
Alejandría es, en realidad, una de las
personalidades determinantes para
todo el desarrollo del pensamiento
cristiano. Recoge la herencia de
Clemente de Alejandría, sobre quien
meditamos el miércoles pasado, y la
proyecta al futuro de manera tan
innovadora que lleva a cabo un
cambio irreversible en el desarrollo
del pensamiento cristiano. Fue un
verdadero "maestro"; así lo
recordaban con nostalgia y emoción
sus discípulos: no sólo era un
brillante teólogo, sino también un
testigo ejemplar de la doctrina que
transmitía. Como escribe Eusebio de
Cesarea, su biógrafo entusiasta,
"enseñó que la conducta debe
corresponder exactamente a la
palabra, y sobre todo por esto, con la



ayuda de la gracia de Dios, indujo a
muchos a imitarlo" (Hist. Eccl. VI,
3,7).

Durante toda su vida anhelaba el
martirio. Cuando tenía diecisiete
años, en el décimo año del
emperador Septimio Severo, se
desató en Alejandría la persecución
contra los cristianos. Clemente, su
maestro, abandonó la ciudad, y el
padre de Orígenes, Leónidas, fue
encarcelado. Su hijo anhelaba
ardientemente el martirio, pero no
pudo realizar este deseo. Entonces
escribió a su padre, exhortándolo a
no desfallecer en el supremo
testimonio de la fe. Y cuando
Leónidas fue decapitado, el joven
Orígenes sintió que debía acoger el
ejemplo de su vida. Cuarenta años
más tarde, mientras predicaba en
Cesarea, declaró: "De nada me sirve
haber tenido un padre mártir si no
tengo una buena conducta y no
honro la nobleza de mi estirpe, esto



es, el martirio de mi padre y el
testimonio que lo hizo ilustre en
Cristo" (Hom. Ez. 4,8).

En una homilía sucesiva —cuando,
gracias a la extrema tolerancia del
emperador Felipe el Árabe, parecía
haber pasado la posibilidad de dar
un testimonio cruento— Orígenes
exclama: "Si Dios me concediera ser
lavado en mi sangre, para recibir el
segundo bautismo habiendo
aceptado la muerte por Cristo, me
alejaría seguro de este mundo... Pero
son dichosos los que merecen estas
cosas" (Hom. Iud. 7,12). Estas frases
revelan la fuerte nostalgia de
Orígenes por el bautismo de sangre.
Y, al final, este irresistible anhelo se
realizó, al menos en parte. En el año
250, durante la persecución de Decio,
Orígenes fue arrestado y torturado
cruelmente. A causa de los
sufrimientos padecidos, murió pocos
años después. Tenía menos de
setenta años.



Hemos aludido a ese "cambio
irreversible" que Orígenes inició en
la historia de la teología y del
pensamiento cristiano. ¿Pero en qué
consiste este "cambio", esta novedad
tan llena de consecuencias? Consiste,
principalmente, en haber
fundamentado la teología en la
explicación de las Escrituras. Hacer
teología era para él esencialmente
explicar, comprender la Escritura; o
podríamos decir incluso que su
teología es una perfecta simbiosis
entre teología y exégesis. En verdad,
la característica propia de la doctrina
de Orígenes se encuentra
precisamente en la incesante
invitación a pasar de la letra al
espíritu de las Escrituras, para
progresar en el conocimiento de
Dios. Y, como escribió von Balthasar,
este "alegorismo", coincide
precisamente "con el desarrollo del
dogma cristiano realizado por la
enseñanza de los doctores de la
Iglesia", los cuales —de una u otra



forma— acogieron la "lección" de
Orígenes.

Así la tradición y el magisterio,
fundamento y garantía de la
investigación teológica, llegan a
configurarse como "Escritura en
acto" (cf. Origene: il mondo, Cristo e
la Chiesa, tr. it., Milán 1972, p.43).
Por ello, podemos afirmar que el
núcleo central de la inmensa obra
literaria de Orígenes consiste en su
"triple lectura" de la Biblia. Pero
antes de ilustrar esta "lectura"
conviene echar una mirada de
conjunto a la producción literaria del
alejandrino. San Jerónimo, en su 
Epístola 33, enumera los títulos de
320 libros y de 310 homilías de
Orígenes. Por desgracia, la mayor
parte de esta obra se ha perdido,
pero incluso lo poco que queda de
ella lo convierte en el autor más
prolífico de los tres primeros siglos
cristianos. Su radio de interés va de
la exégesis al dogma, la filosofía, la



apologética, la ascética y la mística.
Es una visión fundamental y global
de la vida cristiana.

El núcleo inspirador de esta obra es,
como hemos dicho, la "triple lectura"
de las Escrituras desarrollada por
Orígenes en el arco de su vida. Con
esta expresión aludimos a las tres
modalidades más importantes —no
son sucesivas entre sí; más bien, con
frecuencia se superponen— con las
que Orígenes se dedicó al estudio de
las Escrituras. Ante todo leyó la
Biblia con el deseo de buscar el texto
más seguro y ofrecer su edición más
fidedigna. Por ejemplo, el primer
paso consiste en conocer realmente
lo que está escrito y conocer lo que
esta escritura quería decir
inicialmente.

Orígenes realizó un gran estudio con
este fin y redactó una edición de la
Biblia con seis columnas paralelas,
de izquierda a derecha, con el texto



hebreo en caracteres hebreos —
mantuvo también contactos con los
rabinos para comprender bien el
texto original hebraico de la Biblia—,
después el texto hebraico
transliterado en caracteres griegos y
a continuación cuatro traducciones
diferentes en lengua griega, que le
permitían comparar las diversas
posibilidades de traducción. De aquí
el título de "Hexapla" ("seis
columnas") atribuido a esta gran
sinopsis. Lo primero, por tanto, es
conocer exactamente lo que está
escrito, el texto como tal. En segundo
lugar Orígenes leyó sistemáticamente
la Biblia con sus célebres 
Comentarios, que reproducen
fielmente las explicaciones que el
maestro daba en sus clases, tanto en
Alejandría como en Cesarea.
Orígenes avanza casi versículo a
versículo, de forma minuciosa,
amplia y profunda, con notas de
carácter filológico y doctrinal. Se
esfuerza por conocer bien, con gran



exactitud, lo que querían decir los
autores sagrados.

Por último, incluso antes de su
ordenación presbiteral, Orígenes se
dedicó muchísimo a la predicación
de la Biblia, adaptándose a un
público muy heterogéneo. En
cualquier caso, también en sus 
Homilías se percibe al maestro
totalmente dedicado a la
interpretación sistemática del pasaje
bíblico analizado, fraccionado en los
sucesivos versículos. En las Homilías
Orígenes aprovecha también todas
las ocasiones para recordar las
diversas dimensiones del sentido de
la sagrada Escritura, que ayudan o
expresan un camino en el
crecimiento de la fe: la primera es el
sentido "literal", el cual encierra
profundidades que no se perciben en
un primer momento; la segunda
dimensión es el sentido "moral": qué
debemos hacer para vivir la palabra;
y, por último, el sentido "espiritual", o



sea, la unidad de la Escritura, que en
todo su desarrollo habla de Cristo. Es
el Espíritu Santo quien nos hace
entender el contenido cristológico y
así la unidad de la Escritura en su
diversidad.

Sería interesante mostrar esto. En mi
libro Jesús de Nazaret he intentado
señalar en la situación actual estas
múltiples dimensiones de la Palabra,
de la sagrada Escritura, que ante
todo debe respetarse precisamente
en el sentido histórico. Pero este
sentido nos trasciende hacia Cristo, a
la luz del Espíritu Santo, y nos
muestra el camino, cómo vivir. Por
ejemplo, eso se puede percibir en la
novena Homilía sobre los Números,
en la que Orígenes compara la
Escritura con las nueces: "La
doctrina de la Ley y de los Profetas,
en la escuela de Cristo, es así —
afirma Orígenes en su homilía—: la
letra, que es como la corteza, es
amarga; luego, está la cáscara, que es



la doctrina moral; en tercer lugar se
encuentra el sentido de los misterios,
del que se alimentan las almas de los
santos en la vida presente y en la
futura" (Hom. Num. IX, 7).

Sobre todo por este camino Orígenes
llega a promover eficazmente la
"lectura cristiana" del Antiguo
Testamento, rebatiendo
brillantemente las teorías de los
herejes —sobre todo gnósticos y
marcionitas— que oponían entre sí
los dos Testamentos, rechazando el
Antiguo. Al respecto, en la misma 
Homilía sobre los Números, el
Alejandrino afirma: "Yo no llamo a la
Ley un "Antiguo Testamento", si la
comprendo en el Espíritu. La Ley es
"Antiguo Testamento" sólo para
quienes quieren comprenderla
carnalmente", es decir, quedándose
en la letra del texto. Pero "para
nosotros, que la comprendemos y la
aplicamos en el Espíritu y en el
sentido del Evangelio, la Ley es



siempre nueva, y los dos
Testamentos son para nosotros un
nuevo Testamento, no a causa de la
fecha temporal, sino de la novedad
del sentido... En cambio, para el
pecador y para quienes no respetan
el pacto de la caridad, también los
Evangelios envejecen" (Hom. Num.
IX, 4).

Os invito —y así concluyo— a acoger
en vuestro corazón la enseñanza de
este gran maestro en la fe, el cual nos
recuerda con entusiasmo que, en la
lectura orante de la Escritura y en el
compromiso coherente de la vida, la
Iglesia siempre se renueva y
rejuvenece. La palabra de Dios, que
ni envejece ni se agota nunca, es
medio privilegiado para ese fin. En
efecto, la palabra de Dios, por obra
del Espíritu Santo, nos guía
continuamente a la verdad completa
(cf. Benedicto XVI, Discurso a los
participantes en el congreso
internacional con motivo del XL



aniversario de la constitución
dogmática "Dei Verbum": 
L'Osservatore Romano, edición en
lengua española, 23 de septiembre de
2005, p. 3). Pidamos al Señor que nos
dé hoy pensadores, teólogos y
exégetas que perciban estas
múltiples dimensiones, esta
actualidad permanente de la sagrada
Escritura, su novedad para hoy.
Pidamos al Señor que nos ayude a
leer la sagrada Escritura de modo
orante, para alimentarnos realmente
del verdadero pan de la vida, de su
Palabra.

Orígenes: el pensamiento

Miércoles 2 de mayo de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

La catequesis del miércoles pasado
estuvo dedicada a la gran figura de
Orígenes, doctor alejandrino que
vivió entre los siglos II y III. En esa



catequesis, hablamos de la vida y la
producción literaria de este gran
maestro alejandrino, encontrando en
la "triple lectura" que hacía de la
Biblia el núcleo inspirador de toda su
obra. No traté —para retomarlos hoy
— dos aspectos de la doctrina de
Orígenes, que considero entre los
más importantes y actuales: me
refiero a sus enseñanzas sobre la
oración y sobre la Iglesia.

En realidad, Orígenes, autor de un
importante tratado "Sobre la
oración", siempre actual, mezcla
constantemente su producción
exegética y teológica con
experiencias y sugerencias relativas
a la oración. A pesar de toda la
riqueza teológica de su pensamiento,
nunca lo desarrolla de modo
meramente académico; siempre se
funda en la experiencia de la
oración, del contacto con Dios. En su
opinión, para comprender las
Escrituras no sólo hace falta el



estudio, sino también la intimidad
con Cristo y la oración. Está
convencido de que el camino
privilegiado para conocer a Dios es el
amor, y de que no se puede conocer
de verdad a Cristo sin enamorarse de
él.

En la Carta a Gregorio, Orígenes
recomienda: "Dedícate a la lectio de
las divinas Escrituras; aplícate a ella
con perseverancia. Comprométete en
la lectio con la intención de creer y
agradar a Dios. Si durante la lectio te
encuentras ante una puerta cerrada,
llama y te la abrirá el guardián, de
quien Jesús dijo: "El guardián se la
abrirá". Aplicándote de este modo a
la lectio divina, busca con lealtad y
confianza inquebrantable en Dios el
sentido de las divinas Escrituras, que
en ellas se encuentra oculto con gran
amplitud. Ahora bien, no te
contentes con llamar y buscar: para
comprender los asuntos de Dios
tienes absoluta necesidad de la



oración. Precisamente para
exhortarnos a la oración, el Salvador
no sólo nos dijo: "buscad y hallaréis",
y "llamad y se os abrirá", sino que
añadió: "Pedid y recibiréis" (Carta a
Gregorio, 4).

Salta a la vista el "papel primordial"
que ha desempeñado Orígenes en la
historia de la lectio divina. San
Ambrosio, obispo de Milán, que
aprendió a leer las Escrituras con las
obras de Orígenes, la introdujo
después en Occidente para
entregarla a san Agustín y a la
tradición monástica sucesiva.

Como ya hemos dicho, el nivel más
elevado del conocimiento de Dios,
según Orígenes, brota del amor. Lo
mismo sucede entre los hombres:
uno sólo conoce profundamente al
otro si hay amor, si se abren los
corazones. Para demostrarlo, se basa
en un significado que en ocasiones se
da al verbo conocer en hebreo, es



decir, cuando se utiliza para
expresar el acto del amor humano:
"Conoció Adán a Eva, su mujer, la
cual concibió" (Gn 4,1). De esta
manera se sugiere que la unión en el
amor produce el conocimiento más
auténtico. Como el hombre y la
mujer son "dos en una sola carne",
así Dios y el creyente llegan a ser
"dos en un mismo espíritu".

De este modo, la oración de Orígenes
roza los niveles más elevados de la
mística, como lo atestiguan sus 
Homilías sobre el Cantar de los
Cantares. A este propósito, en un
pasaje de la primeraHomilía,
confiesa: "Con frecuencia —Dios es
testigo— he sentido que el Esposo se
me acercaba al máximo; después se
iba de repente, y yo no pude
encontrar lo que buscaba. De nuevo
siento el deseo de su venida, y a
veces él vuelve, y cuando se me ha
aparecido, cuando lo tengo entre mis
manos, vuelve a huir, y una vez que



se ha ido me pongo a buscarlo de
nuevo..." (Homilías sobre el Cantar de
los Cantares I, 7).

Me viene a la mente lo que mi
venerado predecesor escribió, como
auténtico testigo, en la Novo
millennio ineunte, cuando mostraba a
los fieles que la "oración puede
avanzar, como verdadero diálogo de
amor, hasta hacer que la persona
humana sea poseída totalmente por
el divino Amado, sensible a la acción
del Espíritu y abandonada
filialmente en el corazón del
Padre" (n. 33). Se trata, seguía
diciendo Juan Pablo II, de "un
camino sostenido enteramente por la
gracia, el cual, sin embargo, requiere
un intenso compromiso espiritual y
encuentra también dolorosas
purificaciones (la "noche oscura"),
pero llega, de muchas formas
posibles, al inefable gozo vivido por
los místicos como "unión
esponsal” (ib.).



Veamos, por último, la enseñanza de
Orígenes sobre la Iglesia, y
precisamente, dentro de ella, sobre el
sacerdocio común de los fieles. Como
afirma Orígenes en su novena 
Homilía sobre el Levítico (IX, 1), "esto
nos afecta a todos". En la misma 
Homilía, refiriéndose a la
prohibición hecha a Aarón, tras la
muerte de sus dos hijos, de entrar en
elSancta sanctorum "en cualquier
tiempo" (Lv 16,2), exhorta así a los
fieles: "Esto demuestra que si uno
entra a cualquier hora en el
santuario, sin la debida preparación,
sin estar revestido de los ornamentos
pontificales, sin haber preparado las
ofrendas prescritas y sin ser propicio
a Dios, morirá... Esto vale para todos,
pues establece que aprendamos a
acercarnos al altar de Dios. ¿Acaso
no sabes que el sacerdocio también
ha sido conferido a ti, es decir, a toda
la Iglesia de Dios y al pueblo de los
creyentes? Escucha cómo habla san
Pedro a los fieles: "Linaje elegido",



dice, "sacerdocio real, nación santa,
pueblo que Dios ha adquirido". Por
tanto, tú tienes el sacerdocio, pues
eres "linaje sacerdotal", y por ello
debes ofrecer a Dios el sacrificio...
Pero para que lo puedas ofrecer
dignamente, necesitas vestidos
puros, distintos de los que usan los
demás hombres, y te hace falta el
fuego divino" (ib.).

Así, por una parte, "los lomos
ceñidos" y los "ornamentos
sacerdotales", es decir, la pureza y la
honestidad de vida; y, por otra, tener
la "lámpara siempre encendida", es
decir, la fe y el conocimiento de las
Escrituras, son las condiciones
indispensables para el ejercicio del
sacerdocio universal, que exige
pureza y honestidad de vida, fe y
conocimiento de las Escrituras.

Con mayor razón aún estas
condiciones son indispensables,
evidentemente, para el ejercicio del



sacerdocio ministerial. Estas
condiciones —conducta íntegra de
vida, pero sobre todo acogida y
estudio de la Palabra— establecen
una auténtica "jerarquía de la
santidad" en el sacerdocio común de
los cristianos. En la cumbre de este
camino de perfección Orígenes pone
el martirio.

También en la novena Homilía sobre
el Levítico alude al "fuego para el
holocausto", es decir, a la fe y al
conocimiento de las Escrituras, que
nunca debe apagarse en el altar de
quien ejerce el sacerdocio. Después
añade: "Pero, cada uno de nosotros
no sólo tiene en sí el fuego, sino
también el holocausto, y con su
holocausto enciende el altar para que
arda siempre. Si renuncio a todo lo
que poseo y tomo mi cruz y sigo a
Cristo, ofrezco mi holocausto en el
altar de Dios; y si entrego mi cuerpo
para que arda, con caridad, y alcanzo
la gloria del martirio, ofrezco mi



holocausto sobre el altar de Dios" (IX,
9).

Este continuo camino de perfección
"nos afecta a todos", a condición de
que "la mirada de nuestro corazón"
se dirija a la contemplación de la
Sabiduría y de la Verdad, que es
Jesucristo. Al predicar sobre el
discurso de Jesús en Nazaret, cuando
"en la sinagoga todos los ojos estaban
fijos en él" (Lc 4,16-30), Orígenes
parece dirigirse precisamente a
nosotros: "También hoy, en esta
asamblea, si queréis, vuestros ojos
pueden fijarse en el Salvador.
Cuando dirijas la mirada más
profunda del corazón hacia la
contemplación de la Sabiduría, de la
Verdad y del Hijo único de Dios,
entonces tus ojos verán a Dios.
¡Bienaventurada la asamblea de la
que la Escritura dice que los ojos de
todos estaban fijos en él! ¡Cuánto
desearía que esta asamblea diera ese
mismo testimonio: que los ojos de



todos, de los no bautizados y de los
fieles, de las mujeres, de los hombres
y de los niños —no los ojos del
cuerpo, sino los del alma—
estuvieran fijos en Jesús!... Sobre
nosotros está impresa la luz de tu
rostro, Señor, a quien pertenecen la
gloria y el poder por los siglos de los
siglos. Amén" (Homilía sobre san
Lucas, XXXII, 6).

Tertuliano

Queridos hermanos y hermanas:

Con la catequesis de hoy retomamos
el hilo de las catequesis abandonado
con motivo del viaje a Brasil y
seguimos hablando de las grandes
personalidades de la Iglesia antigua:
también para nosotros hoy son
maestros de fe y testigos de la
perenne actualidad de la fe cristiana.

Hoy hablamos de un africano,
Tertuliano, que entre fines del siglo II



e inicios del III inaugura la literatura
cristiana en latín. Con él comienza
una teología en ese idioma. Su obra
ha dado frutos decisivos, que sería
imperdonable subestimar. Ejerce su
influencia en varios niveles: desde el
lenguaje y la recuperación de la
cultura clásica, hasta el
descubrimiento de un "alma
cristiana" común en el mundo y la
formulación de nuevas propuestas
de convivencia humana.

No conocemos exactamente las
fechas de su nacimiento y de su
muerte. Sin embargo, sabemos que
en Cartago, a fines del siglo II, recibió
de padres y maestros paganos una
sólida formación retórica, filosófica,
jurídica e histórica. Luego se
convirtió al cristianismo, al parecer,
atraído por el ejemplo de los
mártires cristianos. Comenzó a
publicar sus escritos más famosos en
el año 197. Pero una búsqueda
demasiado individual de la verdad y



su carácter intransigente —era muy
riguroso— lo llevaron poco a poco a
abandonar la comunión con la
Iglesia y a unirse a la secta del
montanismo. Sin embargo, la
originalidad de su pensamiento y la
incisiva eficacia de su lenguaje los
sitúan en un lugar destacado dentro
de la literatura cristiana antigua.

Son famosos sobre todo sus escritos
de carácter apologético, que
manifiestan dos objetivos
principales: confutar las gravísimas
acusaciones que los paganos dirigían
contra la nueva religión; y, de
manera más positiva y misionera,
comunicar el mensaje del Evangelio
en diálogo con la cultura de su
tiempo. Su obra más conocida, el 
Apologético, denuncia el
comportamiento injusto de las
autoridades políticas con respecto a
la Iglesia; explica y defiende las
enseñanzas y las costumbres de los
cristianos; presenta las diferencias



entre la nueva religión y las
principales corrientes filosóficas de
la época; manifiesta el triunfo del
Espíritu, que opone a la violencia de
los perseguidores la sangre, el
sufrimiento y la paciencia de los
mártires: «Aunque sea refinada —
escribe el autor africano—, vuestra
crueldad no sirve de nada; más aún,
para nuestra comunidad constituye
una invitación. Después de cada uno
de vuestros golpes de hacha, nos
hacemos más numerosos: la sangre
de los cristianos es semilla eficaz
(semen est sanguis
christianorum)» (Apologético 50, 13).
Al final el martirio y el sufrimiento
por la verdad salen victoriosos, y son
más eficaces que la crueldad y la
violencia de los regímenes
totalitarios.

Pero Tertuliano, como todo buen
apologista, experimenta al mismo
tiempo la necesidad de comunicar
positivamente la esencia del



cristianismo. Por eso, adopta el
método especulativo para ilustrar los
fundamentos racionales del dogma
cristiano. Los profundiza de manera
sistemática, comenzando por la
descripción del «Dios de los
cristianos». «Aquel a quien adoramos
es un Dios único», atestigua el
apologista. Y prosigue, utilizando las
antítesis y paradojas características
de su lenguaje: «Es invisible, aunque
se le vea; inalcanzable, aunque esté
presente a través de la gracia;
inconcebible, aunque los sentidos
humanos lo puedan concebir; por eso
es verdadero y grande» (ib., 17, 1-2).

Tertuliano, además, da un paso
enorme en el desarrollo del dogma
trinitario; nos dejó en latín el
lenguaje adecuado para expresar
este gran misterio, introduciendo los
términos: «una sustancia» y «tres
personas». También desarrolló
mucho el lenguaje correcto para
expresar el misterio de Cristo, Hijo



de Dios y verdadero hombre. El
autor africano habla también del
Espíritu Santo, demostrando su
carácter personal y divino: «Creemos
que, según su promesa, Jesucristo
envió por medio del Padre al Espíritu
Santo, el Paráclito, el santificador de
la fe de quienes creen en el Padre, en
el Hijo y en el Espíritu» (ib., 2, 1).
Asimismo, sus obras contienen
numerosos textos sobre la Iglesia, a
la que Tertuliano siempre reconoce
como "madre". Incluso después de su
adhesión al montanismo, no olvidó
que la Iglesia es la Madre de nuestra
fe y de nuestra vida cristiana.
También habla de la conducta moral
de los cristianos y de la vida futura.

Sus escritos son importantes también
para descubrir tendencias vivas en
las comunidades cristianas sobre
María santísima, sobre los
sacramentos de la Eucaristía, el
Matrimonio y la Reconciliación,
sobre el primado de Pedro, sobre la



oración... En aquellos años de
persecución, en los que los cristianos
parecían una minoría perdida, el
apologista los exhorta en especial a
la esperanza, que —según sus
escritos— no es solamente una
virtud, sino también una modalidad
que afecta a todos los aspectos de la
existencia cristiana.

Tenemos la esperanza de que el
futuro será nuestro porque el futuro
es de Dios. Así, la resurrección del
Señor se presenta como el
fundamento de nuestra resurrección
futura, y representa el objeto
principal de la confianza de los
cristianos: «La carne resucitará —
afirma categóricamente Tertuliano
—: toda la carne, precisamente la
carne, y la carne toda entera.
Dondequiera que se encuentre, está
en consigna ante Dios, en virtud del
fidelísimo mediador entre Dios y los
hombres, Jesucristo, que restituirá
Dios al hombre y el hombre a



Dios» (La resurrección de los muertos,
63, 1).

Desde el punto de vista humano, se
puede hablar sin duda del drama de
Tertuliano. Con el paso del tiempo, se
hizo cada vez más exigente con los
cristianos. Pretendía de ellos en
todas las circunstancias, sobre todo
en las persecuciones, un
comportamiento heroico. Rígido en
sus posiciones, no ahorraba duras
críticas y acabó inevitablemente por
aislarse. Por lo demás, todavía hoy
siguen abiertas muchas cuestiones,
no sólo sobre el pensamiento
teológico y filosófico de Tertuliano,
sino también sobre su actitud ante
las instituciones políticas y la
sociedad pagana.

A mí esta gran personalidad moral e
intelectual, este hombre que dio una
contribución tan grande al
pensamiento cristiano, me hace
reflexionar mucho. Se ve que al final



le falta la sencillez, la humildad para
integrarse en la Iglesia, para aceptar
sus debilidades, para ser tolerante
con los demás y consigo mismo.
Cuando sólo se ve el propio
pensamiento en su grandeza, al final
se pierde precisamente esta
grandeza. La característica esencial
de un gran teólogo es la humildad
para estar con la Iglesia, para aceptar
sus debilidades y las propias, porque
sólo Dios es totalmente santo.
Nosotros, en cambio, siempre
tenemos necesidad de perdón.

En definitiva, Tertuliano es un testigo
interesante de los primeros tiempos
de la Iglesia, cuando los cristianos se
convirtieron en auténticos sujetos de
«nueva cultura» en el encuentro
entre herencia clásica y mensaje
evangélico. Es suya la famosa
afirmación, según la cual, nuestra
alma es "naturaliter
cristiana" (Apologético, 17, 6), con la
que evoca la perenne continuidad



entre los auténticos valores humanos
y los cristianos; y también es suya la
reflexión, inspirada directamente en
el Evangelio, según la cual, «el
cristiano no puede odiar ni siquiera a
sus enemigos» (cf. Apologético, 37),
pues la dimensión moral ineludible
de la opción de fe propone la "no
violencia" como regla de vida. Y es
evidente la dramática actualidad de
esta enseñanza, a la luz del intenso
debate sobre las religiones.

En definitiva, los escritos de
Tertuliano contienen numerosos
temas que todavía hoy tenemos que
afrontar. Nos impulsan a una
fecunda búsqueda interior, a la que
invito a todos los fieles, para que
sepan expresar de manera cada vez
más convincente la Regla de la fe,
según la cual, como dice el mismo
Tertuliano, «nosotros creemos que
hay un solo Dios, y no hay ningún
otro fuera del Creador del mundo: él
lo ha hecho todo de la nada por



medio de su Verbo, engendrado antes
de todas las cosas» (La prescripción
de los herejes 13, 1).

San Cipriano

Miércoles 6 de junio de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

En la serie de nuestras catequesis
sobre grandes personalidades de la
Iglesia antigua llegamos hoy a un
excelente obispo africano del siglo
III, san Cipriano, «el primer obispo
que consiguió en África la corona del
martirio». Como atestigua el diácono
Poncio, su primer biógrafo, su fama
está vinculada tanto a la producción
literaria como a la actividad pastoral
de los trece años que transcurren
entre su conversión y su martirio (cf.
Vida 19, 1; 1, 1).

Nacido en Cartago en el seno de una
rica familia pagana, después de una
juventud disipada, Cipriano se



convierte al cristianismo a la edad de
35 años. Él mismo narra su itinerario
espiritual: «Cuando me encontraba
aún en una noche oscura —escribe
algunos meses después de su
bautismo—, me parecía sumamente
difícil y arduo realizar lo que la
misericordia de Dios me proponía...
Estaban tan arraigados en mí los
muchos errores de mi vida pasada,
que no creía que podía liberarme de
ellos; me arrastraban los vicios, tenía
malos deseos... Pero luego, con la
ayuda del agua regeneradora, quedó
lavada la miseria de mi vida
anterior; una luz de lo alto se
difundió en mi corazón; un segundo
nacimiento me restauró en un ser
totalmente nuevo. De un modo
maravilloso comenzó entonces a
disiparse toda duda... Comprendí
claramente que era terreno lo que
antes vivía en mí, en la esclavitud de
los vicios de la carne, y que, en
cambio, era divino y celestial lo que



el Espíritu Santo ya había generado
en mí» (A Donato, 3-4).

Inmediatamente después de la
conversión, Cipriano —no sin
envidias y resistencias—fue elegido
para el oficio sacerdotal y para la
dignidad episcopal. En el breve
período de su episcopado afrontó las
dos primeras persecuciones
decretadas por un edicto imperial, la
de Decio (año 250) y la de Valeriano
(años 257-258).

Después de la persecución
especialmente cruel de Decio, san
Cipriano tuvo que esforzarse
denodadamente por restablecer la
disciplina en la comunidad cristiana,
pues muchos fieles habían renegado,
o por lo menos no habían mantenido
una conducta correcta ante la
prueba. Eran los así llamados "lapsi",
es decir, los "caídos", que deseaban
ardientemente volver a formar parte
de la comunidad. El debate sobre su



readmisión llegó a dividir a los
cristianos de Cartago en laxos y
rigoristas.

A estas dificultades es preciso añadir
una grave peste que asoló África y
planteó interrogantes teológicos
angustiosos tanto en el seno de la
comunidad como frente a los
paganos. Por último, conviene
recordar la controversia entre san
Cipriano y el obispo de Roma,
Esteban, sobre la validez del
bautismo administrado a los paganos
por cristianos herejes.

En estas circunstancias realmente
difíciles, san Cipriano mostró
notables dotes de gobierno: fue
severo, pero no inflexible con los 
lapsi, concediéndoles la posibilidad
del perdón después de una
penitencia ejemplar. Ante Roma fue
firme defensor de las sanas
tradiciones de la Iglesia africana. Fue
muy bondadoso; estaba animado por



el más auténtico espíritu evangélico,
que lo impulsaba a exhortar a los
cristianos a ayudar fraternalmente a
los paganos durante la peste.

Supo practicar la justa medida al
recordar a los fieles —demasiado
temerosos de perder la vida y los
bienes terrenos— que para ellos la
verdadera vida y los verdaderos
bienes no son los de este mundo.

Combatió con decisión las
costumbres corrompidas y los
pecados que devastaban la vida
moral, sobre todo la avaricia. «Así
pasaba sus jornadas —narra en este
punto el diácono Poncio—, cuando
he aquí que, por orden del procónsul,
llegó repentinamente a su casa el jefe
de la policía» (Vida, 15, 1). Ese día el
santo obispo fue arrestado y, tras un
breve interrogatorio, afrontó con
valentía el martirio en medio de su
pueblo.



San Cipriano compuso numerosos
tratados y cartas, siempre
relacionados con su ministerio
pastoral. Poco inclinado a la
especulación teológica, escribía sobre
todo para la edificación de la
comunidad y para el buen
comportamiento de los fieles. De
hecho, la Iglesia es —con mucho— el
tema que más trató. Distingue entre 
Iglesia visible, jerárquica, e Iglesia
invisible, mística, pero afirma con
fuerza que la Iglesia es una sola,
fundada sobre Pedro. No se cansa de
repetir que «quien abandona la
cátedra de Pedro, sobre la que está
fundada la Iglesia, se engaña si cree
que se mantiene en la Iglesia» (La
unidad de la Iglesia católica, 4). San
Cipriano sabe bien, y lo formuló con
palabras fuertes, que «fuera de la
Iglesia no hay salvación» (Carta 4, 4 y
73, 21) y que «no puede tener a Dios
como padre quien no tiene a la
Iglesia como madre» (La unidad de la
Iglesia católica, 4).



Una característica esencial de la
Iglesia es la unidad, simbolizada por
la túnica de Cristo sin costuras (cf. 
ib., 7):unidad de la que dice que tiene
su fundamento en Pedro (cf. ib., 4) y
su perfecta realización en la
Eucaristía (cf. Carta 63, 13). «Hay un
solo Dios y un solo Cristo —afirma
san Cipriano—; una sola es su Iglesia,
una sola fe, un solo pueblo cristiano,
que se mantiene fuertemente unido
con el cemento de la concordia; y no
se puede separar lo que es uno por
naturaleza» (La unidad de la Iglesia
católica, 23).

Hemos hablado de su pensamiento
sobre la Iglesia, pero no podemos
dejar de referirnos a la enseñanza de
san Cipriano sobre la oración. A mí
me gusta especialmente su libro
sobre el «Padre nuestro», que me ha
ayudado mucho a comprender mejor
y a rezar mejor la "oración del
Señor". San Cipriano enseña que en
el «Padre nuestro» se da al cristiano



precisamente el modo correcto de
orar, y subraya que esa oración está
en plural, «para que quien reza no
ore únicamente por sí mismo.
Nuestra oración —escribe— es
pública y comunitaria; y, cuando
rezamos, no oramos por uno solo,
sino por todo el pueblo, porque junto
con todo el pueblo somos uno» (La
oración del Señor, 8).

De esta forma, oración personal y
litúrgica se presentan estrechamente
unidas entre sí. Su unidad proviene
del hecho de que responden a la
misma palabra de Dios. El cristiano
no dice «Padre mío», sino «Padre 
nuestro», incluso en lo más secreto
de su recámara cerrada, porque sabe
que en todo lugar, en toda
circunstancia, es miembro de un
mismo cuerpo.

«Oremos, pues, hermanos
amadísimos —escribe el Obispo de
Cartago—, como Dios, el Maestro, nos



ha enseñado. Es oración confidencial
e íntima orar a Dios con lo que es
suyo, elevar hasta sus oídos la
oración de Cristo. Que el Padre
reconozca las palabras de su Hijo,
cuando rezamos una oración: el que
habita en lo más íntimo del alma
debe estar presente también en la
voz... Además, cuando se reza, hay
que tener un modo de hablar y orar
que, con disciplina, mantenga la
calma y la reserva. Pensemos que
estamos en la presencia de Dios.
Debemos ser gratos a los ojos divinos
tanto con la postura del cuerpo como
con el tono de la voz... Y cuando nos
reunimos con los hermanos y
celebramos los sacrificios divinos
con el sacerdote de Dios, debemos
recordar el temor reverencial y la
disciplina, sin lanzar al viento
nuestras oraciones con voz
descompuesta, ni hacer con mucha
palabrería una petición que más bien
debemos elevar a Dios con
moderación, porque Dios no escucha



la voz sino el corazón (non vocis sed
cordis auditor est)« (ib., 3-4). Se trata
de palabras que siguen siendo
válidas hoy y nos ayudan a celebrar
bien la sagrada liturgia.

En definitiva, san Cipriano se sitúa
en los orígenes de la fecunda
tradición teológico-espiritual que ve
en el «corazón» el lugar privilegiado
de la oración. Según la Biblia y los
santos Padres, el corazón es lo más
íntimo del hombre, el lugar donde
habita Dios. En él se realiza el
encuentro en el que Dios habla al
hombre y el hombre escucha a Dios;
el hombre habla a Dios y Dios
escucha al hombre. Todo ello a través
de la única Palabra divina.
Precisamente en este sentido,
remitiéndose a san Cipriano,
Esmaragdo, abad de San Miguel en el
Mosa en los primeros años del siglo
IX, atestigua que la oración «es obra
del corazón, no de los labios, porque
Dios no mira las palabras sino el



corazón del que ora» (La diadema de
los monjes, 1).

Queridos hermanos, hagamos
nuestro este «corazón que escucha»
del que hablan la Biblia (cf. 1R 3,9) y
los santos Padres; lo necesitamos
mucho. Sólo así podremos
experimentar con plenitud que Dios
es nuestro Padre, y que la Iglesia, la
santa Esposa de Cristo, es
verdaderamente nuestra Madre.

Eusebio de Cesarea

Miércoles 13 de junio de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

En la historia del cristianismo
antiguo es fundamental la distinción
entre los primeros tres siglos y los
que siguieron al concilio de Nicea del
año 325, el primero ecuménico.
Como "bisagra" entre los dos
períodos están el así llamado "viraje
constantiniano" y la paz de la Iglesia,



así como la figura de Eusebio, obispo
de Cesarea en Palestina, que fue el
exponente más cualificado de la
cultura cristiana de su tiempo en
contextos tan variados como la
teología, la exégesis, la historia y la
erudición. Eusebio es conocido sobre
todo como el primer historiador del
cristianismo, pero también como el
mayor filólogo de la Iglesia antigua.

En Cesarea, donde probablemente
nació Eusebio alrededor del año 260,
Orígenes se había refugiado
procedente de Alejandría, y allí había
fundado una escuela y una gran
biblioteca. Precisamente con estos
libros se habría formado, alguna
década después, el joven Eusebio. En
el año 325, como obispo de Cesarea,
participó en el concilio de Nicea,
desempeñando un papel de
protagonista. Suscribió el Credo y la
afirmación de la plena divinidad del
Hijo de Dios, definido por eso "de la
misma sustancia" del Padre



(homooúsios tõ Patrí). Es
prácticamente el mismo Credo que
rezamos todos los domingos en la
sagrada liturgia.

Eusebio, sincero admirador de
Constantino, que había dado la paz a
la Iglesia, sintió por él estima y
consideración. Celebró al emperador,
no sólo en sus obras, sino también
con discursos oficiales, pronunciados
en el vigésimo y en el 30° aniversario
de su llegada al trono, y después de
su muerte, acaecida en el año 337.
Dos o tres años después murió
también Eusebio.

Estudioso incansable, en sus
numerosos escritos Eusebio trata de
reflexionar y hacer un balance de
tres siglos de cristianismo, tres siglos
vividos bajo la persecución,
recurriendo en gran parte a las
fuentes cristianas y paganas
conservadas sobre todo en la gran
biblioteca de Cesarea. Así, a pesar de



la importancia objetiva de sus obras
apologéticas, exegéticas y
doctrinales, la fama imperecedera de
Eusebio sigue estando vinculada en
primer lugar a los diez libros de su 
Historia eclesiástica. Fue el primero
en escribir una historia de la Iglesia,
que sigue siendo fundamental
gracias a las fuentes que Eusebio
pone a nuestra disposición para
siempre. Con esta Historia logró
salvar del olvido seguro numerosos
acontecimientos, personajes y obras
literarias de la Iglesia antigua. Se
trata, por tanto, de una fuente
fundamental para el conocimiento de
los primeros siglos del cristianismo.

Nos podemos preguntar cómo
estructuró y con qué intenciones
redactó esta nueva obra. Al inicio del
primer libro, el historiador presenta
los temas que pretende afrontar en
su obra: "Es mi propósito consignar
las sucesiones de los santos apóstoles
y los tiempos transcurridos desde



nuestro Salvador hasta nosotros; el
número y la magnitud de los hechos
registrados por la historia
eclesiástica y el número de los que en
ella sobresalieron en el gobierno y en
la presidencia de las iglesias más
ilustres, así como el número de los
que en cada generación, de viva voz
o por escrito, fueron los embajadores
de la palabra de Dios; y también
quiénes, cuántos y cuándo,
impulsados por el deseo de
innovación hasta el error, se
proclamaron públicamente a sí
mismos introductores de una ciencia
falsa y devoraron sin piedad, como
lobos crueles, al rebaño de Cristo; (...)
así como también el número, el
modo y el tiempo de los ataques de
los paganos contra la Palabra divina
y la grandeza de cuantos, por
defenderla afrontaron duras pruebas
de sangre y torturas; y además los
martirios de nuestros propios
tiempos y la protección benévola y



propicia de nuestro
Salvador" (1,1,1-2).

De esta manera, Eusebio abarca
diferentes aspectos: la sucesión de
los Apóstoles, como estructura de la
Iglesia, la difusión del Mensaje, los
errores, las persecuciones por parte
de los paganos y los grandes
testimonios que constituyen la luz de
esta "Historia". En todo esto, a través
de él resplandecen la misericordia y
la benevolencia del Salvador. Así
Eusebio inaugura la historiografía
eclesiástica, abarcando su narración
hasta el año 324, cuando
Constantino, después de la derrota de
Licinio, fue aclamado como único
emperador de Roma. Se trata del año
precedente al gran concilio de Nicea,
que después ofrece la "summa" de lo
que la Iglesia había aprendido —
doctrinal, moral e incluso
jurídicamente— en esos trescientos
años.



La cita que acabamos de referir del
primer libro de la Historia
eclesiástica contiene una repetición
seguramente voluntaria. En pocas
líneas repite el título cristológico de 
Salvador, y hace referencia explícita
a "su misericordia" y a "su
benevolencia". Así podemos
descubrir la perspectiva
fundamental de la historiografía de
Eusebio: es una historia
"cristocéntrica", en la que se revela
progresivamente el misterio del
amor de Dios a los hombres. Con
genuina sorpresa, Eusebio reconoce
que "de todos los hombres de su
tiempo y de los que han existido
hasta hoy en toda la tierra, sólo Jesús
es llamado y confesado como Cristo
(es decirMesías y Salvador del
mundo), y todos dan testimonio de él
con este nombre, recordándolo así
tanto los griegos como los bárbaros.
Además, todavía hoy entre sus
discípulos, en toda la tierra, es
honrado como rey, es contemplado



como superior a un profeta y es
glorificado como el verdadero y
único sumo sacerdote de Dios; y, por
encima de todo esto, es adorado
como Dios por ser el Logos
preexistente, anterior a todos los
siglos, y habiendo recibido del Padre
el honor de ser digno de veneración.
Y lo más singular de todo es que los
que estamos consagrados a él no lo
honramos solamente con la voz o con
los sonidos de nuestras palabras, sino
con una completa disposición del
alma, llegando incluso a preferir el
martirio por su causa a nuestra
propia vida" (1,3,19-20).

Así se destaca otra característica que
será una constante en la antigua
historiografía eclesiástica: la
"intención moral" que entraña la
narración. El análisis histórico nunca
es un fin en sí mismo; no sólo busca
conocer el pasado; más bien, apunta
con decisión a la conversión, y a un
auténtico testimonio de vida



cristiana por parte de los fieles. Es
una guía para nosotros mismos.

De esta manera, Eusebio interpela
encarecidamente a los creyentes de
todos los tiempos sobre su manera de
afrontar las vicisitudes de la historia,
y de la Iglesia en particular. Nos
interpela también a nosotros: ¿Cuál
es nuestra actitud ante las vicisitudes
de la Iglesia? ¿Es la actitud de quien
se interesa de ellas por simple
curiosidad, buscando quizá el
sensacionalismo y el escándalo a
toda costa? ¿O es más bien la actitud
llena de amor, y abierta al misterio,
de quien sabe por la fe que puede
descubrir en la historia de la Iglesia
los signos del amor de Dios y las
grandes obras de la salvación por él
realizadas? Si esta es nuestra actitud,
no podemos menos de sentirnos
impulsados a dar una respuesta más
coherente y generosa, un testimonio
de vida más cristiano, para
comunicar los signos del amor de



Dios también a las futuras
generaciones.

"Hay un misterio", no se cansaba de
repetir el cardenal Jean Daniélou,
eminente estudioso de los Padres:
"Hay un contenido oculto en la
historia. (...) El misterio es el de las
obras de Dios, que constituyen en el
tiempo la realidad auténtica, oculta
detrás de las apariencias. (...) Pero
esta historia que Dios realiza en
favor del hombre, no la realiza sin él.
Quedarse en la contemplación de las
"grandes hazañas" de Dios
significaría ver sólo un aspecto de las
cosas. Ante ellas está la respuesta de
los hombres" (Saggio sul mistero
della storia, Brescia 1963, p. 182).

También hoy, muchos siglos después,
Eusebio de Cesarea nos invita a los
creyentes a asombrarnos, a
contemplar en la historia las grandes
obras de Dios para la salvación de los
hombres. Y con la misma fuerza nos



invita a la conversión de vida. De
hecho, no podemos quedar
insensibles ante un Dios que nos ha
amado así. El amor exige que toda la
vida se oriente a la imitación del
Amado. Hagamos todo lo que esté a
nuestro alcance para dejar en
nuestra vida una huella transparente
del amor de Dios.

San Atanasio

Miércoles 20 de junio de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Continuando nuestro repaso de los
grandes maestros de la Iglesia
antigua, queremos centrar hoy
nuestra atención en san Atanasio de
Alejandría. Este auténtico
protagonista de la tradición cristiana,
ya pocos años después de su muerte,
fue aclamado como "la columna de la
Iglesia" por el gran teólogo y obispo
de Constantinopla san Gregorio



Nacianceno (Discursos 21,26), y
siempre ha sido considerado un
modelo de ortodoxia, tanto en
Oriente como en Occidente.

Por tanto, no es casualidad que Gian
Lorenzo Bernini colocara su estatua
entre las de los cuatro santos
doctores de la Iglesia oriental y
occidental —juntamente con san
Ambrosio, san Juan Crisóstomo y san
Agustín—, que en el maravilloso
ábside de la basílica vaticana rodean
la Cátedra de san Pedro.

San Atanasio fue, sin duda, uno de
los Padres de la Iglesia antigua más
importantes y venerados. Pero este
gran santo es, sobre todo, el
apasionado teólogo de la
encarnación del Logos, el Verbo de
Dios que, como dice el prólogo del
cuarto evangelio, "se hizo carne y
puso su morada entre nosotros" (Jn
1,14).



Precisamente por este motivo san
Atanasio fue también el más
importante y tenaz adversario de la
herejía arriana, que entonces era
una amenaza para la fe en Cristo,
reducido a una criatura "intermedia"
entre Dios y el hombre, según una
tendencia que se repite en la historia
y que también hoy existe de
diferentes maneras.

Atanasio nació probablemente en
Alejandría, en Egipto, hacia el año
300; recibió una buena educación
antes de convertirse en diácono y
secretario del obispo de la metrópoli
egipcia, san Alejandro. El joven
eclesiástico, íntimo colaborador de su
obispo, participó con él en el concilio
de Nicea, el primero de carácter
ecuménico, convocado por el
emperador Constantino en mayo del
año 325 para asegurar la unidad de
la Iglesia. Así los Padres de Nicea
pudieron afrontar varias cuestiones,
principalmente el grave problema



originado algunos años antes por la
predicación de Arrio, un presbítero
de Alejandría.

Este, con su teoría, constituía una
amenaza para la auténtica fe en
Cristo, declarando que el Logos no
era verdadero Dios, sino un Dios
creado, un ser "intermedio" entre
Dios y el hombre; de este modo el
verdadero Dios permanecía siempre
inaccesible para nosotros. Los
obispos reunidos en Nicea
respondieron redactando el "Símbolo
de la fe" que, completado más tarde
por el primer concilio de
Constantinopla, ha quedado en la
tradición de las diversas confesiones
cristianas y en la liturgia como el 
Credo niceno-constantinopolitano.

En este texto fundamental, que
expresa la fe de la Iglesia indivisa, y
que todavía recitamos hoy todos los
domingos en la celebración
eucarística, aparece el término



griego homooúsios, en
latínconsubstantialis: indica que el
Hijo, el Logos, es "de la misma
substancia" del Padre, es Dios de
Dios, es su substancia; así se subraya
la plena divinidad del Hijo, que
negaban los arrianos.

Al morir el obispo san Alejandro, en
el año 328, san Atanasio pasó a ser su
sucesor como obispo de Alejandría, e
inmediatamente rechazó con
decisión cualquier componenda con
respecto a las teorías arrianas
condenadas por el concilio de Nicea.
Su intransigencia, tenaz y a veces
muy dura, aunque necesaria, contra
quienes se habían opuesto a su
elección episcopal y sobre todo
contra los adversarios del Símbolo de
Nicea, le provocó la implacable
hostilidad de los arrianos y de los
filo-arrianos.

A pesar del resultado inequívoco del
Concilio, que había afirmado con



claridad que el Hijo es de la misma
substancia del Padre, poco después
esas ideas erróneas volvieron a
prevalecer —en esa situación, Arrio
fue incluso rehabilitado— y fueron
sostenidas por motivos políticos por
el mismo emperador Constantino y
después por su hijo Constancio II.
Este, al que le preocupaban más la
unidad del Imperio y sus problemas
políticos que la verdad teológica,
quería politizar la fe, haciéndola más
accesible, según su punto de vista, a
todos los súbditos del Imperio.

Así, la crisis arriana, que parecía
haberse solucionado en Nicea,
continuó durante décadas con
vicisitudes difíciles y divisiones
dolorosas en la Iglesia. Y en cinco
ocasiones —durante treinta años,
entre 336 y 366— san Atanasio se vio
obligado a abandonar su ciudad,
pasando diecisiete años en el
destierro y sufriendo por la fe. Pero
durante sus ausencias forzadas de



Alejandría el obispo pudo sostener y
difundir en Occidente, primero en
Tréveris y después en Roma, la fe de
Nicea así como los ideales del
monaquismo, abrazados en Egipto
por el gran eremita san Antonio, con
una opción de vida por la que san
Atanasio siempre se sintió atraído.

San Antonio, con su fuerza espiritual,
era la persona más importante que
apoyaba la fe de san Atanasio. Al
volver definitivamente a su sede, el
obispo de Alejandría pudo dedicarse
a la pacificación religiosa y a la
reorganización de las comunidades
cristianas. Murió el 2 de mayo del
año 373, día en el que celebramos su
memoria litúrgica.

La obra doctrinal más famosa del
santo obispo de Alejandría es el
tratado Sobre la encarnación del
Verbo, el Logos divino que se hizo
carne, llegando a ser como nosotros,
por nuestra salvación. En esta obra,



san Atanasio afirma, con una frase
que se ha hecho justamente célebre,
que el Verbo de Dios "se hizo hombre
para que nosotros llegáramos a ser
Dios; se hizo visible corporalmente
para que nosotros tuviéramos una
idea del Padre invisible, y soportó la
violencia de los hombres para que
nosotros heredáramos la
incorruptibilidad" (54, 3). Con su
resurrección, el Señor destruyó la
muerte como si fuera "paja en el
fuego" (8, 4). La idea fundamental de
toda la lucha teológica de san
Atanasio era precisamente la de que
Dios es accesible. No es un Dios
secundario, es el verdadero Dios, y a
través de nuestra comunión con
Cristo nosotros podemos unirnos
realmente a Dios. Él se ha hecho
realmente "Dios con nosotros".

Entre las demás obras de este gran
Padre de la Iglesia, que en buena
parte están vinculadas a las
vicisitudes de la crisis arriana,



podemos citar también las cuatro
cartas que dirigió a su amigo
Serapión, obispo de Thmuis, sobre la
divinidad del Espíritu Santo, en las
que esa verdad se afirma con
claridad, y unas treinta cartas
"festivas", dirigidas al inicio de cada
año a las Iglesias y a los monasterios
de Egipto para indicar la fecha de la
fiesta de Pascua, pero sobre todo
para consolidar los vínculos entre los
fieles, reforzando su fe y
preparándolos para esa gran
solemnidad.

Por último, san Atanasio también es
autor de textos de meditaciones
sobre los Salmos, muy difundidos
desde entonces, y sobre todo de una
obra que constituye el best seller de
la antigua literatura cristiana, la Vida
de san Antonio, es decir, la biografía
de san Antonio abad, escrita poco
después de la muerte de este santo,
precisamente mientras el obispo de
Alejandría, en el destierro, vivía con



los monjes del desierto egipcio. San
Atanasio fue amigo del grande
eremita hasta el punto de que recibió
una de las dos pieles de oveja que
dejó san Antonio como herencia,
junto con el manto que el mismo
obispo de Alejandría le había
regalado.

La biografía ejemplar de ese santo
tan apreciado por la tradición
cristiana, que se hizo pronto
sumamente popular y fue traducida
inmediatamente dos veces al latín y
luego a varias lenguas orientales,
contribuyó decisivamente a la
difusión del monaquismo, tanto en
Oriente como en Occidente. En
Tréveris la lectura de este texto
forma parte de una emotiva
narración de la conversión de dos
funcionarios imperiales que san
Agustín incluye en las Confesiones
(VIII, 6, 15) como premisa para su
misma conversión.



Por lo demás, el mismo san Atanasio
muestra que tenía clara conciencia
de la influencia que podía ejercer
sobre el pueblo cristiano la figura
ejemplar de san Antonio. En la
conclusión de esa obra escribe: "El
hecho de que llegó a ser famoso en
todas partes, de que encontró
admiración universal y de que su
pérdida fue sentida aun por gente
que nunca lo vio, subraya su virtud y
el amor que Dios le tenía. Antonio
ganó renombre no por sus escritos ni
por sabiduría de palabras ni por
ninguna otra cosa, sino sólo por su
servicio a Dios. Y nadie puede negar
que esto es don de Dios. ¿Cómo
explicar, en efecto, que este hombre,
que vivió escondido en la montaña,
fuera conocido en España y Galia, en
Roma y África, sino por Dios, que en
todas partes da a conocer a los suyos,
y que, más aún, le había anunciado
esto a Antonio desde el principio?
Pues aunque hagan sus obras en
secreto y deseen permanecer en la



oscuridad, el Señor los muestra
públicamente como lámparas a todos
los hombres, y así los que oyen
hablar de ellos pueden darse cuenta
de que los mandamientos llevan a la
perfección, y entonces cobran valor
para seguir la senda que conduce a la
virtud" (Vida de san Antonio,93, 5-6).

Sí, hermanos y hermanas, tenemos
muchos motivos para dar gracias a
san Atanasio. Su vida, como la de san
Antonio y la de otros innumerables
santos, nos muestra que "quien va
hacia Dios, no se aleja de los
hombres, sino que se hace realmente
cercano a ellos" (Deus caritas est, 42).

San Cirilo de Jerusalén

Miércoles 27 de junio de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Nuestra atención se concentra hoy en
san Cirilo de Jerusalén. En su vida se
entrecruzan dos dimensiones: por



una parte, la solicitud pastoral; y, por
otra, la implicación, a su pesar, en las
intensas controversias que afligían
entonces a la Iglesia de Oriente.

San Cirilo, nacido alrededor del año
315 en Jerusalén o en sus cercanías,
recibió una óptima formación
literaria, que constituyó la base de su
cultura eclesiástica, centrada en el
estudio de la Biblia. Ordenado
presbítero por el obispo Máximo,
cuando este murió o fue depuesto, en
el año 348 fue ordenado obispo por
Acacio, influyente metropolita de
Cesarea de Palestina, filo-arriano,
convencido de que Cirilo era su
aliado. Por eso, se sospechó que
había obtenido el nombramiento
episcopal mediante concesiones al
arrianismo.

En realidad, muy pronto san Cirilo
chocó con Acacio, no sólo en el
campo doctrinal, sino también en el
jurisdiccional, porque san Cirilo



reivindicaba la autonomía de su sede
con respecto a la metropolitana de
Cesarea. En dos décadas san Cirilo
sufrió tres destierros: el primero en
el año 357, cuando fue depuesto por
un Sínodo de Jerusalén; el segundo,
en el año 360, por obra de Acacio; y el
tercero, el más largo —duró once
años— en el año 367 por iniciativa
del emperador filo-arriano Valente.
Sólo en el año 378, después de la
muerte del emperador, san Cirilo
pudo volver a tomar definitivamente
posesión de su sede, devolviendo a
los fieles unidad y paz.

Su ortodoxia, puesta en duda por
algunas fuentes de aquel tiempo, la
atestiguan otras fuentes igualmente
históricas. La más autorizada de ellas
es la carta sinodal del año 382,
después del segundo concilio
ecuménico de Constantinopla (381),
en el que san Cirilo había participado
con un papel cualificado. En esa
carta, enviada al Pontífice romano,



los obispos orientales reconocen
oficialmente la más absoluta
ortodoxia de san Cirilo, la
legitimidad de su ordenación
episcopal y los méritos de su servicio
pastoral, que concluyó con su muerte
en el año 387.

De san Cirilo conservamos
veinticuatro célebres catequesis, que
impartió como obispo hacia el año
350. Introducidas por una 
Procatequesis de acogida, las
primeras dieciocho están dirigidas a
los catecúmenos o iluminandos
(photizomenoi); las pronunció en la
basílica del Santo Sepulcro. Las
primeras (1-5) tratan cada una,
respectivamente, de las disposiciones
previas al bautismo, de la conversión
de las costumbres paganas, del
sacramento del bautismo, de las diez
verdades dogmáticas contenidas en
el Credo o Símbolo de la fe.



Las sucesivas (6-18) constituyen una
"catequesis continua" sobre el
Símbolo de Jerusalén, en clave
antiarriana. De las últimas cinco
(19-23), llamadas "mistagógicas", las
dos primeras desarrollan un
comentario a los ritos del bautismo; y
las tres últimas versan sobre la
Confirmación, sobre el Cuerpo y la
Sangre de Cristo, y sobre la liturgia
eucarística. En ellas se incluye la
explicación del padrenuestro
(Oración dominical): con ella se
comienza un camino de iniciación en
la oración, que se desarrolla
paralelamente a la iniciación en los
tres sacramentos: Bautismo,
Confirmación y Eucaristía.

La base de la instrucción sobre la fe
cristiana se realizaba también en
función polémica contra los paganos,
los judeocristianos y los maniqueos.
La argumentación se fundaba en el
cumplimiento de las promesas del
Antiguo Testamento, con un lenguaje



lleno de imágenes. La catequesis era
un momento importante, insertado
en el amplio contexto de toda la vida,
especialmente litúrgica, de la
comunidad cristiana, en cuyo seno
materno tenía lugar la gestación del
futuro fiel, acompañada de la
oración y el testimonio de los
hermanos.

En su conjunto, las homilías de san
Cirilo constituyen una catequesis
sistemática sobre el nuevo
nacimiento del cristiano mediante el
bautismo. Dice san Cirilo al
catecúmeno: "Has caído dentro de las
redes de la Iglesia (cf. Mt 13,47). Por
tanto, déjate captar vivo; no huyas,
porque es Jesús quien te pesca con su
anzuelo, no para darte la muerte,
sino la resurrección después de la
muerte. En efecto, debes morir y
resucitar (cf. Rm 6,11.14)... Desde hoy
mueres al pecado y vives para la
justicia" (Procatequesis 5).



Desde el punto de vista doctrinal, san
Cirilo comenta el Símbolo de
Jerusalén recurriendo a la tipología
de las Escrituras, en una relación
"sinfónica" entre los dos
Testamentos, desembocando en
Cristo, centro del universo. La
tipología será incisivamente descrita
por san Agustín de Hipona: "El
Antiguo Testamento es el velo del
Nuevo; y en el Nuevo Testamento se
manifiesta el Antiguo" (De
catechizandis rudibus 4, 8).

Por lo que atañe a la catequesis 
moral, se funda, con una profunda
unidad, en la catequesis doctrinal: el
dogma se va introduciendo
progresivamente en las almas, las
cuales así se ven impulsadas a
cambiar los comportamientos
paganos de acuerdo con la nueva
vida en Cristo, don del bautismo.

Por último, la catequesis
"mistagógica" constituía el vértice de



la instrucción que san Cirilo
impartía, ya no a los catecúmenos,
sino a los recién bautizados o
neófitos, durante la semana de
Pascua. Esa catequesis los llevaba a
descubrir, bajo los ritos bautismales
de la Vigilia pascual, los misterios
encerrados en ellos, aún sin desvelar.
Iluminados por la luz de una fe más
profunda gracias al bautismo, los
neófitos podían por fin
comprenderlos mejor, habiendo
celebrado ya sus ritos.

En particular con los neófitos de
origen griego, san Cirilo se apoyaba
en la facultad visiva, muy natural en
ellos. Era el paso del rito al misterio,
que valoraba el efecto psicológico de
la sorpresa y la experiencia vivida en
la noche pascual. He aquí un texto
que explica el misterio del bautismo:
"Tres veces habéis sido sumergidos
en el agua y otras tantas habéis
emergido, para simbolizar los tres
días de la sepultura de Cristo, es



decir, imitando con este rito a
nuestro Salvador, que pasó tres días
y tres noches en el seno de la tierra
(cf. Mt 12,40). Con la primera
emersión del agua habéis celebrado
el recuerdo del primer día que pasó
Cristo en el sepulcro, como con la
primera inmersión habéis confesado
la primera noche que pasó en el
sepulcro: del mismo modo que quien
está en la noche no ve nada, y en
cambio quien está en el día goza de
luz, así también vosotros antes
estabais inmersos en la noche y no
veíais nada, pero al emerger os
habéis encontrado en pleno día. Esta
agua de salvación, misterio de la
muerte y del nacimiento, ha sido
para vosotros tumba y madre... Para
vosotros (...) el tiempo de morir
coincidió con el tiempo de nacer: en
el mismo tiempo han tenido lugar
ambos acontecimientos" (Segunda
Catequesis mistagógica, 4).



El misterio que se debe captar es el
plan de Dios, que se realiza mediante
las acciones salvíficas de Cristo en la
Iglesia. A su vez, la dimensión
mistagógica va acompañada por la
de los símbolos, que expresan la
vivencia espiritual que entrañan. Así
la catequesis de san Cirilo, basándose
en las tres dimensiones descritas —
doctrinal, moral y mistagógica— es
una catequesis global en el Espíritu.
La dimensión mistagógica lleva a
cabo la síntesis de las dos primeras,
orientándolas a la celebración
sacramental, en la que se realiza la
salvación de todo el hombre.

En definitiva, se trata de una
catequesis integral que, al implicar el
cuerpo, el alma y el espíritu, es
emblemática también para la
formación catequética de los
cristianos de hoy.



San Basilio. 1

Miércoles 4 de julio de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Hoy queremos recordar a uno de los
grandes Padres de la Iglesia, san
Basilio, a quien los textos litúrgicos
bizantinos definen como una
«lumbrera de la Iglesia». Fue un gran
obispo del siglo IV, al que mira con
admiración tanto la Iglesia de
Oriente como la de Occidente por su
santidad de vida, por la excelencia de
su doctrina y por la síntesis
armoniosa de sus dotes especulativas
y prácticas.

Nació alrededor del año 330 en una
familia de santos, «verdadera Iglesia
doméstica», que vivía en un clima de
profunda fe. Estudió con los mejores
maestros de Atenas y Constantinopla.
Insatisfecho de sus éxitos mundanos,
al darse cuenta de que había perdido



mucho tiempo en vanidades, él
mismo confiesa: «Un día, como si
despertase de un sueño profundo,
volví mis ojos a la admirable luz de la
verdad del Evangelio..., y lloré por mi
miserable vida» (cf. Ep. 223: PG 32,
824 a).

Atraído por Cristo, comenzó a
mirarlo y a escucharlo sólo a él (cf. 
Moralia 80, 1: PG 31, 860 b c). Con
determinación se dedicó a la vida
monástica en la oración, en la
meditación de las sagradas Escrituras
y de los escritos de los Padres de la
Iglesia, y en el ejercicio de la caridad
(cf. Ep. 2 y 22), siguiendo también el
ejemplo de su hermana, santa
Macrina, la cual ya vivía el ascetismo
monacal. Después fue ordenado
sacerdote y, por último, en el año
370, consagrado obispo de Cesarea de
Capadocia, en la actual Turquía.

Con su predicación y sus escritos
realizó una intensa actividad



pastoral, teológica y literaria. Con
sabio equilibrio supo unir el servicio
a las almas y la entrega a la oración y
a la meditación en la soledad.
Aprovechando su experiencia
personal, favoreció la fundación de
muchas «fraternidades» o
comunidades de cristianos
consagrados a Dios, a las que visitaba
con frecuencia (cf. san Gregorio
Nacianceno, Oratio 43, 29 in laudem
Basilii: PG36, 536 b). Con su palabra y
sus escritos, muchos de los cuales se
conservan todavía hoy (cf. Regulae
brevius tractatae, Proemio: PG 31,
1080 a b), los exhortaba a vivir y a
avanzar en la perfección. De esos
escritos se valieron después no pocos
legisladores de la vida monástica
antigua, entre ellos san Benito, que
consideraba a san Basilio como su
maestro (cf. Regula 73, 5).

En realidad, san Basilio creó una
vida monástica muy particular: no
cerrada a la comunidad de la Iglesia



local, sino abierta a ella. Sus monjes
formaban parte de la Iglesia
particular, eran su núcleo animador
que, precediendo a los demás fieles
en el seguimiento de Cristo y no sólo
de la fe, mostraba su firme adhesión
a Cristo —el amor a él—, sobre todo
con obras de caridad. Estos monjes,
que tenían escuelas y hospitales,
estaban al servicio de los pobres; así
mostraron la integridad de la vida
cristiana.

El siervo de Dios Juan Pablo II,
hablando de la vida monástica,
escribió: «Muchos opinan que esa
institución tan importante en toda la
Iglesia como es la vida monástica
quedó establecida, para todos los
siglos, principalmente por san Basilio
o que, al menos, la naturaleza de la
misma no habría quedado tan
propiamente definida sin su decisiva
aportación» (carta apostólica Patres
Ecclesiae, 2: L'Osservatore Romano,



edición en lengua española, 27 de
enero de 1980, p. 13).

Como obispo y pastor de su vasta
diócesis, san Basilio se preocupó
constantemente por las difíciles
condiciones materiales en las que
vivían los fieles; denunció con
firmeza los males; se comprometió
en favor de los más pobres y
marginados; intervino también ante
los gobernantes para aliviar los
sufrimientos de la población, sobre
todo en momentos de calamidad;
veló por la libertad de la Iglesia,
enfrentándose a los poderosos para
defender el derecho de profesar la
verdadera fe (cf. san Gregorio
Nacianceno, Oratio 43, 48-51in
laudem Basilii: PG 36, 557 c-561 c).
Dio testimonio de Dios, que es amor y
caridad, con la construcción de
varios hospicios para necesitados (cf.
san Basilio, Ep. 94: PG 32, 488 b c),
una especie de ciudad de la
misericordia, que por él tomó el



nombre de «Basiliades» (cf.
Sozomeno, Historia Eccl. 6, 34: PG 67,
1397 a). En ella hunden sus raíces los
modernos hospitales para la atención
y curación de los enfermos.

Consciente de que «la liturgia es la
cumbre a la cual tiende la actividad
de la Iglesia y al mismo tiempo la
fuente de donde mana toda su
fuerza» (Sacrosanctum Concilium,
10), san Basilio, aunque siempre se
preocupaba por vivir la caridad, que
es la señal de reconocimiento de la
fe, también fue un sabio «reformador
litúrgico» (cf. san Gregorio
Nacianceno,Oratio 43, 34 in laudem
Basilii: PG 36, 541 c). Nos dejó una
gran plegaria eucarística, o anáfora,
que lleva su nombre y que dio una
organización fundamental a la
oración y a la salmodia: gracias a él
el pueblo amó y conoció los Salmos y
acudía a rezarlos incluso de noche
(cf. san Basilio, In Psalmum 1, 1-2: PG
29, 212 a-213 c). Así vemos cómo la



liturgia, la adoración, la oración con
la Iglesia y la caridad van unidas y se
condicionan mutuamente.

Con celo y valentía, san Basilio supo
oponerse a los herejes, que negaban
que Jesucristo era Dios como el Padre
(cf. san Basilio, Ep. 9, 3: PG 32, 272 a; 
Ep. 52, 1-3: PG 32, 392 b-396 a; Adv.
Eunomium 1, 20: PG 29, 556 c). Del
mismo modo, contra quienes no
aceptaban la divinidad del Espíritu
Santo, defendió que también el
Espíritu Santo es Dios y «debe ser
considerado y glorificado juntamente
con el Padre y el Hijo» (cf. De Spiritu
Sancto: SC 17 bis, 348). Por eso, san
Basilio es uno de los grandes Padres
que formularon la doctrina sobre la
Trinidad: el único Dios, precisamente
por ser Amor, es un Dios en tres
Personas, que forman la unidad más
profunda que existe, la unidad
divina.



En su amor a Cristo y a su Evangelio,
el gran Padre capadocio trabajó
también por sanar las divisiones
dentro de la Iglesia (cf. Ep. 70 y 243),
procurando siempre que todos se
convirtieran a Cristo y a su Palabra
(cf. De iudicio 4: PG 31, 660 b-661 a),
fuerza unificadora, a la que todos los
creyentes deben obedecer (cf. ib. 1-3: 
PG 31, 653 a-656 c).

En conclusión, san Basilio se entregó
totalmente al fiel servicio a la Iglesia
y al multiforme ejercicio del
ministerio episcopal. Según el
programa que él mismo trazó, se
convirtió en "apóstol y ministro de
Cristo, dispensador de los misterios
de Dios, heraldo del reino, modelo y
norma de piedad, ojo del cuerpo de
la Iglesia, pastor de las ovejas de
Cristo, médico compasivo, padre
nutricio, cooperador de Dios,
agricultor de Dios, constructor del
templo de Dios" (cf. Moralia 80,
11-20: PG 31, 864 b-868 b).



Este es el programa que el santo
obispo entrega a los heraldos de la
Palabra —tanto ayer como hoy—, un
programa que él mismo se esforzó
generosamente por poner en
práctica. En el año 379, san Basilio,
sin cumplir aún cincuenta años,
agotado por el cansancio y la ascesis,
regresó a Dios, «con la esperanza de
la vida eterna, por Jesucristo, nuestro
Señor» (De Baptismo 1, 2, 9). Fue un
hombre que vivió verdaderamente
con la mirada puesta en Cristo, un
hombre del amor al prójimo. Lleno
de la esperanza y de la alegría de la
fe, san Basilio nos muestra cómo ser
realmente cristianos.

San Basilio. 2

Miércoles 1 de agosto de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Después de estas tres semanas de
pausa, reanudamos nuestros



habituales encuentros del miércoles.
Hoy quiero continuar el tema que
tratamos en la última catequesis: la
vida y los escritos de san Basilio,
obispo en la actual Turquía, en Asia
menor, durante el siglo IV. La vida de
este gran santo y sus obras están
llenas de puntos de reflexión y de
enseñanzas que valen también para
nosotros hoy.

San Basilio habla, ante todo, del 
misterio de Dios, que sigue siendo el
punto de referencia más significativo
y vital para el hombre. El Padre es "el
principio de todo y la causa del ser
de lo que existe, la raíz de los seres
vivos" (Hom. 15, 2 de fide: PG 31,
465c) y sobre todo es "el Padre de
nuestro Señor Jesucristo" (Anaphora
sancti Basilii). Remontándonos a Dios
a través de las criaturas, "tomamos
conciencia de su bondad y de su
sabiduría" (Contra Eunomium 1, 14: 
PG 29, 544b). El Hijo es la "imagen de
la bondad del Padre y el sello de



forma igual a él" (cf. Anaphora sancti
Basilii). Con su obediencia y su
pasión, el Verbo encarnado realizó la
misión de Redentor del hombre (cf. 
In Psalmum 48, 8: PG 29, 452ab; De
Baptismo 1, 2: SC 357, 158).

Por último, habla extensamente del
Espíritu Santo, al que dedicó un libro
entero. Nos explica que el Espíritu
Santo anima a la Iglesia, la colma de
sus dones y la hace santa. La luz
espléndida del misterio divino se
refleja en el hombre, imagen de Dios,
y exalta su dignidad. Contemplando
a Cristo, se comprende plenamente la
dignidad del hombre. San Basilio
exclama: "(Hombre), date cuenta de
tu grandeza considerando el precio
pagado por ti: mira el precio de tu
rescate y comprende tu dignidad" (In
Psalmum 48, 8: PG 29, 452b).

En particular el cristiano, viviendo
de acuerdo con el Evangelio,
reconoce que todos los hombres son



hermanos entre sí; que la vida es una
administración de los bienes
recibidos de Dios, por lo cual cada
uno es responsable ante los demás, y
el que es rico debe ser como un
"ejecutor de las órdenes de Dios
bienhechor" (Hom. 6 de avaritia: PG
32, 1181-1196). Todos debemos
ayudarnos y cooperar como
miembros de un solo cuerpo (Ep. 203,
3).

San Basilio, en sus homilías usó
también palabras valientes, fuertes, a
este respecto. En efecto, quien quiere
amar al prójimo como a sí mismo,
cumpliendo el mandamiento de Dios,
"no debe poseer nada más de lo que
posee su prójimo" (Hom. in divites:PG
31, 281b).

En tiempo de carestía y calamidad,
con palabras apasionadas, el santo
obispo exhortaba a los fieles a "no
mostrarse más crueles que las
bestias..., apropiándose de lo que es



común y poseyendo ellos solos lo que
es de todos" (Hom. tempore famis: PG
31, 325a). El pensamiento profundo
de san Basilio se pone claramente de
manifiesto en esta sugestiva frase:
"Todos los necesitados miran
nuestras manos, como nosotros
miramos las de Dios cuando tenemos
necesidad".

Así pues, es bien merecido el elogio
que hizo de él san Gregorio
Nacianceno, el cual, después de la
muerte de san Basilio, dijo: "Basilio
nos persuadió de que, al ser
hombres, no debemos despreciar a
los hombres ni ultrajar a Cristo,
cabeza común de todos, con nuestra
inhumanidad respecto de los
hombres; más bien, en las desgracias
ajenas debemos obtener beneficio y
prestar a Dios nuestra misericordia,
porque necesitamos
misericordia" (Oratio 43, 63: PG 36,
580b). Son palabras muy actuales.
Realmente, san Basilio es uno de los



Padres de la doctrina social de la
Iglesia.

San Basilio nos recuerda, además,
que para mantener vivo en nosotros
el amor a Dios y a los hombres,es
necesaria la Eucaristía, alimento
adecuado para los bautizados, capaz
de robustecer las nuevas energías
derivadas del Bautismo (cf. De
Baptismo 1, 3: SC 357, 192). Es motivo
de inmensa alegría poder participar
en la Eucaristía (Moralia 21, 3: PG 31,
741a), instituida "para conservar
incesantemente el recuerdo de Aquel
que murió y resucitó por
nosotros" (Moralia 80, 22: PG 31,
869b).

La Eucaristía, don inmenso de Dios,
protege en cada uno de nosotros el
recuerdo del sello bautismal y
permite vivir en plenitud y con
fidelidad la gracia del Bautismo. Por
eso, el santo obispo recomienda la
Comunión frecuente, incluso diaria:



"Comulgar también cada día
recibiendo el santo cuerpo y la
sangre de Cristo es algo bueno y útil,
dado que él mismo dice claramente:
"Quien come mi cuerpo y bebe mi
sangre tiene vida eterna" (Jn 6,54).
Por tanto, ¿quién dudará de que
comulgar continuamente la vida es
vivir en plenitud?" (Ep. 93: PG 32,
484b). En otras palabras, la
Eucaristía nos es necesaria para
acoger en nosotros la verdadera vida,
la vida eterna (cf. Moralia 21, 1: PG
31, 737c).

Por último, san Basilio también se
interesó, naturalmente, por esa
porción elegida del pueblo de Dios
que son los jóvenes, el futuro de la
sociedad. A ellos les dirigió
unDiscurso sobre el modo de sacar
provecho de la cultura pagana de su
tiempo. Con gran equilibrio y
apertura, reconoce que en la
literatura clásica, griega y latina, se
encuentran ejemplos de virtud. Estos



ejemplos de vida recta pueden ser
útiles para el joven cristiano en la
búsqueda de la verdad, del modo
recto de vivir (cf. Ad adolescentes 3).

Por tanto, hay que tomar de los
textos de los autores clásicos lo que
es conveniente y conforme a la
verdad; así, con una actitud crítica y
abierta —en realidad, se trata de un
auténtico "discernimiento"— los
jóvenes crecen en la libertad. Con la
célebre imagen de las abejas, que
toman de las flores sólo lo que sirve
para la miel, san Basilio recomienda:
"Como las abejas saben sacar de las
flores la miel, a diferencia de los
demás animales, que se limitan a
gozar del perfume y del color de las
flores, así también de estos escritos...
se puede sacar provecho para el
espíritu. Debemos utilizar esos libros
siguiendo en todo el ejemplo de las
abejas, las cuales no van
indistintamente a todas las flores, y
tampoco tratan de sacar todo lo que



tienen las flores donde se posan, sino
que sólo sacan lo que les sirve para la
elaboración de la miel, y dejan lo
demás. Así también nosotros, si
somos sabios, tomaremos de esos
escritos lo que se adapta a nosotros y
es conforme a la verdad, y dejaremos
el resto" (Ad adolescentes 4). San
Basilio recomienda a los jóvenes,
sobre todo, que crezcan en la virtud,
en el recto modo de vivir: "Mientras
que los demás bienes... pasan de uno
a otro, como en el juego de los dados,
sólo la virtud es un bien inalienable,
y permanece durante la vida y
después de la muerte" (ib., 5).

Queridos hermanos y hermanas,
podemos decir que este santo Padre
de un tiempo tan lejano nos habla
también a nosotros y nos dice cosas
importantes. Ante todo, esta
participación atenta, crítica y
creativa en la cultura de hoy. Luego,
la responsabilidad social: en nuestro
tiempo, en un mundo globalizado,



también los pueblos geográficamente
lejanos son realmente nuestro
prójimo. A continuación, la amistad
con Cristo, el Dios de rostro humano.
Y, por último, el conocimiento y la
acción de gracias a Dios, Creador y
Padre de todos nosotros: sólo
abiertos a este Dios, Padre común,
podemos construir un mundo justo y
fraterno.

San Gregorio Nacianceno. 1

Miércoles 8 de agosto de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

El miércoles pasado hablé de un gran
maestro de la fe, el Padre de la Iglesia
san Basilio. Hoy quiero hablar de su
amigo san Gregorio Nacianceno, que,
al igual que san Basilio, era
originario de Capadocia. Ilustre
teólogo, orador y defensor de la fe
cristiana en el siglo IV, fue célebre
por su elocuencia y, al ser también



poeta, tuvo un alma refinada y
sensible.

San Gregorio nació en el seno de una
familia noble. Su madre lo consagró
a Dios desde su nacimiento, que tuvo
lugar alrededor del año 330. Después
de la educación familiar, frecuentó
las más célebres escuelas de su
época: primero fue a Cesarea de
Capadocia, donde entabló amistad
con san Basilio, futuro obispo de esa
ciudad; luego estuvo en otras
metrópolis del mundo antiguo, como
Alejandría de Egipto y sobre todo
Atenas, donde se encontró de nuevo
con san Basilio (cf. Oratio 43, 14-24: 
SC 384, 146-180).

Recordando su amistad con san
Basilio, escribirá más tarde: "Yo,
entonces, no sólo sentía gran
veneración hacia mi gran amigo
Basilio por la austeridad de sus
costumbres y por la madurez y
sabiduría de sus discursos, sino que



también inducía a tenerla a otros que
aún no lo conocían... Nos impulsaba
el mismo anhelo de saber... Nuestra
competición no consistía en ver
quién era el primero, sino en quién
permitiría al otro serlo. Parecía que
teníamos una sola alma en dos
cuerpos" (Oratio 43, 16.20: SC 384,
154-156.164). Esas palabras
representan en cierto sentido un
autorretrato de esta alma noble. Pero
también se puede imaginar que este
hombre, fuertemente proyectado
más allá de los valores terrenos,
sufrió mucho por las cosas de este
mundo.

Al volver a casa, san Gregorio recibió
el bautismo y se orientó hacia la vida
monástica: se sentía atraído por la
soledad y la meditación filosófica y
espiritual. Él mismo escribirá: "Nada
me parece más grande que esto:
hacer callar a los sentidos; salir de la
carne del mundo; recogerse en sí
mismo; no ocuparse ya de las cosas



humanas, salvo de las estrictamente
necesarias; hablar consigo mismo y
con Dios; vivir una vida que
trascienda las cosas visibles; llevar
en el alma imágenes divinas siempre
puras, sin mezcla de formas terrenas
y erróneas; ser realmente un espejo
inmaculado de Dios y de las cosas
divinas, y llegar a serlo cada vez más,
tomando luz de la Luz...; gozar del
bien futuro ya en la esperanza
presente, y conversar con los
ángeles; haber dejado ya la tierra,
aun estando en la tierra,
transportados a las alturas con el
espíritu" (Oratio 2, 7: SC 247, 96).

Como confiesa él mismo en su
autobiografía (cf. Carmina [historica]
2, 1, 11 de vita sua 340-349: PG37,
1053), era reacio a recibir la
ordenación presbiteral, porque sabía
que así debería ser pastor, ocuparse
de los demás, de sus cosas, y por
tanto ya no podría dedicarse
exclusivamente a la meditación. Con



todo, aceptó esta vocación y asumió
el ministerio pastoral con obediencia
total, aceptando ser llevado por la
Providencia a donde no quería ir (cf. 
Jn 21,18), como a menudo le
aconteció en la vida.

En el año 371, su amigo Basilio,
obispo de Cesarea, contra el deseo
del mismo Gregorio, lo quiso
consagrar obispo de Sásima, una
localidad estratégicamente
importante de Capadocia. Sin
embargo, él, por diversas
dificultades, no llegó a tomar
posesión, y permaneció en la ciudad
de Nacianzo.

Hacia el año 379, san Gregorio fue
llamado a Constantinopla, la capital,
para dirigir a la pequeña comunidad
católica, fiel al concilio de Nicea y a
la fe trinitaria. En cambio, la mayoría
había aceptado el arrianismo, que
era "políticamente correcto" y



considerado políticamente útil por
los emperadores.

De esta forma, san Gregorio se
encontró en una situación de
minoría, rodeado de hostilidad. En la
iglesita de la Anástasispronunció
cinco Discursos teológicos (Orationes
27-31: SC 250, 70-343) precisamente
para defender y hacer en cierto
modo inteligible la fe trinitaria. Esos
discursos son célebres por la
seguridad de la doctrina y la
habilidad del razonamiento, que
realmente hace comprender que esta
es la lógica divina. También la
brillantez de la forma los hace muy
atractivos hoy.

Por estos discursos san Gregorio
recibió el apelativo de "teólogo". Así
es llamado en la Iglesia ortodoxa: el
"teólogo". Para él la teología no es
una reflexión puramente humana, y
mucho menos sólo fruto de
complicadas especulaciones, sino



que deriva de una vida de oración y
de santidad, de un diálogo constante
con Dios. Precisamente así pone de
manifiesto a nuestra razón la
realidad de Dios, el misterio
trinitario. En el silencio
contemplativo, lleno de asombro
ante las maravillas del misterio
revelado, el alma acoge la belleza y la
gloria divinas.

Mientras participaba en el segundo
concilio ecuménico, el año 381, san
Gregorio fue elegido obispo de
Constantinopla y asumió la
presidencia del Concilio. Pero
inmediatamente se desencadenó una
fuerte oposición contra él; la
situación se hizo insostenible. Para
un alma tan sensible estas
enemistades eran insoportables. Se
repitió lo que san Gregorio había
lamentado ya anteriormente con
palabras llenas de dolor: "Nosotros,
que tanto amábamos a Dios y a
Cristo, hemos dividido a Cristo.



Hemos mentido los unos a los otros
por causa de la Verdad; hemos
alimentado sentimientos de odio por
causa del Amor; nos hemos dividido
unos de otros" (Oratio 6, 3: SC 405,
128).

Así, en un clima de tensión, san
Gregorio dimitió. En la catedral,
abarrotada, pronunció un discurso
de despedida muy emotivo y lleno de
dignidad (cf. Oratio 42: SC 384,
48-114). Su emotiva intervención
concluyó con estas palabras: "Adiós,
gran ciudad, amada por Cristo...
Hijos míos, os suplico, conservad el
depósito [de la fe] que se os ha
confiado (cf. 1 Tm 6, 20); recordad
mis sufrimientos (cf. Col 4, 18). Que
la gracia de nuestro Señor Jesucristo
esté con todos vosotros" (cf. Oratio
42, 27:SC 384, 112-114).

Volvió a Nacianzo y durante cerca de
dos años se dedicó al cuidado
pastoral de aquella comunidad



cristiana. Luego se retiró
definitivamente a la soledad en la
cercana Arianzo, su tierra natal,
consagrándose al estudio y a la vida
ascética. Durante este período
compuso la mayor parte de su obra
poética, sobre todo autobiográfica: el 
De vita sua, un repaso en versos de
su camino humano y espiritual, un
camino ejemplar de un cristiano que
sufre, de un hombre de gran
interioridad en un mundo lleno de
conflictos. Es un hombre que nos
hace sentir la primacía de Dios y por
eso también nos habla a nosotros, a
nuestro mundo: sin Dios el hombre
pierde su grandeza; sin Dios no hay
auténtico humanismo.

Por eso, escuchemos esta voz y
tratemos de conocer también
nosotros el rostro de Dios. En una de
sus poesías escribió, dirigiéndose a
Dios: "Sé benigno, tú, que estás más
allá de todo" (Carmina [dogmatica] 1,
1, 29: PG 37, 508). Y en el año 390



Dios acogió entre sus brazos a este
siervo fiel, que con aguda
inteligencia lo había defendido en
sus escritos, y que con tanto amor le
había cantado en sus poesías.

San Gregorio Nacianceno. 2

Miércoles 22 de agosto de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

En los retratos de los grandes Padres
y doctores de la Iglesia que estoy
presentando en estas catequesis, la
última vez hablé de san Gregorio
Nacianceno, obispo del siglo IV, y hoy
quisiera seguir completando el
retrato de este gran maestro. Hoy
trataremos de recoger algunas de sus
enseñanzas.

Reflexionando sobre la misión que
Dios le había confiado, san Gregorio
Nacianceno concluía: "He sido
creado para ascender hasta Dios con
mis acciones" (Oratio 14, 6 de



pauperum amore:PG 35, 865). De
hecho, puso al servicio de Dios y de
la Iglesia su talento de escritor y
orador. Escribió numerosos
discursos, homilías y panegíricos,
muchas cartas y obras poéticas (casi
18.000 versos): una actividad
verdaderamente prodigiosa. Había
comprendido que esta era la misión
que Dios le había confiado: "Siervo
de la Palabra, desempeño el
ministerio de la Palabra. Ojalá que
nunca descuide este bien. Yo aprecio
esta vocación, me complace y me da
más alegría que todo lo
demás" (Oratio 6, 5: SC 405, 134; cf.
también Oratio 4, 10).

San Gregorio Nacianceno era un
hombre manso, y en su vida siempre
trató de promover la paz en la Iglesia
de su tiempo, desgarrada por
discordias y herejías. Con audacia
evangélica se esforzó por superar su
timidez para proclamar la verdad de
la fe. Sentía profundamente el



anhelo de acercarse a Dios, de unirse
a él. Lo expresa él mismo en una
poesía, en la que escribe: "Entre las
grandes corrientes del mar de la
vida, agitado en todas partes por
vientos impetuosos (...), sólo quería
una cosa, una sola riqueza, consuelo
y olvido del cansancio: la luz de la
santísima Trinidad" (Carmina
[histórica] 2, 1, 15: PG 37, 1250 ss).

San Gregorio hizo resplandecer la luz
de la Trinidad, defendiendo la fe
proclamada en el concilio de Nicea:
un solo Dios en tres Personas iguales
y distintas —Padre, Hijo y Espíritu
Santo—, "triple luz que se une en un
único esplendor" (Himno vespertino: 
Carmina [histórica] 2, 1, 32: PG 37,
512). De este modo, san Gregorio,
siguiendo a san Pablo (cf. 1Co 8,6),
afirma: "Para nosotros hay un Dios,
el Padre, del cual proceden todas las
cosas; un Señor, Jesucristo, por
medio del cual han sido hechas todas
las cosas; y un Espíritu Santo, en el



que están todas las cosas" (Oratio 39,
12: SC 358, 172).

San Gregorio destacó con fuerza la
plena humanidad de Cristo: para
redimir al hombre en su totalidad de
cuerpo, alma y espíritu, Cristo
asumió todos los componentes de la
naturaleza humana; de lo contrario,
el hombre no hubiera sido salvado.
Contra la herejía de Apolinar, el cual
aseguraba que Jesucristo no había
asumido un alma racional, san
Gregorio afronta el problema a la luz
del misterio de la salvación: "Lo que
no ha sido asumido no ha sido
curado" (Ep. 101, 32: SC 208, 50), y si
Cristo no hubiera tenido "intelecto
racional, ¿cómo habría podido ser
hombre?" (Ep. 101, 34: SC 208, 50).
Precisamente nuestro intelecto,
nuestra razón, tenía y tiene
necesidad de la relación, del
encuentro con Dios en Cristo. Al
hacerse hombre, Cristo nos dio la
posibilidad de llegar a ser como él. El



Nacianceno exhorta: "Tratemos de
ser como Cristo, pues también Cristo
se hizo como nosotros: tratemos de
ser dioses por medio de él, pues él
mismo se hizo hombre por nosotros.
Cargó con lo peor, para darnos lo
mejor" (Oratio 1, 5: SC 247, 78).

María, que dio la naturaleza humana
a Cristo, es verdadera Madre de Dios
(Theotokos: cf. Ep. 101, 16:SC 208, 42),
y con miras a su elevadísima misión
fue "purificada
anticipadamente" (Oratio 38, 13: SC
358, 132; es como un lejano preludio
del dogma de la Inmaculada
Concepción). Propone a María como
modelo para los cristianos, sobre
todo para las vírgenes, y como
auxiliadora a la que hay que invocar
en las necesidades (cf. Oratio 24, 11: 
SC 282, 60-64).

San Gregorio nos recuerda que, como
personas humanas, tenemos que ser
solidarios los unos con los otros.



Escribe: “Nosotros formamos un solo
cuerpo en Cristo" (cf. Rm 12, 5), ricos
y pobres, esclavos y libres, sanos y
enfermos; y una sola es la cabeza de
la que todo deriva: Jesucristo. Y como
sucede con los miembros de un solo
cuerpo, cada uno debe ocuparse de
los demás, y todos de todos". Luego,
refiriéndose a los enfermos y a las
personas que atraviesan dificultades,
concluye: "Esta es la única salvación
para nuestra carne y nuestra alma: la
caridad para con ellos" (Oratio 14, 8 
de pauperum amore: PG 35, 868 ab).

San Gregorio subraya que el hombre
debe imitar la bondad y el amor de
Dios y, por tanto, recomienda: "Si
gozas de salud y eres rico, alivia la
necesidad de quien está enfermo y es
pobre; si no has caído, ayuda a quien
ha caído y vive en el sufrimiento; si
estás alegre, consuela a quien está
triste; si eres afortunado, ayuda a
quien ha sido mordido por la
desventura. Demuestra a Dios tu



agradecimiento por ser uno de los
que pueden hacer el bien, y no de los
que necesitan ayuda... No seas rico
sólo en bienes, sino en piedad; no
sólo en oro, sino también en virtud, o
mejor, sólo en esta. Supera la fama
de tu prójimo teniendo más bondad
que todos; conviértete en Dios para el
desventurado, imitando la
misericordia de Dios" (Oratio 14, 26 
de pauperum amore:PG 35, 892 bc).

San Gregorio nos enseña, ante todo,
la importancia y la necesidad de la
oración. Afirma que "es necesario
acordarse de Dios con más
frecuencia de la que se
respira" (Oratio 27, 4: PG 250, 78),
porque la oración es el encuentro de
la sed de Dios con nuestra sed. Dios
tiene sed de que tengamos sed de él
(cf. Oratio 40, 27: SC 358, 260). En la
oración debemos dirigir nuestro
corazón a Dios para entregarnos a él
como ofrenda que ha de ser
purificada y transformada. En la



oración lo vemos todo a la luz de
Cristo, nos quitamos nuestras
máscaras y nos sumergimos en la
verdad y en la escucha de Dios,
alimentando el fuego del amor.

En una poesía, que al mismo tiempo
es meditación sobre el sentido de la
vida e invocación implícita de Dios,
san Gregorio escribe: "Alma mía,
tienes una tarea, una gran tarea, si
quieres. Escruta seriamente tu
interior, tu ser, tu destino, de dónde
vienes y a dónde vas; trata de saber
si es vida la que vives o si hay algo
más. Alma mía, tienes una tarea; por
tanto, purifica tu vida: por favor, ten
en cuenta a Dios y sus misterios;
investiga qué había antes de este
universo, y qué es el universo para ti,
de dónde procede y cuál será su
destino. Esta es tu tarea, alma mía;
por tanto, purifica tu vida" (Carmina
[historica] 2, 1, 78: PG 37, 1425-1426).



El santo obispo pide continuamente
ayuda a Cristo para elevarse y
reanudar el camino: "Me ha
decepcionado, Cristo mío, mi
exagerada presunción: de las alturas
he caído muy bajo. Pero, vuelve a
levantarme ahora, pues veo que me
engañé a mí mismo; si vuelvo a
confiar demasiado en mí mismo,
volveré a caer inmediatamente, y la
caída será fatal" (Carmina [historica]
2, 1, 67: PG 37, 1408).

San Gregorio, por tanto, sintió
necesidad de acercarse a Dios para
superar el cansancio de su propio yo.
Experimentó el impulso del alma, la
vivacidad de un espíritu sensible y la
inestabilidad de la felicidad efímera.
Para él, en el drama de una vida
sobre la que pesaba la conciencia de
su debilidad y de su miseria, siempre
fue más fuerte la experiencia del
amor de Dios.



Tienes una tarea, alma —nos dice
san Gregorio también a nosotros—,
la tarea de encontrar la verdadera
luz, de encontrar la verdadera altura
de tu vida. Y tu vida consiste en
encontrarte con Dios, que tiene sed
de nuestra sed.

San Gregorio de Nisa. 1

Miércoles 29 de agosto de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

En las últimas catequesis he hablado
de dos grandes doctores de la Iglesia
del siglo IV, san Basilio y san
Gregorio Nacianceno, obispo en
Capadocia, en la actual Turquía. Hoy
hablaremos de un tercero, el
hermano de san Basilio, san Gregorio
de Nisa, hombre de carácter
meditativo, con gran capacidad de
reflexión y una inteligencia
despierta, abierta a la cultura de su
tiempo. Fue un pensador original y



profundo en la historia del
cristianismo.

Nació alrededor del año 335. De su
formación cristiana se encargaron
especialmente su hermano san
Basilio —definido por él "padre y
maestro" (Ep. 13, 4: SC 363, 198)— y
su hermana santa Macrina. En sus
estudios profundizó particularmente
en la filosofía y la retórica. En un
primer momento se dedicó a la
enseñanza y se casó. Después, como
su hermano y su hermana, se
consagró totalmente a la vida
ascética. Más tarde fue elegido
obispo de Nisa, y se convirtió en
pastor celoso, conquistando la estima
de la comunidad. Acusado de
malversaciones económicas por sus
adversarios herejes, tuvo que
abandonar por algún tiempo su sede
episcopal, pero luego regresó
triunfalmente (cf. Ep. 6: SC 363,
164-170) y prosiguió la lucha por
defender la auténtica fe.



Sobre todo tras la muerte de san
Basilio, como recogiendo su herencia
espiritual, cooperó en el triunfo de la
ortodoxia. Participó en varios
sínodos; trató de resolver los
enfrentamientos entre las Iglesias;
participó en la reorganización
eclesiástica y, como "columna de la
ortodoxia", fue uno de los
protagonistas del concilio de
Constantinopla del año 381, que
definió la divinidad del Espíritu
Santo. Desempeñó varios encargos
oficiales de parte del emperador
Teodosio, pronunció importantes
homilías y discursos fúnebres, y
compuso varias obras teológicas. En
el año 394 volvió a participar en un
sínodo que se celebró en
Constantinopla. Se desconoce la
fecha de su muerte.

San Gregorio manifiesta con claridad
la finalidad de sus estudios, el
objetivo supremo al que orienta su
trabajo teológico: no dedicar la vida a



cosas banales, sino encontrar la luz
que permita discernir lo que es
verdaderamente útil (cf. In
Ecclesiasten hom. 1: SC 416, 106-146).
Encontró en el cristianismo este bien
supremo, gracias al cual es posible
"la imitación de la naturaleza
divina" (De professione christiana:PG
46, 244 C). Con su aguda inteligencia
y sus amplios conocimientos
filosóficos y teológicos, defendió la fe
cristiana contra los herejes que
negaban la divinidad del Hijo y del
Espíritu Santo (como Eunomio y los
macedonianos) o ponían en duda la
perfecta humanidad de Cristo (como
Apolinar). Comentó la sagrada
Escritura, reflexionando
especialmente en la creación del
hombre. La creación era para él un
tema central. Veía en la criatura un
reflejo del Creador y en ella
encontraba el camino hacia Dios.

Pero también escribió un importante
libro sobre la vida de Moisés, a quien



presenta como hombre en camino
hacia Dios: esta ascensión hacia el
monte Sinaí se convierte para él en
una imagen de nuestra ascensión en
la vida humana hacia la verdadera
vida, hacia el encuentro con Dios.
Interpretó también la oración del
Señor, el Padrenuestro, y las
Bienaventuranzas.

En su "Gran discurso
catequístico" (Oratio catechetica
magna), expuso las líneas
fundamentales de la teología, no
para elaborar una teología
académica cerrada en sí misma, sino
para ofrecer a los catequistas un
sistema de referencia para sus
explicaciones, como una especie de
marco en el que se mueve después la
interpretación pedagógica de la fe.

San Gregorio, además, es insigne por
su doctrina espiritual. Su teología no
era una reflexión académica, sino la
manifestación de una vida espiritual,



de una vida de fe vivida. Como gran
"padre de la mística" trazó en varios
tratados —como el De professione
christiana y el De perfectione
christiana— el camino que los
cristianos deben emprender para
alcanzar la verdadera vida, la
perfección.

Exaltó la virginidad consagrada (De
virginitate), y propuso como modelo
insigne la vida de su hermana santa
Macrina, que fue para él siempre una
guía, un ejemplo (cf. Vita Macrinae).
Pronunció varios discursos y
homilías, y escribió numerosas
cartas. Comentando la creación del
hombre, san Gregorio subraya que
Dios, "el mejor de los artistas, forja
nuestra naturaleza de manera que
sea capaz del ejercicio de la realeza.
Mediante la superioridad del alma, y
por medio de la misma conformación
del cuerpo, Dios hace que el hombre
sea realmente idóneo para



desempeñar el poder regio" (De
hominis opificio 4: PG 44, 136 B).

Pero constatamos que el hombre, en
la red de los pecados, con frecuencia
abusa de la creación y no ejerce una
verdadera realeza. Por eso, para
desempeñar una verdadera
responsabilidad con respecto a las
criaturas, tiene que ser penetrado
por Dios y vivir en su luz. En efecto,
el hombre es un reflejo de la belleza
original que es Dios: "Todo lo que
creó Dios era óptimo", escribe el
santo obispo. Y añade: "Lo testimonia
el relato de la creación (cf. Gn 1,31).
Entre las cosas óptimas también se
encontraba el hombre, dotado de una
belleza muy superior a la de todas las
cosas bellas. ¿Qué otra cosa podía ser
tan bella como quien era semejante a
la belleza pura e incorruptible? (...)
Al ser reflejo e imagen de la vida
eterna, era realmente bello, es más,
bellísimo, con el signo radiante de la



vida en su rostro" (Homilia in
Canticum 12: PG 44, 1020 C).

El hombre fue honrado por Dios y
situado por encima de toda criatura:
"El cielo no fue hecho a imagen de
Dios, ni la luna, ni el sol, ni la belleza
de las estrellas, ni nada de lo que
aparece en la creación. Sólo tú (alma
humana) has sido hecha a imagen de
la naturaleza que supera toda
inteligencia, semejanza de la belleza
incorruptible, huella de la verdadera
divinidad, receptáculo de vida
bienaventurada, imagen de la
verdadera luz, al contemplar la cual
te conviertes en lo que él es, pues por
medio del rayo reflejado que
proviene de tu pureza tú imitas a
quien brilla en ti. Nada de lo que
existe es tan grande que pueda ser
comparado a tu grandeza" (Homilia
in Canticum 2: PG 44, 805 D).
Meditemos en este elogio del
hombre. Veamos también cómo el
hombre se ha degradado por el



pecado. Y tratemos de volver a la
grandeza originaria: el hombre sólo
alcanza su verdadera grandeza si
Dios está presente.

Por tanto, el hombre reconoce dentro
de sí el reflejo de la luz divina:
purificando su corazón, vuelve a ser,
como al inicio, una imagen límpida
de Dios, Belleza ejemplar (cf. Oratio
catechetica 6: SC 453, 174). De este
modo, el hombre, al purificarse,
puede ver a Dios, como los puros de
corazón (cf. Mt 5,8): "Si con un estilo
de vida diligente y atento lavas las
fealdades que se han depositado en
tu corazón, resplandecerá en ti la
belleza divina. (...) Contemplándote a
ti mismo, verás en ti a aquel que
anhela tu corazón y serás feliz" (De
beatitudinibus, 6: PG 44, 1272 AB).
Por consiguiente, hay que lavar las
fealdades que se han depositado en
nuestro corazón y volver a encontrar
en nosotros mismos la luz de Dios.



Así pues, el hombre tiene como fin la
contemplación de Dios. Sólo en ella
podrá encontrar su satisfacción. Para
anticipar en cierto modo este
objetivo ya en esta vida, debe
avanzar incesantemente hacia una
vida espiritual, una vida en diálogo
con Dios. En otras palabras —y esta
es la lección más importante que nos
deja san Gregorio de Nisa— la plena
realización del hombre consiste en la
santidad, en una vida vivida en el
encuentro con Dios, que así resulta
luminosa también para los demás,
también para el mundo.

San Gregorio de Nisa. 2

Miércoles 5 de septiembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Os propongo algunos aspectos de la
doctrina de san Gregorio de Nisa, de
quien ya hablamos el miércoles
pasado. Ante todo, san Gregorio de



Nisa manifiesta una concepción muy
elevada de la dignidad del hombre.
El fin del hombre, dice el santo
obispo, es hacerse semejante a Dios,
y este fin lo alcanza sobre todo a
través del amor, del conocimiento y
de la práctica de las virtudes, "rayos
luminosos que brotan de la
naturaleza divina" (De beatitudinibus
6: PG 44, 1272 c), en un movimiento
perpetuo de adhesión al bien, como
el corredor que avanza hacia
adelante.

San Gregorio utiliza, a este respecto,
una imagen eficaz, que ya se
encontraba presente en la carta de
san Pablo a los Filipenses: 
épekteinómenos (Flp 3, 13), es decir,
"tendiendo" hacia lo que es más
grande, hacia la verdad y el amor.
Esta expresión icástica indica una
realidad profunda: la perfección que
queremos alcanzar no es algo que se
conquista para siempre; la
perfección es estar en camino, es una



continua disponibilidad para seguir
adelante, pues nunca se alcanza la
plena semejanza con Dios; siempre
estamos en camino (cf. Homilia in
Canticum 12: PG 44, 1025 d). La
historia de cada alma es un amor
colmado sin cesar y, al mismo
tiempo, abierto a nuevos horizontes,
pues Dios dilata continuamente las
posibilidades del alma para hacerla
capaz de bienes siempre mayores.
Dios mismo, que ha sembrado en
nosotros semillas de bien y del que
brota toda iniciativa de santidad,
"modela el bloque. (...) Limando y
puliendo nuestro espíritu forma en
nosotros a Cristo" (In Palmos 2, 11: 
PG 44, 544 b).

San Gregorio aclara: "El llegar a ser
semejantes a Dios no es obra nuestra,
ni resultado de una potencia
humana, es obra de la generosidad
de Dios, que desde su origen ofreció
a nuestra naturaleza la gracia de la
semejanza con él" (De virginitate 12,



2: SC 119, 408-410). Por tanto, para el
alma "no se trata de conocer algo de
Dios, sino de tener a Dios en sí
misma" (De beatitudinibus 6: PG 44,
1269 c). De hecho, san Gregorio
observa agudamente: "La divinidad
es pureza, es liberación de las
pasiones y remoción de todo mal: si
todo esto está en ti, Dios está
realmente en ti" (ib.: PG 44, 1272 c).

Cuando tenemos a Dios en nosotros,
cuando el hombre ama a Dios, por la
reciprocidad propia de la ley del
amor, quiere lo que Dios mismo
quiere (cf. Homilia in Canticum 9: PG
44, 956 ac), y, por tanto, coopera con
Dios para modelar en sí mismo la
imagen divina, de manera que
"nuestro nacimiento espiritual es el
resultado de una opción libre, y en
cierto sentido nosotros somos los
padres de nosotros mismos,
creándonos como nosotros mismos
queremos ser y formándonos por
nuestra voluntad según el modelo



que escogemos" (Vita Moisés 2, 3: SC
1 bis, 108).

Para ascender hacia Dios el hombre
debe purificarse: "El camino que
lleva la naturaleza humana al cielo
no es sino el alejamiento de los males
de este mundo. (...) Hacerse
semejante a Dios significa llegar a ser
justo, santo y bueno. (...) Por tanto, si,
según el Eclesiastés (Qo 5,1), "Dios
está en el cielo" y si, según el profeta
(Sal 72,28), vosotros "estáis con Dios",
se sigue necesariamente que debéis
estar donde se encuentra Dios, pues
estáis unidos a él. Dado que él os ha
ordenado que, cuando oréis, llaméis
a Dios Padre, os dice que os
asemejéis a vuestro Padre celestial,
con una vida digna de Dios, como el
Señor nos ordena con más claridad
en otra ocasión, cuando dice: "Sed
perfectos como es perfecto vuestro
Padre celestial" (Mt 5,48)" (De
oratione dominica 2: PG 44, 1145 ac).



En este camino de ascenso espiritual,
Cristo es el modelo y el maestro, que
nos permite ver la bella imagen de
Dios (cf.De perfectione christiana: PG
46, 272 a). Cada uno de nosotros,
contemplándolo a él, se convierte en
"el pintor de su propia vida"; su
voluntad es la que realiza el trabajo,
y las virtudes son como las pinturas
de las que se sirve (ib.: PG 46, 272 b).
Por tanto, si el hombre es
considerado digno del nombre de
Cristo, ¿cómo debe comportarse? San
Gregorio responde así: "(debe)
examinar siempre interiormente sus
pensamientos, sus palabras y sus
acciones, para ver si están dirigidos a
Cristo o si se alejan de él" (ib.: PG 46,
284 c). Y este punto es importante
por el valor que da a la palabra
cristiano. El cristiano lleva el nombre
de Cristo y, por eso, debe asemejarse
a él también en la vida. Los
cristianos, por el bautismo,
asumimos una gran responsabilidad.



Ahora bien, Cristo, recuerda san
Gregorio, está presente también en
los pobres; por consiguiente, nunca
se les debe despreciar: "No
desprecies a quienes están postrados,
como si por eso no valieran nada.
Considera quiénes son y descubrirás
cuál es su dignidad: representan a la
persona del Salvador. Y así es, pues
el Señor, en su bondad, les prestó su
misma persona para que, a través de
ella, tengan compasión los que son
duros de corazón y enemigos de los
pobres" (De pauperibus amandis: PG
46, 460 bc).

San Gregorio, como decíamos, habla
de una ascensión: ascensión a Dios
en la oración a través de la pureza de
corazón; pero esa ascensión a Dios se
realiza también mediante el amor al
prójimo. El amor es la escalera que
lleva a Dios. Por eso el santo obispo
exhorta vivamente a sus oyentes: "Sé
generoso con estos hermanos,
víctimas de la desventura. Da al



hambriento lo que le quitas a tu
estómago" (ib.: PG 46, 457 c).

Con mucha claridad san Gregorio
recuerda que todos dependemos de
Dios, y por ello exclama: "No penséis
que todo es vuestro. Debe haber
también una parte para los pobres,
los amigos de Dios. De hecho, todo
procede de Dios, Padre universal, y
nosotros somos hermanos,
pertenecemos a un mismo
linaje" (ib.: PG 46, 465 b). Así pues,
insiste san Gregorio, el cristiano debe
examinarse: "¿De qué te sirve el
ayuno y la abstinencia si después con
tu maldad haces daño a tu hermano?
¿Qué ganas, ante Dios, por el hecho
de no comer de lo tuyo, si después,
actuando injustamente, arrancas de
las manos del pobre lo que es
suyo?" (ib.: PG 46, 456 a).

Concluyamos estas catequesis sobre
los tres grandes Padres de Capadocia
recordando una vez más el aspecto



importante de la doctrina espiritual
de san Gregorio de Nisa: la oración.
Para avanzar por el camino hacia la
perfección y acoger en sí a Dios,
llevando en sí al Espíritu de Dios, el
amor de Dios, el hombre debe
dirigirse con confianza a él en la
oración: "A través de la oración
logramos estar con Dios. Pero, quien
está con Dios está lejos del enemigo.
La oración es apoyo y defensa de la
castidad, freno de la ira, represión y
dominio de la soberbia. La oración es
custodia de la virginidad, protección
de la fidelidad en el matrimonio,
esperanza para quienes velan,
abundancia de frutos para los
agricultores, seguridad para los
navegantes" (De oratione dominica 1: 
PG 44, 1124 a-b).

El cristiano reza inspirándose
siempre en la oración del Señor: "Por
tanto, si queremos pedir que
descienda sobre nosotros el reino de
Dios, se lo pedimos con la potencia



de la Palabra: que yo sea alejado de
la corrupción, que sea liberado de la
muerte y de las cadenas del error;
que la muerte nunca reine sobre mí,
que no tenga nunca poder sobre
nosotros la tiranía del mal, que no
me domine el adversario ni me haga
su prisionero por el pecado, sino que
venga a mí tu reino para que se
alejen de mí, o mejor todavía, se
anulen las pasiones que ahora me
dominan y subyugan" (ib. 3: PG 44,
1156 d-1157 a).

Terminada su vida terrena, el
cristiano podrá dirigirse así con
serenidad a Dios. Al hablar de esto,
san Gregorio piensa en la muerte de
su hermana santa Macrina y escribe
que ella, en el momento de la
muerte, rezaba a Dios con estas
palabras: "Tú, que tienes en la tierra
el poder de perdonar los pecados,
perdóname para que pueda tener
descanso (cf. Sal 38,14), y para que
llegue a tu presencia sin mancha, en



el momento en el que sea despojada
de mi cuerpo (cf. Col 2,11), de
manera que mi espíritu, santo e
inmaculado (cf. Ef 5,27) sea acogido
en tus manos, "como incienso ante
ti" (Sal 140,2)" (Vita Macrinae 24: SC
178, 224). Esta enseñanza de san
Gregorio es válida siempre: no sólo
debemos hablar de Dios, sino
también llevar a Dios en nosotros
mismos. Lo hacemos con el
compromiso de la oración y amando
a todos nuestros hermanos.

San Juan Crisóstomo. 1

Miércoles 19 de septiembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Este año se cumple el decimosexto
centenario de la muerte de san Juan
Crisóstomo (407-2007). Podría decirse
que Juan de Antioquía, llamado
Crisóstomo, o sea, "boca de oro" por
su elocuencia, sigue vivo hoy, entre



otras razones, por sus obras. Un
copista anónimo dejó escrito que
estas "atraviesan todo el orbe como
rayos fulminantes". Sus escritos nos
permiten también a nosotros, como a
los fieles de su tiempo, que en varias
ocasiones se vieron privados de él a
causa de sus destierros, vivir con sus
libros, a pesar de su ausencia. Es lo
que él mismo sugería en una carta
desde el destierro (cf. A Olimpia,
Carta 8, 45).

Nacido en torno al año 349 en
Antioquía de Siria (actualmente
Antakya, en el sur de Turquía),
desempeñó allí su ministerio
presbiteral durante cerca de once
años, hasta el año 397, cuando,
nombrado obispo de Constantinopla,
ejerció en la capital del Imperio el
ministerio episcopal antes de los dos
destierros, que se sucedieron a breve
distancia uno del otro, entre los años
403 y 407. Hoy nos limitamos a



considerar los años antioquenos de
san Juan Crisóstomo.

Huérfano de padre en tierna edad,
vivió con su madre, Antusa, que le
transmitió una exquisita sensibilidad
humana y una profunda fe cristiana.
Después de los estudios primarios y
superiores, coronados por los cursos
de filosofía y de retórica, tuvo como
maestro a Libanio, pagano, el más
célebre retórico de su tiempo. En su
escuela, san Juan se convirtió en el
mayor orador de la antigüedad
griega tardía.

Bautizado en el año 368 y formado
en la vida eclesiástica por el obispo
Melecio, fue por él instituido lector
en el año 371. Este hecho marcó la
entrada oficial de Crisóstomo en la 
carrera eclesiástica. Del año 367 al
372, frecuentó el Asceterio, una
especie de seminario de Antioquía,
junto a un grupo de jóvenes, algunos
de los cuales fueron después obispos,



bajo la guía del famoso exegeta
Diodoro de Tarso, que encaminó a
san Juan a la exégesis histórico-
literal, característica de la tradición
antioquena.

Después se retiró durante cuatro
años entre los eremitas del cercano
monte Silpio. Prosiguió aquel retiro
otros dos años, durante los cuales
vivió solo en una caverna bajo la
guía de un "anciano". En ese período
se dedicó totalmente a meditar "las
leyes de Cristo", los evangelios y
especialmente las cartas de Pablo. Al
enfermarse y ante la imposibilidad
de curarse por sí mismo, tuvo que
regresar a la comunidad cristiana de
Antioquía (cf. Palladio, Vida 5). El
Señor —explica el biógrafo—
intervino con la enfermedad en el
momento preciso para permitir a
Juan seguir su verdadera vocación.

En efecto, escribirá él mismo que,
ante la alternativa de elegir entre las



vicisitudes del gobierno de la Iglesia
y la tranquilidad de la vida
monástica, preferiría mil veces el
servicio pastoral (cf. Sobre el
sacerdocio, 6, 7): precisamente a este
servicio se sentía llamado san Juan
Crisóstomo. Y aquí se realiza el giro
decisivo de la historia de su
vocación: pastor de almas a tiempo
completo. La intimidad con la
palabra de Dios, cultivada durante
los años de la vida eremítica, había
madurado en él la urgencia
irresistible de predicar el Evangelio,
de dar a los demás lo que él había
recibido en los años de meditación.
El ideal misionero lo impulsó así,
alma de fuego, a la solicitud pastoral.

Entre los años 378 y 379 regresó a la
ciudad. Diácono en el 381 y
presbítero en el 386, se convirtió en
un célebre predicador en las iglesias
de su ciudad. Pronunció homilías
contra los arrianos, seguidas de las
conmemorativas de los mártires



antioquenos y de otras sobre las
principales festividades litúrgicas: se
trata de una gran enseñanza de la fe
en Cristo, también a la luz de sus
santos. El año 387 fue el "año
heroico" de san Juan Crisóstomo, el
de la llamada "rebelión de las
estatuas". El pueblo derribó las
estatuas imperiales como protesta
contra el aumento de los impuestos.
En aquellos días de Cuaresma y de
angustia a causa de los inminentes
castigos por parte del emperador,
pronunció sus veintidós vibrantes 
Homilías sobre las
estatuas,orientadas a la penitencia y
a la conversión. Siguió un período de
serena solicitud pastoral (387-397).

San Juan Crisóstomo es uno de los
Padres más prolíficos: de él nos han
llegado 17 tratados, más de 700
homilías auténticas, los comentarios
a san Mateo y a san Pablo (cartas a
los Romanos, a los Corintios, a los
Efesios y a los Hebreos) y 241 cartas.



No fue un teólogo especulativo. Sin
embargo, transmitió la doctrina
tradicional y segura de la Iglesia en
una época de controversias
teológicas suscitadas sobre todo por
el arrianismo, es decir, por la
negación de la divinidad de Cristo.

Por tanto, es un testigo fiable del
desarrollo dogmático alcanzado por
la Iglesia en los siglos IV y V. Su
teología es exquisitamente pastoral;
en ella es constante la preocupación
de la coherencia entre el
pensamiento expresado por la
palabra y la vivencia existencial. Este
es, en particular, el hilo conductor de
las espléndidas catequesis con las
que preparaba a los catecúmenos
para recibir el bautismo. Poco antes
de su muerte, escribió que el valor
del hombre está en el "conocimiento
exacto de la verdadera doctrina y en
la rectitud de la vida" (Carta desde el
destierro). Las dos cosas,
conocimiento de la verdad y rectitud



de vida, van juntas: el conocimiento
debe traducirse en vida. Todas sus
intervenciones se orientaron siempre
a desarrollar en los fieles el ejercicio
de la inteligencia, de la verdadera
razón, para comprender y poner en
práctica las exigencias morales y
espirituales de la fe.

San Juan Crisóstomo se preocupa de
acompañar con sus escritos el
desarrollo integral de la persona, en
sus dimensiones física, intelectual y
religiosa. Compara las diversas
etapas del crecimiento a otros tantos
mares de un inmenso océano: "El
primero de estos mares es la
infancia" (Homilía 81, 5 sobre el
evangelio de san Mateo). En efecto
"precisamente en esta primera edad
se manifiestan las inclinaciones al
vicio y a la virtud". Por eso, la ley de
Dios debe imprimirse desde el
principio en el alma "como en una
tablilla de cera" (Homilía 3, 1 sobre el
evangelio de san Juan): de hecho esta



es la edad más importante. Debemos
tener presente cuán fundamental es
que en esta primera etapa de la vida
entren realmente en el hombre las
grandes orientaciones que dan la
perspectiva correcta a la existencia.
Por ello, san Juan Crisóstomo
recomienda: "Desde la más tierna
edad proporcionad a los niños armas
espirituales y enseñadles a
persignarse la frente con la
mano" (Homilía 12, 7 sobre la
primera carta a los Corintios).

Vienen luego la adolescencia y la
juventud: "A la infancia le sigue el
mar de la adolescencia, donde los
vientos soplan con fuerza..., porque
en nosotros crece... la
concupiscencia" (Homilía 81, 5 sobre
el evangelio de san Mateo). Por
último, llegan el noviazgo y el
matrimonio: "A la juventud le sucede
la edad de la persona madura, en la
que sobrevienen los compromisos de
familia: es el tiempo de buscar



esposa" (ib.). Recuerda los fines del
matrimonio, enriqueciéndolos —
mediante la alusión a la virtud de la
templanza— con una rica trama de
relaciones personalizadas. Los
esposos bien preparados cortan así el
camino al divorcio: todo se
desarrolla con alegría y se puede
educar a los hijos en la virtud.
Cuando nace el primer hijo, este es
"como un puente; los tres se
convierten en una sola carne, dado
que el hijo une las dos
partes" (Homilía 12, 5 sobre la carta a
los Colosenses) y los tres constituyen
"una familia, pequeña
Iglesia" (Homilía 20, 6 sobre la carta a
los Efesios).

La predicación de san Juan
Crisóstomo se desarrollaba
habitualmente durante la liturgia,
"lugar" en el que la comunidad se
construye con la Palabra y la
Eucaristía. Aquí la asamblea reunida
expresa la única Iglesia (Homilía 8, 7 



sobre la carta a los Romanos); en todo
lugar la misma palabra se dirige a
todos (Homilía 24, 2 sobre la Primera
Carta a los Corintios) y la comunión
eucarística se convierte en signo
eficaz de unidad (Homilía 32, 7 sobre
el evangelio de san Mateo).

Su proyecto pastoral se insertaba en
la vida de la Iglesia, en la que los
fieles laicos con el bautismo asumen
el oficio sacerdotal, real y profético.
Al fiel laico dice: "También a ti el
bautismo te hace rey, sacerdote y
profeta" (Homilía 3, 5 sobre la
segunda carta a los Corintios). De
aquí brota el deber fundamental de
la misión, porque cada uno en
alguna medida es responsable de la
salvación de los demás: "Este es el
principio de nuestra vida social...: no
interesarnos sólo por nosotros
mismos" (Homilía 9, 2 sobre el
Génesis). Todo se desarrolla entre dos
polos: la gran Iglesia y la "pequeña



Iglesia", la familia, en relación
recíproca.

Como podéis ver, queridos hermanos
y hermanas, esta lección de san Juan
Crisóstomo sobre la presencia
auténticamente cristiana de los fieles
laicos en la familia y en la sociedad,
es hoy más actual que nunca.
Roguemos al Señor para que nos
haga dóciles a las enseñanzas de este
gran maestro de la fe.

San Juan Crisóstomo. 2

Miércoles 26 de septiembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Continuamos hoy nuestra reflexión
sobre san Juan Crisóstomo. Después
del período pasado en Antioquía, en
el año 397, fue nombrado obispo de
Constantinopla, la capital del Imperio
romano de Oriente. Desde el inicio,
san Juan proyectó la reforma de su
Iglesia; la austeridad del palacio



episcopal debía servir de ejemplo
para todos: clero, viudas, monjes,
personas de la corte y ricos. Por
desgracia no pocos de ellos, afectados
por sus juicios, se alejaron de él.

Por su solicitud en favor de los
pobres, san Juan fue llamado
también "el limosnero". Como
administrador atento logró crear
instituciones caritativas muy
apreciadas. Su espíritu emprendedor
en los diferentes campos hizo que
algunos lo vieran como un peligroso
rival. Sin embargo, como verdadero
pastor, trataba a todos de manera
cordial y paterna. En particular,
siempre tenía gestos de ternura con
respecto a la mujer y dedicaba una
atención especial al matrimonio y a
la familia. Invitaba a los fieles a
participar en la vida litúrgica, que
hizo espléndida y atractiva con
creatividad genial.



A pesar de su corazón bondadoso, no
tuvo una vida tranquila. Pastor de la
capital del Imperio, a menudo se vio
envuelto en cuestiones e intrigas
políticas por sus continuas relaciones
con las autoridades y las
instituciones civiles. En el ámbito
eclesiástico, dado que en el año 401
había depuesto en Asia a seis obispos
indignamente elegidos, fue acusado
de rebasar los límites de su
jurisdicción, por lo que se convirtió
en diana de acusaciones fáciles.

Otro pretexto de ataques contra él
fue la presencia de algunos monjes
egipcios, excomulgados por el
patriarca Teófilo de Alejandría, que
se refugiaron en Constantinopla.
Después se creó una fuerte polémica
causada por las críticas de san Juan
Crisóstomo a la emperatriz Eudoxia y
a sus cortesanas, que reaccionaron
desacreditándolo e insultándolo.



De este modo, fue depuesto en el
sínodo organizado por el mismo
patriarca Teófilo, en el año 403, y
condenado a un primer destierro
breve. Tras regresar, la hostilidad
que se suscitó contra él a causa de su
protesta contra las fiestas en honor
de la emperatriz, que san Juan
consideraba fiestas paganas y
lujosas, así como la expulsión de los
presbíteros encargados de los
bautismos en la Vigilia pascual del
año 404, marcaron el inicio de la
persecución contra san Juan
Crisóstomo y sus seguidores,
llamados "juanistas".

Entonces, san Juan denunció los
hechos en una carta al obispo de
Roma, Inocencio I. Pero ya era
demasiado tarde. En el año 406 fue
desterrado nuevamente, esta vez a
Cucusa, en Armenia. El Papa estaba
convencido de su inocencia, pero no
tenía el poder para ayudarle. No se
pudo celebrar un concilio,



promovido por Roma, para lograr la
pacificación entre las dos partes del
Imperio y entre sus Iglesias. El duro
viaje de Cucusa a Pitionte, destino al
que nunca llegó, debía impedir las
visitas de los fieles y quebrantar la
resistencia del obispo exhausto: la
condena al destierro fue una
auténtica condena a muerte.

Son conmovedoras las numerosas
cartas que escribió san Juan desde el
destierro, en las que manifiesta sus
preocupaciones pastorales con
sentimientos de participación y de
dolor por las persecuciones contra
los suyos. La marcha hacia la muerte
se detuvo en Comana, provincia del
Ponto. Allí san Juan, moribundo, fue
llevado a la capilla del mártir san
Basilisco, donde entregó su alma a
Dios y fue sepultado, como mártir
junto al mártir (Paladio, Vida 119).
Era el 14 de septiembre del año 407,
fiesta de la Exaltación de la Santa
Cruz. Su rehabilitación tuvo lugar en



el año 438 con Teodosio II. Los restos
del santo obispo, sepultados en la
iglesia de los Apóstoles, en
Constantinopla, fueron trasladados
en el año 1204 a Roma, a la primitiva
basílica constantiniana, y descansan
ahora en la capilla del Coro de los
canónigos de la basílica de San
Pedro.

El 24 de agosto de 2004, el Papa Juan
Pablo II entregó una parte
importante de sus reliquias al
patriarca Bartolomé I de
Constantinopla. La memoria litúrgica
del santo se celebra el 13 de
septiembre. El beato Juan XXIII lo
proclamó patrono del concilio
Vaticano II.

De san Juan Crisóstomo se dijo que,
cuando se sentó en el trono de la
nueva Roma, es decir, de
Constantinopla, Dios manifestó en él
a un segundo Pablo, un doctor del
universo. En realidad, en san Juan



Crisóstomo hay una unidad esencial
de pensamiento y de acción tanto en
Antioquía como en Constantinopla.
Sólo cambian el papel y las
situaciones.

Al meditar en las ocho obras
realizadas por Dios en la secuencia
de los seis días, en el comentario del
Génesis, san Juan Crisóstomo quiere
hacer que los fieles se remonten de la
creación al Creador: "Es de gran
ayuda —dice— saber qué es la
criatura y qué es el Creador". Nos
muestra la belleza de la creación y el
reflejo de Dios en su creación, que se
convierte de este modo en una
especie de "escalera" para ascender a
Dios, para conocerlo.

Pero a este primer paso le sigue un
segundo: este Dios creador es
también el Dios de la
condescendencia (synkatabasis).
Nosotros somos débiles para
"ascender", nuestros ojos son débiles.



Así, Dios se convierte en el Dios de la
condescendencia, que envía al
hombre, caído y extranjero, una
carta, la sagrada Escritura. De este
modo, la creación y la Escritura se
completan. A la luz de la Escritura,
de la carta que Dios nos ha dado,
podemos descifrar la creación. A
Dios le llama "Padre
tierno" (philostorgios) (ib.), médico
de las almas (Homilía 40, 3 sobre el
Génesis), madre (ib.) y amigo
afectuoso (Sobre la Providencia 8,
11-12).

Pero a este segundo paso —el
primero era la creación como
"escalera" hacia Dios; y el segundo, la
condescendencia de Dios a través de
la carta que nos ha dado, la sagrada
Escritura— se añade un tercer paso:
Dios no sólo nos transmite una carta;
en definitiva, él mismo baja, se
encarna, se hace realmente "Dios con
nosotros", nuestro hermano hasta la
muerte en la cruz.



Y tras estos tres pasos —Dios que se
hace visible en la creación, Dios nos
envía una carta, y Dios desciende y
se convierte en uno de nosotros— se
agrega al final un cuarto paso: en la
vida y la acción del cristiano, el
principio vital y dinámico es el
Espíritu Santo (Pneuma), que
transforma la realidad del mundo.
Dios entra en nuestra existencia
misma a través del Espíritu Santo y
nos transforma desde dentro de
nuestro corazón.

Con este telón de fondo,
precisamente en Constantinopla, san
Juan, al comentar los Hechos de los
Apóstoles, propone el modelo de la
Iglesia primitiva (cf. Hch 4,32-37)
como modelo para la sociedad,
desarrollando una "utopía" social
(una especie de "ciudad ideal"). En
efecto, se trataba de dar un alma y
un rostro cristiano a la ciudad. En
otras palabras, san Juan Crisóstomo
comprendió que no basta con dar



limosna o ayudar a los pobres de vez
en cuando, sino que es necesario
crear una nueva estructura, un
nuevo modelo de sociedad; un
modelo basado en la perspectiva del
Nuevo Testamento. Es la nueva
sociedad que se revela en la Iglesia
naciente.

Por tanto, san Juan Crisóstomo se
convierte de este modo en uno de los
grandes padres de la doctrina social
de la Iglesia: la vieja idea de la polis
griega se debe sustituir por una
nueva idea de ciudad inspirada en la
fe cristiana. San Juan Crisóstomo
defendía, como san Pablo (cf.1 o
8,11), el primado de cada cristiano,
de la persona en cuanto tal, incluso
del esclavo y del pobre. Su proyecto
corrige así la tradicional visión
griega de la polis, de la ciudad, en la
que amplios sectores de la población
quedaban excluidos de los derechos
de ciudadanía, mientras que en la
ciudad cristiana todos son hermanos



y hermanas con los mismos
derechos.

El primado de la persona también es
consecuencia del hecho de que,
partiendo realmente de ella, se
construye la ciudad, mientras que en
la polis griega la patria se ponía por
encima del individuo, el cual
quedaba totalmente subordinado a la
ciudad en su conjunto. De este modo,
con san Juan Crisóstomo comienza la
visión de una sociedad construida a
partir de la conciencia cristiana. Y
nos dice que nuestra polis es otra,
"nuestra patria está en los cielos" (Flp
3, 20) y en esta patria nuestra,
incluso en esta tierra, todos somos
iguales, hermanos y hermanas, y nos
obliga a la solidaridad.

Al final de su vida, desde el destierro
en las fronteras de Armenia, "el lugar
más desierto del mundo", san Juan,
enlazando con su primera
predicación del año 386, retomó un



tema muy importante para él: Dios
tiene un plan para la humanidad, un
plan "inefable e incomprensible",
pero seguramente guiado por él con
amor (cf. Sobre la Providencia 2, 6).
Esta es nuestra certeza. Aunque no
podamos descifrar los detalles de la
historia personal y colectiva,
sabemos que el plan de Dios se
inspira siempre en su amor.

Así, a pesar de sus sufrimientos, san
Juan Crisóstomo reafirmó el
descubrimiento de que Dios nos ama
a cada uno con un amor infinito y
por eso quiere la salvación de todos.
Por su parte, el santo obispo cooperó
a esta salvación con generosidad, sin
escatimar esfuerzos, durante toda su
vida. De hecho, consideraba como fin
último de su existencia la gloria de
Dios que, ya moribundo, dejó como
último testamento: "¡Gloria a Dios
por todo!" (Paladio, Vida 11).



San Cirilo de Alejandría

Miércoles 3 de octubre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

También hoy, continuando nuestro
camino siguiendo las huellas de los
Padres de la Iglesia, nos encontramos
con una gran figura: san Cirilo de
Alejandría. Vinculado a la
controversia cristológica que llevó al
concilio de Éfeso del año 431 y último
representante de relieve de la
tradición alejandrina, san Cirilo fue
definido más tarde en el Oriente
griego como "custodio de la
exactitud" —que quiere decir
custodio de la verdadera fe— e
incluso como "sello de los Padres".
Estas antiguas expresiones
manifiestan muy bien un dato que,
de hecho, es característico de Cirilo,
es decir, la constante referencia del
obispo de Alejandría a los autores
eclesiásticos precedentes (entre éstos



sobre todo a Atanasio) con el objetivo
de mostrar la continuidad de la
propia teología con la tradición. Se
insertó voluntaria y explícitamente
en la tradición de la Iglesia, en la que
reconocía la garantía de continuidad
con los Apóstoles y con Cristo mismo.

Venerado como santo tanto en
Oriente como en Occidente, en 1882
san Cirilo fue proclamado doctor de
la Iglesia por el Papa León XIII, quien
al mismo tiempo atribuyó el mismo
título a otro importante
representante de la patrística griega:
san Cirilo de Jerusalén. Se revelaron
así la atención y el amor por las
tradiciones cristianas orientales de
aquel Papa, que después proclamó
también doctor de la Iglesia a san
Juan Damasceno, mostrando así que
tanto la tradición oriental como la
occidental expresan la doctrina de la
única Iglesia de Cristo.



Nos han llegado muy pocas noticias
sobre la vida de san Cirilo antes de su
elección a la importante sede de
Alejandría. Cirilo, sobrino de Teófilo,
que desde el año 385 rigió como
obispo, con mano firme y prestigio,
la diócesis de Alejandría, nació
probablemente en esa misma
metrópoli egipcia entre el año 370 y
el 380. Pronto se encaminó hacia la
vida eclesiástica y recibió una buena
educación, tanto cultural como
teológica. En el año 403 se
encontraba en Constantinopla
siguiendo a su poderoso tío y allí
participó en el Sínodo conocido con
el nombre de la Encina, que depuso
al obispo de la ciudad, Juan (después
conocido como Crisóstomo),
registrando así el triunfo de la sede
de Alejandría sobre su rival
tradicional, Constantinopla, donde
residía el emperador. Tras la muerte
de su tío Teófilo, Cirilo, que aún era
joven, fue elegido en el año 412
obispo de la influyente Iglesia de



Alejandría, gobernándola con gran
firmeza durante treinta y dos años,
tratando siempre de afirmar el
primado en todo el Oriente,
fortalecido asimismo por los vínculos
tradicionales con Roma.

Dos o tres años después, en el 417 ó
418, el obispo de Alejandría dio
pruebas de realismo al recomponer
la ruptura de la comunión con
Constantinopla, que persistía ya
desde el año 406 tras la deposición de
san Juan Crisóstomo. Pero el antiguo
contraste con la sede de
Constantinopla volvió a encenderse
diez años después, cuando en el año
428 fue elegido obispo Nestorio, un
prestigioso y severo monje de
formación antioquena. El nuevo
obispo de Constantinopla suscitó
pronto oposiciones, pues en su
predicación prefería para María el
título de "Madre de
Cristo" (Christotokos), en lugar del de
"Madre de Dios" (Theotokos), ya



entonces muy querido por la
devoción popular.

El motivo de esta decisión del obispo
Nestorio era su adhesión a la
cristología de la tradición antioquena
que, para salvaguardar la
importancia de la humanidad de
Cristo, acababa afirmando su
separación de la divinidad. De este
modo no era ya verdadera la unión
entre Dios y el hombre en Cristo y,
por tanto, ya no se podía hablar de
"Madre de Dios".

La reacción de Cirilo —entonces
máximo exponente de la cristología
de Alejandría, que subrayaba con
fuerza la unidad de la persona de
Cristo— fue casi inmediata y se
desplegó con todos los medios ya a
partir del año 429, enviando también
algunas cartas al mismo Nestorio. En
la segunda misiva (PG 77, 44-49) que
le envió Cirilo, en febrero del 430,
leemos una clara afirmación del



deber de los pastores de preservar la
fe del pueblo de Dios. Este era su
criterio, por lo demás válido también
para hoy: la fe del pueblo de Dios es
expresión de la tradición, es garantía
de la sana doctrina. Escribe estas
líneas a Nestorio: "Es necesario
exponer al pueblo la enseñanza y la
interpretación de la fe de la manera
más irreprensible y recordar que
quien escandaliza aunque sea a uno
solo de los pequeños que creen en
Cristo padecerá un castigo
intolerable".

En la misma carta a Nestorio —
misiva que más tarde, en el año 451,
sería aprobada por el concilio de
Calcedonia, cuarto concilio
ecuménico—, Cirilo describe con
claridad su fe cristológica: "Siendo
distintas las naturalezas que se
unieron en esta unidad verdadera,
de ambas resultó un solo Cristo, un
solo Hijo: no en el sentido de que la
diversidad de las naturalezas



quedara eliminada por esta unión,
sino que la divinidad y la humanidad
completaron para nosotros al único
Señor Jesucristo e Hijo con su
inefable e inexpresable conjunción
en la unidad".

Y esto es importante: realmente la
verdadera humanidad y la verdadera
divinidad se unen en una sola
Persona, nuestro Señor Jesucristo.
Por ello, sigue diciendo el obispo de
Alejandría, "profesamos un solo
Cristo y Señor, no en el sentido de
que adoramos al hombre junto con
elLogos, para no insinuar la idea de
la separación diciendo "junto", sino
en el sentido de que adoramos a uno
solo y al mismo, pues su cuerpo no es
algo ajeno al Logos, con el que está
sentado a la diestra del Padre. No
están sentados a su lado dos hijos,
sino uno solo unido con la propia
carne".



Muy pronto el obispo de Alejandría,
gracias a agudas alianzas, logró que
Nestorio fuera condenado
repetidamente: por parte de la sede
romana con una serie de doce
anatematismos redactados por él
mismo y, finalmente, por el concilio
de Éfeso, en el año 431, el tercer
concilio ecuménico. La asamblea,
que se desarrolló con vicisitudes
tumultuosas, concluyó con el primer
gran triunfo de la devoción a María y
con el exilio del obispo de
Constantinopla que no quería
reconocer a la Virgen el título de
"Madre de Dios", a causa de una
cristología equivocada, que ponía
división en el mismo Cristo. Ahora
bien, después de haber prevalecido
de este modo sobre el rival y su
doctrina, san Cirilo supo alcanzar ya
en el año 433 una fórmula teológica
de compromiso y de reconciliación
con los de Antioquía. Y esto también
es significativo: por una parte se da
la claridad de la doctrina de la fe,



pero, por otra, la intensa búsqueda
de la unidad y de la reconciliación.
En los años siguientes se dedicó con
todos los medios a defender y aclarar
su posición teológica hasta la muerte,
acaecida el 27 de junio del año 444.

Los escritos de san Cirilo —
verdaderamente muy numerosos y
difundidos ampliamente incluso en
diferentes traducciones latinas y
orientales ya durante su vida, prueba
de su éxito inmediato—, son de
importancia primaria para la
historia del cristianismo. Son
importantes sus comentarios a
muchos libros del Antiguo y del
Nuevo Testamento, entre los que
destaca todo el Pentateuco, Isaías, los
Salmos y los evangelios de san Juan y
de san Lucas. Son de gran
importancia también sus muchas
obras doctrinales, en las que aparece
continuamente la defensa de la fe
trinitaria contra las tesis arrianas y
contra las de Nestorio. La base de la



enseñanza de san Cirilo es la
tradición eclesiástica y, en particular,
como he mencionado, los escritos de
san Atanasio, su gran predecesor en
la sede de Alejandría. Entre los otros
escritos de san Cirilo hay que
recordar finalmente los libros Contra
Juliano, última gran respuesta a las
polémicas anticristianas, dictada por
el obispo de Alejandría
probablemente en los últimos años
de su vida para replicar a la obra 
Contra los galileos, compuesta
muchos años antes, en el año 363,
por el emperador que fue llamado el
Apóstata por haber abandonado el
cristianismo en el que había sido
educado.

La fe cristiana es ante todo
encuentro con Jesús, "una Persona
que da un nuevo horizonte a la
vida" (Deus caritas est, 1). San Cirilo
de Alejandría fue un incansable y
firme testigo de Jesucristo, Verbo de
Dios encarnado, subrayando sobre



todo la unidad, como repite en el año
433, en la primera carta (PG 77,
228-237) al obispo Sucenso: "Uno solo
es el Hijo, uno solo el Señor
Jesucristo, ya sea antes de la
encarnación ya después de la
encarnación. En efecto, no era un
Hijo el Logos nacido de Dios Padre, y
otro el nacido de la santísima Virgen;
sino que creemos que precisamente
Aquel que existe antes de los tiempos
nació también según la carne de una
mujer". Esta afirmación, más allá de
su significado doctrinal, muestra que
la fe en JesúsLogos nacido del Padre
está también muy arraigada en la
historia, pues, como afirma san
Cirilo, este mismo Jesús entró en el
tiempo al nacer de María, la 
Theotokos, y estará siempre con
nosotros, según su promesa. Y esto es
importante: Dios es eterno, nació de
una mujer y sigue con nosotros cada
día. En esta confianza vivimos, en
esta confianza encontramos el
camino de nuestra vida.



San Hilario de Poitiers

Miércoles 10 de octubre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Hoy quiero hablar de un gran Padre
de la Iglesia de Occidente, san Hilario
de Poitiers, una de las grandes
figuras de obispos del siglo IV.
Enfrentándose a los arrianos, que
consideraban al Hijo de Dios como
una criatura, aunque excelente, pero
sólo criatura, san Hilario consagró
toda su vida a la defensa de la fe en
la divinidad de Jesucristo, Hijo de
Dios y Dios como el Padre, que lo
engendró desde la eternidad.

No disponemos de datos seguros
sobre la mayor parte de la vida de
san Hilario. Las fuentes antiguas
dicen que nació en Poitiers,
probablemente hacia el año 310. De
familia acomodada, recibió una
sólida formación literaria, que se



puede apreciar claramente en sus
escritos. Parece que no creció en un
ambiente cristiano. Él mismo nos
habla de un camino de búsqueda de
la verdad, que lo llevó poco a poco al
reconocimiento del Dios creador y
del Dios encarnado, que murió para
darnos la vida eterna.

Bautizado hacia el año 345, fue
elegido obispo de su ciudad natal en
torno a los años 353-354. En los años
sucesivos, san Hilario escribió su
primera obra, el Comentario al
Evangelio de san Mateo. Se trata del
comentario más antiguo en latín que
nos ha llegado de este Evangelio. En
el año 356 asistió como obispo al
sínodo de Béziers, en el sur de
Francia, el "sínodo de los falsos
apóstoles", como él mismo lo llamó,
pues la asamblea estaba dominada
por obispos filo-arrianos, que
negaban la divinidad de Jesucristo.
Estos "falsos apóstoles" pidieron al
emperador Constancio que



condenara al destierro al obispo de
Poitiers. De este modo, san Hilario se
vio obligado a abandonar la Galia en
el verano del año 356.

Desterrado en Frigia, en la actual
Turquía, san Hilario entró en
contacto con un contexto religioso
totalmente dominado por el
arrianismo. También allí su solicitud
de pastor lo llevó a trabajar sin
descanso por el restablecimiento de
la unidad de la Iglesia, sobre la base
de la recta fe formulada por el
concilio de Nicea. Con este objetivo
emprendió la redacción de su obra
dogmática más importante y
conocida: el De Trinitate ("Sobre la
Trinidad").

En ella, san Hilario expone su
camino personal hacia el
conocimiento de Dios y se esfuerza
por demostrar que la Escritura
atestigua claramente la divinidad del
Hijo y su igualdad con el Padre no



sólo en el Nuevo Testamento, sino
también en muchas páginas del
Antiguo Testamento, en las que ya se
presenta el misterio de Cristo. Ante
los arrianos insiste en la verdad de
los nombres de Padre y de Hijo, y
desarrolla toda su teología trinitaria
partiendo de la fórmula del bautismo
que nos dio el Señor mismo: "En el
nombre del Padre y del Hijo y del
Espíritu Santo".

El Padre y el Hijo son de la misma
naturaleza. Y si bien algunos pasajes
del Nuevo Testamento podrían hacer
pensar que el Hijo es inferior al
Padre, san Hilario ofrece reglas
precisas para evitar interpretaciones
equívocas: algunos textos de la
Escritura hablan de Jesús como Dios,
otros en cambio subrayan su
humanidad. Algunos se refieren a él
en su preexistencia junto al Padre;
otros toman en cuenta el estado de
abajamiento (kénosis), su descenso
hasta la muerte; otros, por último, lo



contemplan en la gloria de la
resurrección.

En los años de su destierro, san
Hilario escribió también el Libro de
los Sínodos, en el que reproduce y
comenta para sus hermanos obispos
de la Galia las confesiones de fe y
otros documentos de los sínodos
reunidos en Oriente a mediados del
siglo IV. Siempre firme en la
oposición a los arrianos radicales,
san Hilario muestra un espíritu
conciliador con respecto a quienes
aceptaban confesar que el Hijo era 
semejante al Padre en la esencia,
naturalmente intentando llevarles
siempre hacia la plena fe, según la
cual, no se da sólo una semejanza,
sino una verdadera igualdad entre el
Padre y el Hijo en la divinidad.
También me parece característico su
espíritu de conciliación: trata de
comprender a quienes todavía no
han llegado a la verdad plena y, con
gran inteligencia teológica, les ayuda



a alcanzar la plena fe en la divinidad
verdadera del Señor Jesucristo.

En el año 360 ó 361, san Hilario pudo
finalmente regresar del destierro a
su patria e inmediatamente reanudó
la actividad pastoral en su Iglesia,
pero el influjo de su magisterio se
extendió de hecho mucho más allá de
los confines de la misma. Un sínodo
celebrado en París en el año 360 o en
el 361 retomó el lenguaje del concilio
de Nicea. Algunos autores antiguos
consideran que este viraje
antiarriano del Episcopado de la
Galia se debió en buena parte a la
firmeza y a la bondad del obispo de
Poitiers. Esa era precisamente una
característica peculiar de San
Hilario: el arte de conjugar la
firmeza en la fe con la bondad en la
relación interpersonal.

En los últimos años de su vida
compuso los Tratados sobre los
salmos, un comentario a 58 salmos,



interpretados según el principio
subrayado en la introducción de la
obra: "No cabe duda de que todas las
cosas que se dicen en los salmos
deben entenderse según el anuncio
evangélico, de manera que,
independientemente de la voz con la
que ha hablado el espíritu profético,
todo se refiera al conocimiento de la
venida de nuestro Señor Jesucristo,
encarnación, pasión y reino, y a la
gloria y potencia de nuestra
resurrección" (Instructio Psalmorum
5). En todos los salmos ve esta
transparencia del misterio de Cristo y
de su cuerpo, que es la Iglesia. En
varias ocasiones, san Hilario se
encontró con san Martín:
precisamente cerca de Poitiers el
futuro obispo de Tours fundó un
monasterio, que todavía hoy existe.
San Hilario falleció en el año 367. Su
memoria litúrgica se celebra el 13 de
enero. En 1851 el beato Pío IX lo
proclamó doctor de la Iglesia.



Para resumir lo esencial de su
doctrina, quiero decir que el punto
de partida de la reflexión teológica
de san Hilario es la fe bautismal. En
el De Trinitate, escribe: Jesús "mandó
bautizaren el nombre del Padre y del
Hijo y del Espíritu Santo (cf. Mt
28,19), es decir, confesando al Autor,
al Unigénito y al Don. Sólo hay un
Autor de todas las cosas, pues sólo
hay un Dios Padre, del que todo
procede. Y un solo Señor nuestro,
Jesucristo, por quien todo fue hecho (1
Co 8,6), y un solo Espíritu (Ef 4,4), don
en todos. (...) No puede encontrarse
nada que falte a una plenitud tan
grande, en la que convergen en el
Padre, en el Hijo y en el Espíritu
Santo la inmensidad en el Eterno, la
revelación en la Imagen, la alegría en
el Don" (De Trinitate 2, 1).

Dios Padre, siendo todo amor, es
capaz de comunicar en plenitud su
divinidad al Hijo. Considero
particularmente bella esta



formulación de san Hilario: "Dios
sólo sabe ser amor, y sólo sabe ser
Padre. Y quien ama no es envidioso,
y quien es Padre lo es totalmente.
Este nombre no admite
componendas, como si Dios sólo
fuera padre en ciertos aspectos y en
otros no" (ib. 9, 61).

Por esto, el Hijo es plenamente Dios,
sin falta o disminución alguna:
"Quien procede del perfecto es
perfecto, porque quien lo tiene todo
le ha dado todo" (ib. 2, 8). Sólo en
Cristo, Hijo de Dios e Hijo del
hombre, la humanidad encuentra
salvación. Al asumir la naturaleza
humana, unió consigo a todo
hombre, "se hizo la carne de todos
nosotros" (Tractatus in Psalmos 54,
9); "asumió en sí la naturaleza de
toda carne y, convertido así en la vid
verdadera, es la raíz de todo
sarmiento" (ib. 51, 16).



Precisamente por esto el camino
hacia Cristo está abierto a todos —
porque él ha atraído a todos hacia su
humanidad—, aunque siempre se
requiera la conversión personal: "A
través de la relación con su carne, el
acceso a Cristo está abierto a todos, a
condición de que se despojen del
hombre viejo (cf. Ef 4,22) y lo claven
en su cruz (cf. Col 2,14); a condición
de que abandonen las obras de antes
y se conviertan, para ser sepultados
con él en su bautismo, con vistas a la
vida (cf. Col 1,12; Rm 6,4)" (ib. 91,9).

La fidelidad a Dios es un don de su
gracia. Por ello, san Hilario, al final
de su tratado sobre la Trinidad, pide
la gracia de mantenerse siempre fiel
a la fe del bautismo. Es una
característica de este libro: la
reflexión se transforma en oración y
la oración se hace reflexión. Todo el
libro es un diálogo con Dios.



Quiero concluir la catequesis de hoy
con una de estas oraciones, que se
convierte también en oración
nuestra: "Haz, Señor —reza san
Hilario, con gran inspiración— que
me mantenga siempre fiel a lo que
profesé en el símbolo de mi
regeneración, cuando fui bautizado
en el Padre, en el Hijo y en el Espíritu
Santo. Que te adore, Padre nuestro, y
juntamente contigo a tu Hijo; que sea
merecedor de tu Espíritu Santo, que
procede de ti a través de tu
Unigénito. Amén" (De Trinitate 12,
57).

San Eusebio de Vercelli

Miércoles 17 de octubre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Esta mañana os invito a reflexionar
sobre san Eusebio de Vercelli, el
primer obispo del norte de Italia del
que tenemos noticias seguras. Nació



en Cerdeña, a principios del siglo IV.
Siendo muy niño aún, se trasladó a
Roma con su familia. Más tarde fue
instituido lector: así entró a formar
parte del clero de la Urbe, en un
tiempo en que la Iglesia se
encontraba gravemente probada por
la herejía arriana.

La gran estima que se tenía de san
Eusebio explica su elección, en el año
345, a la cátedra episcopal de
Vercelli. El nuevo obispo emprendió,
inmediatamente, una intensa labor
de evangelización en un territorio
aún en gran parte pagano,
especialmente en las zonas rurales.

Inspirándose en san Atanasio, que
había escrito la Vida de san Antonio,
iniciador del monacato en Oriente,
fundó en Vercelli una comunidad
sacerdotal, semejante a una
comunidad monástica. Este cenobio
dio al clero del norte de Italia un
sello significativo de santidad



apostólica, y suscitó figuras de
obispos importantes como Limenio y
Honorato, sucesores de Eusebio en
Vercelli, Gaudencio en Novara,
Exuperancio en Tortona, Eustasio en
Aosta, Eulogio en Ivrea, Máximo en
Turín, todos venerados por la Iglesia
como santos.

Sólidamente formado en la fe nicena,
san Eusebio defendió con todas sus
fuerzas la plena divinidad de
Jesucristo, definido por el Credo de
Nicea "de la misma naturaleza del
Padre". Con este fin se alió con los
grandes Padres del siglo IV —sobre
todo con san Atanasio, el baluarte de
la ortodoxia nicena— contra la
política filoarriana del emperador.

Al emperador la fe arriana, por ser
más sencilla, le parecía políticamente
más útil como ideología del imperio.
Para él no contaba la verdad, sino la
conveniencia política: quería utilizar
la religión como vínculo de unidad



del imperio. Pero estos grandes
Padres se opusieron, defendiendo la
verdad contra la dominación de la
política.

Por este motivo, san Eusebio fue
condenado al destierro, como tantos
otros obispos de Oriente y de
Occidente: como el mismo san
Atanasio, como san Hilario de
Poitiers —del que hablamos en la
última catequesis—, y como Osio de
Córdoba. En Escitópolis, Palestina, a
donde fue confinado entre los años
355 y 360, san Eusebio escribió una
página estupenda de su vida.
También allí fundó un cenobio con
un pequeño grupo de discípulos, y
desde allí mantuvo correspondencia
con sus fieles de Piamonte, como lo
demuestra sobre todo la segunda de
sus tresCartas, cuya autenticidad se
reconoce.

Sucesivamente, después del año 360,
fue desterrado a Capadocia y a la



Tebaida, donde sufrió malos tratos.
En el año 361, muerto Constancio II,
le sucedió el emperador Juliano,
llamado el apóstata, al que no le
interesaba el cristianismo como
religión del imperio, sino que quería
restaurar el paganismo. Puso fin al
destierro de estos obispos y así
también san Eusebio pudo volver a
tomar posesión de su sede.

En el año 362 san Atanasio lo envió a
participar en el concilio de
Alejandría, que decidió perdonar a
los obispos arrianos con tal de que
volvieran al estado laical. San
Eusebio pudo ejercer aún durante
cerca de diez años, hasta su muerte,
el ministerio episcopal, manteniendo
con su ciudad una relación ejemplar,
que inspiró el servicio pastoral de
otros obispos del norte de Italia, de
los que hablaremos en las próximas
catequesis, como san Ambrosio de
Milán y san Máximo de Turín.



La relación entre el Obispo de
Vercelli y su ciudad se atestigua
sobre todo en dos testimonios
epistolares. El primero se encuentra
en la Carta ya citada, que san
Eusebio escribió desde el destierro
de Escitópolis "a los amadísimos
hermanos y a los presbíteros tan
añorados, así como a los santos
pueblos de Vercelli, Novara, Ivrea y
Tortona, firmes en la fe" (Ep.
secunda, CCL 9, p. 104). Estas
palabras iniciales, que indican los
sentimientos del buen pastor con
respecto a su grey, encuentran
amplia confirmación, al final de la 
Carta, en los saludos afectuosísimos
del padre a todos y cada uno de sus
hijos de Vercelli, con frases llenas de
cariño y amor.

Conviene notar, ante todo, la relación
explícita que une al Obispo con las 
sanctae plebes no sólo de Vercelli
(Vercellae) —la primera y, durante
algunos años aún, la única diócesis



de Piamonte—, sino también de
Novara (Novaria), Ivrea (Eporedia) y
Tortona (Dertona), es decir, de las
comunidades cristianas que, dentro
de su misma diócesis, habían
alcanzado cierta consistencia y
autonomía.

Otro elemento interesante nos lo
ofrece la despedida con que se
concluye la Carta: san Eusebio pide a
sus hijos e hijas que saluden
"también a quienes están fuera de la
Iglesia y se dignan albergar hacia
nosotros sentimientos de amor
(etiam hos qui foris sunt et nos
dignantur diligere). Se trata de un
signo evidente de que la relación del
Obispo con su ciudad no se limitaba
a la población cristiana, sino que se
extendía también a quienes, fuera de
la Iglesia, reconocían de algún modo
su autoridad espiritual y amaban a
este hombre ejemplar.



El segundo testimonio de la relación
singular del Obispo con su ciudad
proviene de la Carta que san
Ambrosio de Milán escribió a los
vercelenses hacia el año 394, más de
veinte años después de la muerte de
san Eusebio (Ep. Extra collectionem
14: Maur. 63). La Iglesia de Vercelli
atravesaba un momento difícil:
estaba dividida y sin pastor. Con
franqueza, san Ambrosio afirma que
le cuesta reconocer en los
vercelenses "la descendencia de los
santos padres, que aprobaron a
Eusebio en cuanto lo vieron, sin
haberlo conocido antes, olvidando
incluso a sus propios
conciudadanos".

En la misma Carta, el Obispo de
Milán atestigua con gran claridad su
estima con respecto a san Eusebio:
"Un hombre tan grande —escribe de
modo perentorio— mereció
realmente ser elegido por toda la
Iglesia". La admiración de san



Ambrosio por san Eusebio se basaba
sobre todo en el hecho de que el
Obispo de Vercelli gobernaba la
diócesis con el testimonio de su vida:
"Con la austeridad del ayuno
gobernaba su Iglesia". De hecho,
también san Ambrosio, como él
mismo declara, se sentía fascinado
por el ideal monástico de la
contemplación de Dios, que san
Eusebio había perseguido tras las
huellas del profeta Elías.

El Obispo de Vercelli —anota san
Ambrosio— fue el primero en hacer
que su clero llevara vida común y lo
educó en la "observancia de las
reglas monásticas, aun viviendo en
medio de la ciudad". El Obispo y su
clero debían compartir los
problemas de los ciudadanos, y lo
hacían de un modo creíble
precisamente cultivando al mismo
tiempo una ciudadanía diversa, la
del cielo (cf. Hb 13,14). Así
construyeron realmente una



verdadera ciudadanía, una
verdadera solidaridad común entre
todos los ciudadanos de Vercelli.

De este modo, san Eusebio, mientras
hacía suya la causa de la sancta plebs
de Vercelli, vivía en medio de la
ciudad como un monje, abriendo la
ciudad a Dios. Pero ese rasgo no
obstaculizaba para nada su ejemplar
dinamismo pastoral. Por lo demás,
parece que instituyó en Vercelli las
parroquias para un servicio eclesial
ordenado y estable, y promovió los
santuarios marianos para la
conversión de las poblaciones
rurales paganas. Ese "rasgo"
monástico, más bien, confería una
dimensión peculiar a la relación del
Obispo con su ciudad. Como los
Apóstoles, por los que Jesús oró en su
última Cena, los pastores y los fieles
de la Iglesia "están en el mundo" (Jn
17,11), pero no son "del mundo". Por
eso, como recordaba san Eusebio, los
pastores deben exhortar a los fieles a



no considerar las ciudades del
mundo como su morada estable, sino
a buscar la Ciudad futura, la
definitiva Jerusalén celestial.

Esta "reserva escatológica" permite a
los pastores y a los fieles respetar la
escala correcta de valores, sin
doblegarse jamás a las modas del
momento y a las pretensiones
injustas del poder político que
gobierna. La auténtica escala de
valores —parece decir la vida entera
de san Eusebio— no viene de los
emperadores de ayer y de hoy, sino
de Jesucristo, el Hombre perfecto,
igual al Padre en la divinidad, pero
hombre como nosotros. Refiriéndose
a esta escala de valores, san Eusebio
no se cansa de "recomendar
encarecidamente" a sus fieles que
"conserven con gran esmero la fe,
mantengan la concordia y sean
asiduos en la oración" (Ep. Secunda,
cit.).



Queridos amigos, también yo os
recomiendo de todo corazón estos
valores perennes, a la vez que os
saludo y os bendigo con las mismas
palabras con que el santo obispo
Eusebio concluía su segunda 
Carta:"Me dirijo a todos vosotros,
queridos hermanos y hermanas,
hijos e hijas, fieles de uno y otro sexo
y de todas las edades, para que (...)
transmitáis nuestro saludo también a
quienes están fuera de la Iglesia y se
dignan albergar hacia nosotros
sentimientos de amor" (ib.).

San Ambrosio

Miércoles 24 de octubre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

El santo obispo Ambrosio, de quien
os hablaré hoy, murió en Milán en la
noche entre el 3 y el 4 de abril del
año 397. Era el alba del Sábado
santo. El día anterior, hacia las cinco



de la tarde, se había puesto a rezar,
postrado en la cama, con los brazos
abiertos en forma de cruz. Así
participaba en el solemne Triduo
pascual, en la muerte y en la
resurrección del Señor. "Nosotros
veíamos que se movían sus labios",
atestigua Paulino, el diácono fiel que,
impulsado por san Agustín, escribió
su Vida, "pero no escuchábamos su
voz". En un momento determinado
pareció que llegaba su fin. Honorato,
obispo de Vercelli, que se encontraba
prestando asistencia a san Ambrosio
y dormía en el piso superior, se
despertó al escuchar una voz que le
repetía: "Levántate pronto. Ambrosio
está a punto de morir". Honorato
bajó de prisa —prosigue Paulino— "y
le ofreció al santo el Cuerpo del
Señor. En cuanto lo tomó, Ambrosio
entregó el espíritu, llevándose
consigo el santo viático. Así su alma,
robustecida con la fuerza de ese
alimento, goza ahora de la compañía
de los ángeles" (Vida 47).



En aquel Viernes santo del año 397
los brazos abiertos de san Ambrosio
moribundo manifestaban su
participación mística en la muerte y
la resurrección del Señor. Esa era su
última catequesis: en el silencio de
las palabras seguía hablando con el
testimonio de la vida.

San Ambrosio no era anciano cuando
murió. No tenía ni siquiera sesenta
años, pues nació en torno al año 340
en Tréveris, donde su padre era
prefecto de las Galias. La familia era
cristiana. Cuando falleció su padre,
su madre lo llevó a Roma, siendo
todavía un muchacho, y lo preparó
para la carrera civil,
proporcionándole una sólida
instrucción retórica y jurídica. Hacia
el año 370 fue enviado a gobernar las
provincias de Emilia y Liguria, con
sede en Milán. Precisamente allí se
libraba con gran ardor la lucha entre
ortodoxos y arrianos, sobre todo
después de la muerte del obispo



arriano Ausencio. San Ambrosio
intervino para pacificar a las dos
facciones enfrentadas, y actuó con tal
autoridad que, a pesar de ser
solamente un catecúmeno, fue
aclamado por el pueblo obispo de
Milán.

Hasta ese momento, san Ambrosio
era el más alto magistrado del
Imperio en el norte de Italia. Muy
bien preparado culturalmente, pero
desprovisto del conocimiento de las
Escrituras, el nuevo obispo se puso a
estudiarlas con empeño. Aprendió a
conocer y a comentar la Biblia a
través de las obras de Orígenes, el
indiscutible maestro de la "escuela
de Alejandría". De este modo, san
Ambrosio introdujo en el ambiente
latino la meditación de las Escrituras
iniciada por Orígenes, impulsando en
Occidente la práctica de la lectio
divina. El método de la lectio llegó a
guiar toda la predicación y los
escritos de san Ambrosio, que surgen



precisamente de la escucha orante de
la palabra de Dios.

Un célebre exordio de una catequesis
ambrosiana muestra
admirablemente la manera como el
santo obispo aplicaba el Antiguo
Testamento a la vida cristiana:
"Cuando leíamos las historias de los
Patriarcas y las máximas de los
Proverbios, tratábamos cada día de
moral —dice el santo obispo de Milán
a sus catecúmenos y a los neófitos—
para que vosotros, formados e
instruidos por ellos, os acostumbréis
a entrar en la senda de los Padres y a
seguir el camino de la obediencia a
los preceptos divinos" (Los misterios
1, 1).

En otras palabras, según el Obispo,
los neófitos y los catecúmenos,
después de aprender el arte de vivir
rectamente, ya podían considerarse
preparados para los grandes
misterios de Cristo. De este modo, la



predicación de san Ambrosio, que
representa el núcleo fundamental de
su ingente obra literaria, parte de la
lectura de los Libros sagrados ("Los
Patriarcas", es decir, los Libros
históricos; y "Los Proverbios", o sea,
los Libros sapienciales) para vivir de
acuerdo con la Revelación divina.

Es evidente que el testimonio
personal del predicador y la
ejemplaridad de la comunidad
cristiana condicionan la eficacia de
la predicación. Desde este punto de
vista es significativo un pasaje de las 
Confesiones de san Agustín, el cual
había ido a Milán como profesor de
retórica; era escéptico, no cristiano.
Estaba buscando, pero no era capaz
de encontrar realmente la verdad
cristiana. Lo que movió el corazón
del joven retórico africano, escéptico
y desesperado, y lo que lo impulsó
definitivamente a la conversión, no
fueron las hermosas homilías de san
Ambrosio (a pesar de que las



apreciaba mucho), sino más bien el
testimonio del Obispo y de su Iglesia
milanesa, que oraba y cantaba,
compacta como un solo cuerpo. Una
Iglesia capaz de resistir a la
prepotencia del emperador y de su
madre, que en los primeros días del
año 386 habían vuelto a exigir la
expropiación de un edificio de culto
para las ceremonias de los arrianos.
En el edificio que debía ser
expropiado, cuenta san Agustín, "el
pueblo devoto velaba, dispuesto a
morir con su obispo". Este testimonio
de las Confesiones es admirable, pues
muestra que algo se estaba moviendo
en lo más íntimo de san Agustín, el
cual prosigue: "Nosotros mismos,
aunque insensibles a la calidez de
vuestro espíritu, compartíamos la
emoción y la consternación de la
ciudad" (Confesiones 9, 7).

De la vida y del ejemplo del obispo
san Ambrosio, san Agustín aprendió
a creer y a predicar. Podemos referir



un pasaje de un célebre sermón del
Africano, que mereció ser citado
muchos siglos después en la
constitución conciliar Dei Verbum:
"Todos los clérigos —dice la Dei
Verbum en el número 25—,
especialmente los sacerdotes,
diáconos y catequistas dedicados por
oficio al ministerio de la palabra, han
de leer y estudiar asiduamente la
Escritura para no volverse —aquí
viene la cita de san Agustín—
"predicadores vacíos de la Palabra,
que no la escuchan en su interior”.
Precisamente de san Ambrosio había
aprendido esta "escucha en su
interior", esta asiduidad en la lectura
de la sagrada Escritura, con actitud
de oración, para acoger realmente en
el corazón y asimilar la palabra de
Dios.

Queridos hermanos y hermanas,
quisiera presentaros una especie de
"icono patrístico" que, interpretado a
la luz de lo que hemos dicho,



representa eficazmente "el corazón"
de la doctrina de san Ambrosio. En el
sexto libro de las Confesiones, san
Agustín narra su encuentro con san
Ambrosio, ciertamente un encuentro
de gran importancia en la historia de
la Iglesia. Escribe textualmente que,
cuando visitaba al Obispo de Milán,
siempre lo veía rodeado de
numerosas personas llenas de
problemas, por quienes se desvivía
para atender sus necesidades.
Siempre había una larga fila que
esperaba hablar con san Ambrosio
para encontrar en él consuelo y
esperanza. Cuando san Ambrosio no
estaba con ellos, con la gente (y esto
sucedía en pocos momentos de la
jornada), era porque estaba
alimentando el cuerpo con la comida
necesaria o el espíritu con las
lecturas.

Aquí san Agustín expresa su
admiración porque san Ambrosio
leía las escrituras con la boca



cerrada, sólo con los ojos
(cf.Confesiones 6, 3). De hecho, en los
primeros siglos cristianos la lectura
sólo se concebía con vistas a la
proclamación, y leer en voz alta
facilitaba también la comprensión a
quien leía. El hecho de que san
Ambrosio pudiera repasar las
páginas sólo con los ojos era para el
admirado san Agustín una capacidad
singular de lectura y de familiaridad
con las Escrituras. Pues bien, en esa
lectura "a flor de labios", en la que el
corazón se esfuerza por alcanzar la
comprensión de la palabra de Dios —
este es el "icono" del que hablamos—,
se puede entrever el método de la
catequesis de san Ambrosio: la
Escritura misma, íntimamente
asimilada, sugiere los contenidos que
hay que anunciar para llevar a los
corazones a la conversión.

Así, según el magisterio de san
Ambrosio y san Agustín, la catequesis
es inseparable del testimonio de



vida. Puede servir también para el
catequista lo que escribí en la 
Introducción al cristianismo con
respecto al teólogo. Quien educa en
la fe no puede correr el riesgo de
presentarse como una especie de
payaso, que recita un papel "por
oficio". Más bien, con una imagen de
Orígenes, escritor particularmente
apreciado por san Ambrosio, debe
ser como el discípulo amado, que
apoyó la cabeza sobre el corazón del
Maestro, y allí aprendió su manera
de pensar, de hablar, de actuar. En
definitiva, el verdadero discípulo es
el que anuncia el Evangelio de la
manera más creíble y eficaz.

Al igual que el apóstol san Juan, el
obispo san Ambrosio —que nunca se
cansaba de repetir: "Omnia Christus
est nobis", "Cristo lo es todo para
nosotros"— es un auténtico testigo
del Señor. Con sus mismas palabras,
llenas de amor a Jesús, concluimos
así nuestra catequesis: "Cristo lo es



todo para nosotros. Si quieres curar
una herida, él es el médico; si estás
ardiendo de fiebre, él es la fuente; si
estás oprimido por la injusticia, él es
la justicia; si tienes necesidad de
ayuda, él es la fuerza; si tienes miedo
a la muerte, él es la vida; si deseas el
cielo, él es el camino; si estás en las
tinieblas, él es la luz. (...) Gustad y
ved qué bueno es el Señor.
Bienaventurado el hombre que
espera en él" (De virginitate 16, 99).
También nosotros esperamos en
Cristo. Así seremos bienaventurados
y viviremos en la paz.

San Máximo de Turín

Miércoles 31 de octubre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Entre finales del siglo IV e inicios del
V, otro Padre de la Iglesia, después de
san Ambrosio, contribuyó
decididamente a la difusión y a la



consolidación del cristianismo en el
norte de Italia: se trata de san
Máximo, que era obispo de Turín en
el año 398, un año después de la
muerte de san Ambrosio. Tenemos
muy pocas noticias de él; pero, en
compensación, ha llegado hasta
nosotros una colección de cerca de
noventa Sermones. En ellos se puede
constatar la profunda y vital relación
del obispo con su ciudad, que
atestigua un punto evidente de
contacto entre el ministerio episcopal
de san Ambrosio y el de san Máximo.

En aquel tiempo, fuertes tensiones
turbaban la convivencia civil
ordenada. En este contexto, san
Máximo logró unir al pueblo
cristiano en torno a su persona de
pastor y maestro. La ciudad estaba
amenazada por diversos grupos de
bárbaros que, tras penetrar por las
fronteras orientales, avanzaban
hasta los Alpes occidentales. Por esto,
Turín estaba constantemente



protegida por guarniciones militares;
y en los momentos críticos se
convertía en el refugio de las
poblaciones que huían del campo y
de los centros urbanos que carecían
de protección.

Las intervenciones de san Máximo,
ante esta situación, manifiestan el
compromiso de reaccionar ante la
degradación civil y ante la
disgregación. Aunque resulta difícil
determinar la composición social de
los destinatarios de los Sermones,
parece que la predicación de san
Máximo, para no quedarse en
generalidades, se dirigía
específicamente a un núcleo selecto
de la comunidad cristiana de Turín,
constituido por ricos propietarios de
tierras, que tenían sus fincas en el
campo turinés y la casa en la ciudad.
Fue una lúcida decisión pastoral del
Obispo, que concibió esta
predicación como el camino más



eficaz para mantener y reforzar su
vinculación con el pueblo.

Para ilustrar, desde esta perspectiva,
el ministerio de san Máximo en su
ciudad, quiero presentar como
ejemplo los Sermones 17 y 18,
dedicados a un tema siempre actual,
el de la riqueza y la pobreza en las
comunidades cristianas. También en
este ámbito existían fuertes
tensiones en la ciudad. Se
acumulaban y ocultaban riquezas.
"Uno no piensa en las necesidades
del otro —constata amargamente el
Obispo en su Sermón número 17—.
En efecto, muchos cristianos no sólo
no distribuyen lo que tienen, sino
que incluso roban lo de los demás.
No sólo no llevan a los pies de los
apóstoles el dinero que han recogido,
sino que además apartan de los pies
de los sacerdotes a sus hermanos que
buscan ayuda". Y concluye: "En
nuestra ciudad hay muchos
huéspedes o peregrinos. Haced lo



que habéis prometido" al aceptar la
fe, "para que no se diga también de
vosotros lo que se dijo de Ananías:
"No habéis mentido a los hombres,
sino a Dios” (Sermón 17, 2-3).

En el Sermón sucesivo, el número 18,
san Máximo critica las formas
comunes de aprovechamiento de las
desgracias ajenas. "Dime, cristiano —
exhorta el Obispo a sus fieles—;
dime, ¿por qué te has apoderado de
la presa abandonada por los
ladrones? ¿Por qué has introducido
en tu casa una "ganancia", como
piensas tú mismo, desgarrada y
contaminada?". "Tal vez —añade—
dices que la has comprado y por esto
crees que evitas la acusación de
avaricia. Pero de este modo lo que se
compra no corresponde a lo que se
vende. Comprar es algo bueno, pero
en tiempo de paz, cuando se vende
con libertad, y no cuando se vende lo
que ha sido robado en un saqueo. (...)
Así pues, el que compra para restituir



se comporta como cristiano y como
ciudadano" (Sermón 18, 3).

Sin hacerlo de modo muy notorio,
san Máximo llegó a predicar una
relación profunda entre los deberes
del cristiano y los del ciudadano.
Para él, vivir la vida cristiana
significa también asumir los
compromisos civiles; y, por el
contrario, el cristiano que, "aun
pudiendo vivir de su trabajo,
arrebata la presa del otro con el
furor de las fieras", o "acecha a su
vecino, tratando de arañar cada día
parte de sus confines, de adueñarse
de sus productos", ni siquiera le
parece semejante a la zorra que
degüella las gallinas, sino al lobo que
se lanza contra los cerdos (Sermón
41, 4).

Por lo que se refiere a la prudente
actitud de defensa asumida por san
Ambrosio para justificar su famosa
iniciativa de rescatar a los



prisioneros de guerra, se pueden ver
con claridad los cambios históricos
que se produjeron en la relación
entre el Obispo y las instituciones
ciudadanas. Contando ya con el
apoyo de una legislación que pedía a
los cristianos que contribuyeran al
rescate de los prisioneros, san
Máximo, al derrumbarse las
autoridades civiles del Imperio
romano, se sentía plenamente
autorizado para ejercer en este
sentido un auténtico poder de
control sobre la ciudad. Este poder se
haría después cada vez más amplio y
eficaz, hasta llegar a suplir la
ausencia de los magistrados y de las
instituciones civiles. En este
contexto, san Máximo no sólo se
dedica a reavivar en los fieles al
amor tradicional a la patria terrena,
sino que proclama también el deber
preciso de pagar los impuestos,
aunque parezcan pesados y
fastidiosos (cf. Sermón 26, 2).



En suma, el tono y el contenido de los
Sermones implican una profunda
conciencia de la responsabilidad
política del Obispo en las
circunstancias históricas específicas.
Él es el "centinela" de la ciudad.
¿Quiénes son estos centinelas —se
pregunta san Máximo en el Sermón
92— "sino los excelentísimos obispos
que, situados por decirlo así en una
roca elevada de sabiduría para la
defensa de los pueblos, ven desde
lejos los males que van a llegar?".

Y en el Sermón 89 el Obispo de Turín
ilustra a los fieles sus tareas,
sirviéndose de una comparación
singular entre la función episcopal y
la de las abejas: Los obispos —dice—,
"como la abeja, observan la castidad
del cuerpo, proporcionan el alimento
de la vida celestial y utilizan el
aguijón de la ley. Son puros para
santificar, dulces para reconfortar,
severos para castigar". Así describe



san Máximo la tarea del obispo en su
época.

En definitiva, el análisis histórico y
literario demuestra una conciencia
cada vez mayor de la
responsabilidad política de la
autoridad eclesiástica, en un
contexto en el que de hecho estaba
sustituyendo a la civil. En efecto, esta
es la línea de desarrollo del
ministerio del obispo en el noroeste
de Italia, desde san Eusebio, que
vivía "como monje" en su ciudad,
Vercelli, hasta san Máximo de Turín,
situado "como centinela" en la roca
más elevada de la ciudad.

Es evidente que hoy el contexto
histórico, cultural y social es muy
diferente. El contexto actual es, más
bien, el que describió mi venerado
predecesor, el Papa Juan Pablo II, en
la exhortación postsinodalEcclesia in
Europa, en la que hace un articulado
análisis de los desafíos y de los signos



de esperanza para la Iglesia en
Europa hoy (cf. nn. 6-22). En todo
caso, aunque han cambiado las
circunstancias, siguen siendo válidas
las obligaciones del creyente con
respecto a su ciudad y su patria. En
efecto, los compromisos del
"ciudadano honrado" siguen
entrelazados con los del "buen
cristiano".

Como conclusión, quiero recordar lo
que dice la constitución pastoral 
Gaudium et spes para aclarar uno de
los aspectos más importantes de la
unidad de vida del cristiano: la
coherencia entre la fe y la conducta,
entre el Evangelio y la cultura. El
Concilio exhorta a los fieles "a que se
afanen por cumplir fielmente sus
deberes temporales, guiados por el
espíritu del Evangelio. Se alejan de la
verdad quienes, sabiendo que
nosotros no tenemos aquí una ciudad
permanente, sino que buscamos la
futura, piensan que pueden por ello



descuidar sus deberes terrestres, sin
comprender que ellos por su misma
fe están más obligados a cumplirlos,
cada uno según la vocación a la que
ha sido llamado" (n. 43).

Siguiendo el magisterio de san
Máximo y de otros muchos Padres,
hagamos nuestro el deseo del
Concilio: que los fieles tengan un
deseo cada vez mayor de "ejercer
todas sus actividades terrestres,
uniendo en una síntesis vital los
esfuerzos humanos, domésticos,
profesionales, científicos o técnicos
con los bienes religiosos, bajo cuya
altísima dirección todo se coordina
para la gloria de Dios" (ib.) y así para
el bien de la humanidad.

San Jerónimo. 1

Miércoles 7 de noviembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:



Hoy centraremos nuestra atención
en san Jerónimo, un Padre de la
Iglesia que puso la Biblia en el centro
de su vida: la tradujo al latín, la
comentó en sus obras, y sobre todo se
esforzó por vivirla concretamente en
su larga existencia terrena, a pesar
del conocido carácter difícil y fogoso
que le dio la naturaleza.

San Jerónimo nació en Estridón en
torno al año 347, en una familia
cristiana, que le dio una esmerada
formación, enviándolo incluso a
Roma para que perfeccionara sus
estudios. Siendo joven sintió el
atractivo de la vida mundana (cf. Ep
22, 7), pero prevaleció en él el deseo
y el interés por la religión cristiana.
Tras recibir el bautismo, hacia el año
366, se orientó hacia la vida ascética
y, al trasladarse a Aquileya, se
integró en un grupo de cristianos
fervorosos, definido por él casi "un
coro de bienaventurados" (Chron. ad



ann. 374) reunido en torno al obispo
Valeriano.

Después partió para Oriente y vivió
como eremita en el desierto de
Calcis, al sur de Alepo (cf.Ep 14, 10),
dedicándose seriamente a los
estudios. Perfeccionó su
conocimiento del griego, comenzó el
estudio del hebreo (cf. Ep 125, 12),
trascribió códices y obras patrísticas
(cf. Ep 5, 2). La meditación, la
soledad, el contacto con la palabra de
Dios hicieron madurar su
sensibilidad cristiana.

Sintió de una manera más aguda el
peso de su pasado juvenil (cf. Ep 22,
7), y experimentó profundamente el
contraste entre la mentalidad pagana
y la vida cristiana: un contraste que
se hizo famoso a causa de la
dramática e intensa "visión" que nos
narró. En ella le pareció que era
flagelado en presencia de Dios, por



ser "ciceroniano y no cristiano" (cf. 
Ep 22, 30).

En el año 382 se trasladó a Roma.
Aquí el Papa san Dámaso,
conociendo su fama de asceta y su
competencia de estudioso, lo tomó
como secretario y consejero; lo
alentó a emprender una nueva
traducción latina de los textos
bíblicos por motivos pastorales y
culturales.

Algunas personas de la aristocracia
romana, sobre todo mujeres nobles
como Paula, Marcela, Asela, Lea y
otras, que deseaban comprometerse
en el camino de la perfección
cristiana y profundizar en su
conocimiento de la palabra de Dios,
lo escogieron como su guía espiritual
y maestro en el método de leer los
textos sagrados. Estas mujeres nobles
también aprendieron griego y
hebreo.



Después de la muerte del Papa san
Dámaso, en el año 385 san Jerónimo
dejó Roma y emprendió una
peregrinación, primero a Tierra
Santa, testigo silenciosa de la vida
terrena de Cristo, y después a Egipto,
tierra elegida por muchos monjes (cf.
Contra Rufinum 3, 22; Ep 108, 6-14).

En el año 386 se detuvo en Belén,
donde, gracias a la generosidad de
una mujer noble, Paula, se
construyeron un monasterio
masculino, uno femenino, y una
hospedería para los peregrinos que
llegaban a Tierra Santa, "pensando
en que María y José no habían
encontrado un lugar donde
alojarse" (Ep 108, 14). En Belén,
donde se quedó hasta su muerte,
siguió desarrollando una intensa
actividad: comentó la palabra de
Dios; defendió la fe, oponiéndose con
vigor a varias herejías; exhortó a los
monjes a la perfección; enseñó
cultura clásica y cristiana a jóvenes



alumnos; acogió con espíritu pastoral
a los peregrinos que visitaban Tierra
Santa. Falleció en su celda, junto a la
gruta de la Natividad, el 30 de
septiembre del año 419/420.

Su formación literaria y su amplia
erudición permitieron a san
Jerónimo revisar y traducir muchos
textos bíblicos: un trabajo muy
valioso para la Iglesia latina y para la
cultura occidental. Basándose en los
textos originales escritos en griego y
en hebreo, comparándolos con
versiones precedentes, revisó los
cuatro evangelios en latín, luego los
Salmos y gran parte del Antiguo
Testamento.

Teniendo en cuenta el original
hebreo, el griego de los Setenta —la
clásica versión griega del Antiguo
Testamento que se remonta a
tiempos precedentes al cristianismo
— y las precedentes versiones
latinas, san Jerónimo, apoyado



después por otros colaboradores,
pudo ofrecer una traducción mejor:
constituye la así llamada "Vulgata", el
texto "oficial" de la Iglesia latina, que
fue reconocido como tal en el
concilio de Trento y que, después de
la reciente revisión, sigue siendo el
texto latino "oficial" de la Iglesia.

Es interesante comprobar los
criterios a los que se atuvo el gran
biblista en su obra de traductor. Los
revela él mismo cuando afirma que
respeta incluso el orden de las
palabras de las sagradas Escrituras,
pues en ellas, dice, "incluso el orden
de las palabras es un misterio" (Ep
57, 5), es decir, una revelación.
Además, reafirma la necesidad de
recurrir a los textos originales: "Si
surgiera una discusión entre los
latinos sobre el Nuevo Testamento a
causa de las lecturas discordantes de
los manuscritos, debemos recurrir al
original, es decir, al texto griego, en
el que se escribió el Nuevo



Testamento. Lo mismo sucede con el
Antiguo Testamento, si hay
divergencia entre los textos griegos y
latinos, debemos recurrir al texto
original, el hebreo; de este modo,
todo lo que surge del manantial lo
podemos encontrar en los
riachuelos" (Ep 106, 2).

San Jerónimo, además, comentó
también muchos textos bíblicos. Para
él los comentarios deben ofrecer
opiniones múltiples, "de manera que
el lector sensato, después de leer las
diferentes explicaciones y de conocer
múltiples pareceres —que se pueden
aceptar o rechazar— juzgue cuál es
el más aceptable y, como un experto
agente de cambio, rechace la moneda
falsa" (Contra Rufinum 1, 16).

Confutó con energía y vigor a los
herejes que no aceptaban la
tradición y la fe de la Iglesia.
Demostró también la importancia y
la validez de la literatura cristiana,



convertida en una auténtica cultura,
ya entonces digna de confrontarse
con la clásica: lo hizo con el tratado 
De viris illustribus, una obra en la
que san Jerónimo presenta las
biografías de más de un centenar de
autores cristianos.

Escribió también biografías de
monjes, ilustrando el ideal
monástico, junto a otros itinerarios
espirituales; además, tradujo varias
obras de autores griegos. Por último,
en su importante Epistolario,obra
maestra de la literatura latina, san
Jerónimo destaca por sus
características de hombre culto,
asceta y guía de las almas.

¿Qué podemos aprender nosotros de
san Jerónimo? Me parece que sobre
todo podemos aprender a amar la
palabra de Dios en la sagrada
Escritura. Dice san Jerónimo:
"Ignorar las Escrituras es ignorar a
Cristo". Por eso es importante que



todo cristiano viva en contacto y en
diálogo personal con la palabra de
Dios, que se nos entrega en la
sagrada Escritura. Este diálogo con
ella debe tener siempre dos
dimensiones: por una parte, debe ser
un diálogo realmente personal,
porque Dios habla con cada uno de
nosotros a través de la sagrada
Escritura y tiene un mensaje para
cada uno.

No debemos leer la sagrada Escritura
como una palabra del pasado, sino
como palabra de Dios que se dirige
también a nosotros, y tratar de
entender lo que nos quiere decir el
Señor. Pero, para no caer en el
individualismo, debemos tener
presente que la palabra de Dios se
nos da precisamente para construir
comunión, para unirnos en la verdad
a lo largo de nuestro camino hacia
Dios. Por tanto, aun siendo siempre
una palabra personal, es también
una palabra que construye a la



comunidad, que construye a la
Iglesia.

Así pues, debemos leerla en
comunión con la Iglesia viva. El lugar
privilegiado de la lectura y de la
escucha de la palabra de Dios es la
liturgia, en la que, celebrando la
Palabra y haciendo presente en el
sacramento el Cuerpo de Cristo,
actualizamos la Palabra en nuestra
vida y la hacemos presente entre
nosotros.

No debemos olvidar nunca que la
palabra de Dios trasciende los
tiempos. Las opiniones humanas
vienen y van. Lo que hoy es
modernísimo, mañana será
viejísimo. La palabra de Dios, por el
contrario, es palabra de vida eterna,
lleva en sí la eternidad, lo que vale
para siempre. Por tanto, al llevar en
nosotros la palabra de Dios, llevamos
la vida eterna.



Concluyo con unas palabras que san
Jerónimo dirigió a san Paulino de
Nola. En ellas, el gran exegeta
expresa precisamente esta realidad,
es decir, que en la palabra de Dios
recibimos la eternidad, la vida
eterna. Dice san Jerónimo: "Tratemos
de aprender en la tierra las verdades
cuya consistencia permanecerá
también en el cielo" (Ep 53, 10).

San Jerónimo. 2

Miércoles 14 de noviembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Continuamos hoy la presentación de
la figura de san Jerónimo. Como
dijimos el miércoles pasado, dedicó
su vida al estudio de la Biblia, hasta
el punto de que mi predecesor el
Papa Benedicto XV lo reconoció como
"doctor eminente en la
interpretación de las sagradas
Escrituras". San Jerónimo subrayaba



la alegría y la importancia de
familiarizarse con los textos bíblicos:
"¿No te parece que, ya aquí, en la
tierra, estamos en el reino de los
cielos cuando vivimos entre estos
textos, cuando meditamos en ellos,
cuando no conocemos ni buscamos
nada más?" (Ep. 53, 10).

En realidad, dialogar con Dios, con su
Palabra, es en cierto sentido
presencia del cielo, es decir,
presencia de Dios. Acercarse a los
textos bíblicos, sobre todo al Nuevo
Testamento, es esencial para el
creyente, pues "ignorar la Escritura
es ignorar a Cristo". Es suya esta
famosa frase, citada por el concilio
Vaticano II en la constitución Dei
Verbum (n. 25).

Verdaderamente "enamorado" de la
Palabra de Dios, se preguntaba:
"¿Cómo es posible vivir sin la ciencia
de las Escrituras, a través de las
cuales se aprende a conocer a Cristo



mismo, que es la vida de los
creyentes?" (Ep. 30, 7). Así, la Biblia,
instrumento "con el que cada día
Dios habla a los fieles" (Ep. 133, 13),
se convierte en estímulo y manantial
de la vida cristiana para todas las
situaciones y para todas las personas.

Leer la Escritura es conversar con
Dios: "Si oras —escribe a una joven
noble de Roma— hablas con el
Esposo; si lees, es él quien te
habla" (Ep. 22, 25). El estudio y la
meditación de la Escritura hacen
sabio y sereno al hombre (cf. In Eph.,
prólogo). Ciertamente, para penetrar
de una manera cada vez más
profunda en la palabra de Dios hace
falta una aplicación constante y
progresiva. Por eso, san Jerónimo
recomendaba al sacerdote
Nepociano: "Lee con mucha
frecuencia las divinas Escrituras;
más aún, que el Libro santo no se
caiga nunca de tus manos. Aprende



en él lo que tienes que enseñar" (Ep.
52, 7).

A la matrona romana Leta le daba
estos consejos para la educación
cristiana de su hija: "Asegúrate de
que estudie todos los días algún
pasaje de la Escritura. (...) Que
acompañe la oración con la lectura, y
la lectura con la oración. (...) Que
ame los Libros divinos en vez de las
joyas y los vestidos de seda" (Ep. 107,
9.12). Con la meditación y la ciencia
de las Escrituras se "mantiene el
equilibrio del alma" (Ad Eph.,
prólogo). Sólo un profundo espíritu
de oración y la ayuda del Espíritu
Santo pueden introducirnos en la
comprensión de la Biblia: "Al
interpretar la sagrada Escritura
siempre necesitamos la ayuda del
Espíritu Santo" (In Mich. 1, 1, 10, 15).

Así pues, san Jerónimo, durante toda
su vida, se caracterizó por un amor
apasionado a las Escrituras, un amor



que siempre trató de suscitar en los
fieles. A una de sus hijas espirituales
le recomendaba: "Ama la sagrada
Escritura, y la sabiduría te amará;
ámala tiernamente, y te custodiará;
hónrala y recibirás sus caricias. Que
sea para ti como tus collares y tus
pendientes" (Ep. 130, 20). Y añadía:
"Ama la ciencia de la Escritura, y no
amarás los vicios de la carne" (Ep.
125, 11).

Para san Jerónimo, un criterio
metodológico fundamental en la
interpretación de las Escrituras era la
sintonía con el magisterio de la
Iglesia. Nunca podemos leer nosotros
solos la Escritura. Encontramos
demasiadas puertas cerradas y
caemos fácilmente en el error. La
Biblia fue escrita por el pueblo de
Dios y para el pueblo de Dios, bajo la
inspiración del Espíritu Santo. Sólo
en esta comunión con el pueblo de
Dios podemos entrar realmente con
el "nosotros" en el núcleo de la



verdad que Dios mismo nos quiere
comunicar. Para él una auténtica
interpretación de la Biblia tenía que
estar siempre en armonía con la fe
de la Iglesia católica.

No se trata de una exigencia
impuesta a este Libro desde el
exterior; el Libro es precisamente la
voz del pueblo de Dios que peregrina
y sólo en la fe de este pueblo
podemos estar, por así decir, en el
tono adecuado para comprender la
sagrada Escritura. Por eso, san
Jerónimo exhortaba: "Permanece
firmemente adherido a la doctrina
de la tradición que te ha sido
enseñada, para que puedas exhortar
según la sana doctrina y refutar a
quienes la contradicen" (Ep. 52, 7). En
particular, dado que Jesucristo fundó
su Iglesia sobre Pedro, todo cristiano
—concluía— debe estar en comunión
"con la Cátedra de san Pedro. Yo sé
que sobre esta piedra está edificada
la Iglesia" (Ep. 15, 2). Por tanto,



abiertamente declaraba: "Yo estoy
con quien esté unido a la Cátedra de
san Pedro" (Ep. 16).

San Jerónimo, obviamente, no
descuida el aspecto ético. Más aún,
con frecuencia reafirma el deber de
hacer que la vida concuerde con la
Palabra divina, y sólo viviéndola
encontramos también la capacidad
de comprenderla. Esta coherencia es
indispensable para todo cristiano y
particularmente para el predicador,
a fin de que no lo pongan en aprieto
sus acciones, cuando contradicen el
contenido de sus palabras.

Así exhorta al sacerdote Nepociano:
"Que tus acciones no desmientan tus
palabras, para que no suceda que,
cuando prediques en la Iglesia,
alguien en su interior comente: "¿por
qué entonces tú no actúas así?" ¡Qué
curioso maestro el que, con el
estómago lleno, diserta sobre el
ayuno! Incluso un ladrón puede



criticar la avaricia; pero en el
sacerdote de Cristo la mente y la
palabra deben ir de acuerdo" (Ep. 52,
7).

En otra carta, san Jerónimo reafirma:
"La persona que se siente condenada
por su propia conciencia, aunque
tenga una espléndida doctrina,
debería avergonzarse" (Ep. 127, 4).
También con respecto a la
coherencia, observa: el Evangelio
debe traducirse en actitudes de
auténtica caridad, pues en todo ser
humano está presente la Persona
misma de Cristo. Por ejemplo,
dirigiéndose al presbítero Paulino —
que después llegó a ser obispo de
Nola y santo—, san Jerónimo le da
este consejo: "El verdadero templo de
Cristo es el alma del fiel: adorna este
santuario, embellécelo, deposita en él
tus ofrendas y recibe a Cristo. ¿Qué
sentido tiene decorar las paredes con
piedras preciosas, si Cristo muere de



hambre en la persona de un
pobre?" (Ep. 58, 7).

San Jerónimo concreta: es necesario
"vestir a Cristo en los pobres,
visitarlo en los que sufren, darle de
comer en los hambrientos, acogerlo
en los que no tienen una casa" (Ep.
130, 14). El amor a Cristo, alimentado
con el estudio y la meditación, nos
permite superar todas las
dificultades: "Si amamos a Jesucristo
y buscamos siempre la unión con él,
nos parecerá fácil incluso lo que es
difícil" (Ep. 22, 40).

San Jerónimo, definido por Próspero
de Aquitania, "modelo de conducta y
maestro del género
humano" (Carmen de ingratis, 57),
nos ha dejado también una
enseñanza rica y variada sobre el
ascetismo cristiano. Recuerda que un
compromiso valiente por la
perfección requiere vigilancia
constante, frecuentes



mortificaciones, aunque con
moderación y prudencia, trabajo
intelectual o manual asiduo para
evitar el ocio (cf. Epp. 125, 11 y 130,
15), y sobre todo obediencia a Dios:
"No hay nada que agrade tanto a Dios
como la obediencia (...), que es la
más excelsa de las virtudes" (Hom. de
oboedientia: CCL 78, 552).

En el camino ascético pueden entrar
también las peregrinaciones. En
particular, san Jerónimo impulsó las
peregrinaciones a Tierra Santa,
donde los peregrinos eran acogidos y
alojados en edificios surgidos junto al
monasterio de Belén, gracias a la
generosidad de una mujer noble,
Paula, hija espiritual de san Jerónimo
(cf. Ep. 108, 14).

No hay que olvidar, por último, la
contribución ofrecida por san
Jerónimo a la pedagogía cristiana (cf.
Epp. 107 y 128). Se propone formar
"un alma que tiene que convertirse



en templo del Señor" (Ep. 107, 4), una
"joya preciosísima" a los ojos de Dios
(Ep. 107, 13). Con profunda intuición
aconseja preservarla del mal y de las
ocasiones de pecado, evitar las
amistades equívocas o que disipan
(cf.Ep. 107, 4 y 8-9; también Ep. 128,
3-4). Sobre todo exhorta a los padres
a crear un ambiente de serenidad y
alegría entre sus hijos, a estimularlos
en el estudio y en el trabajo, también
con la alabanza y la emulación (cf. 
Epp. 107, 4 y 128, 1), a animarlos a
superar las dificultades,
favoreciendo en ellos las buenas
costumbres y preservándolos de las
malas porque —dice, citando una
frase de Publilio Siro que había
escuchado en la escuela— "a duras
penas lograrás corregirte de las cosas
a las que te vas acostumbrando
tranquilamente" (Ep. 107, 8).

Los padres son los principales
educadores de sus hijos, sus
primeros maestros de vida. Con



mucha claridad, san Jerónimo,
dirigiéndose a la madre de una
muchacha y luego al padre, advierte,
como expresando una exigencia
fundamental de toda criatura
humana que se asoma a la
existencia: "Que encuentre en ti a su
maestra, y que en su inexperta niñez
te mire a ti con admiración. Que
nunca vea en ti ni en su padre
actitudes que la lleven al pecado por
imitación. Recordad que (...) podéis
educarla más con el ejemplo que con
la palabra" (Ep. 107, 9).

Entre las principales intuiciones de
san Jerónimo como pedagogo hay
que subrayar la importancia que
atribuye a una educación sana e
integral desde la primera infancia, la
peculiar responsabilidad que
reconoce a los padres, la urgencia de
una seria formación moral y
religiosa, y la exigencia del estudio
para lograr una formación humana
más completa.



Además, un aspecto bastante
descuidado en los tiempos antiguos,
pero que san Jerónimo considera
vital, es la promoción de la mujer, a
la que reconoce el derecho a una
formación completa: humana,
académica, religiosa y profesional.

Y precisamente hoy vemos cómo la
educación de la personalidad en su
integridad, la educación en la
responsabilidad ante Dios y ante los
hombres, es la auténtica condición
de todo progreso, de toda paz, de
toda reconciliación y de toda
exclusión de la violencia. Educación
ante Dios y ante los hombres: es la
sagrada Escritura la que nos ofrece la
guía de la educación y, por tanto, del
auténtico humanismo.

No podemos concluir estas rápidas
observaciones sobre este gran Padre
de la Iglesia sin mencionar la eficaz
contribución que dio a la
salvaguarda de los elementos



positivos y válidos de las antiguas
culturas judía, griega y romana en la
naciente civilización cristiana. San
Jerónimo reconoció y asimiló los
valores artísticos, la riqueza de los
sentimientos y la armonía de las
imágenes presentes en los clásicos,
que educan el corazón y la fantasía
despertando sentimientos nobles.

Sobre todo, puso en el centro de su
vida y de su actividad la palabra de
Dios, que indica al hombre las sendas
de la vida, y le revela los secretos de
la santidad. Por todo esto no
podemos menos de sentirnos
profundamente agradecidos a san
Jerónimo, precisamente en nuestro
tiempo.

Afraates, el sabio persa

Miércoles 21 de noviembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:



En nuestro recorrido por el mundo
de los Padres de la Iglesia, hoy quiero
guiaros hacia una parte poco
conocida de este universo de la fe, es
decir, a los territorios en los que
florecieron las Iglesias de lengua
semítica, sobre las que todavía no
había influido el pensamiento griego.
Esas Iglesias se desarrollaron a lo
largo del siglo IV en Oriente Próximo,
desde Tierra Santa hasta el Líbano y
Mesopotamia.

Durante ese siglo, que fue un período
de formación a nivel eclesial y
literario, en dichas comunidades se
manifestó el fenómeno ascético-
monástico con características
autóctonas, que no experimentaron
la influencia del monaquismo
egipcio. Por tanto, las comunidades
siríacas del siglo IV representan al
mundo semítico, del que salió la
Biblia misma, y son expresión de un
cristianismo cuya formulación
teológica aún no había entrado en



contacto con corrientes culturales
diversas, sino que vivía de formas de
pensamiento propias. Son Iglesias en
las que el ascetismo bajo varias
formas eremíticas (eremitas en el
desierto, en las cuevas, recluidos y
estilitas) y el monaquismo bajo
formas de vida comunitaria
desempeñan un papel de vital
importancia en el desarrollo del
pensamiento teológico y espiritual.

Quiero presentar este mundo a
través de la gran figura de Afraates,
conocido también con el
sobrenombre de "sabio", uno de los
personajes más importantes y, al
mismo tiempo, más enigmáticos del
cristianismo siríaco del siglo IV.

Originario de la región de Nínive-
Mosul, hoy en Irak, vivió en la
primera mitad del siglo IV. Tenemos
pocas noticias sobre su vida; en
cualquier caso, mantuvo relaciones
estrechas con los ambientes ascético-



monásticos de la Iglesia siríaca,
acerca de la cual nos transmitió
algunas noticias en su obra y a la
cual dedicó parte de su reflexión.
Según algunas fuentes, dirigió
incluso un monasterio y, por último,
fue consagrado obispo. Escribió
veintitrés discursos conocidos con el
nombre de Exposiciones o 
Demostraciones, en los que trató
diversos temas de vida cristiana,
como la fe, el amor, el ayuno, la
humildad, la oración, la misma vida
ascética, y también la relación entre
judaísmo y cristianismo, entre
Antiguo y Nuevo Testamento.
Escribió con un estilo sencillo, con
frases breves y con paralelismos a
veces contrastantes; sin embargo,
logró hacer una reflexión coherente,
con un desarrollo bien articulado de
los diversos temas que trató.

Afraates era originario de una
comunidad eclesial que se
encontraba en la frontera entre el



judaísmo y el cristianismo. Era una
comunidad muy unida a la Iglesia
madre de Jerusalén, y sus obispos
eran elegidos tradicionalmente de
entre los así llamados "familiares" de
Santiago, el "hermano del Señor" (cf. 
Mc 6,3), es decir, eran personas
unidas con vínculos de sangre y de fe
a la Iglesia jerosolimitana.

La lengua de Afraates era el siríaco;
por tanto, una lengua semítica como
el hebreo del Antiguo Testamento y
el arameo, hablado por Jesús mismo.
La comunidad eclesial en la que vivió
Afraates era una comunidad que
trataba de permanecer fiel a la
tradición judeocristiana, de la que se
sentía hija. Por eso, mantenía una
relación estrecha con el mundo judío
y con sus libros sagrados. Afraates,
significativamente, se definía a sí
mismo "discípulo de la sagrada
Escritura" del Antiguo y del Nuevo
Testamento (Exposición 22, 26), que
consideraba su única fuente de



inspiración, recurriendo a ella tan a
menudo que la convierte en el centro
de su reflexión.

Los temas que Afraates desarrolla en
sus Exposiciones son muy variados.
Fiel a la tradición siríaca, presenta a
menudo la salvación realizada por
Cristo como una curación y, por
consiguiente, presenta a Cristo
mismo como médico. En cambio,
considera el pecado como una
herida, que sólo la penitencia puede
sanar: "Un hombre que ha sido
herido en la batalla —decía Afraates
— no se avergüenza de ponerse en
manos de un médico sabio (...); del
mismo modo, quien ha sido herido
por Satanás no debe avergonzarse de
reconocer su culpa y alejarse de ella,
pidiendo la medicina de la
penitencia" (Exposición 7, 3).

Otro aspecto importante en la obra
de Afraates es su enseñanza sobre la
oración y, en especial, sobre Cristo



como maestro de oración. El
cristiano ora siguiendo la enseñanza
de Jesús y su ejemplo orante: "Así,
nuestro Salvador ha enseñado a orar,
diciendo: "Ora en lo secreto a Aquel
que está en lo secreto, pero ve todo";
y también: "Entra en tu aposento y
ora a tu Padre, que está allí, en lo
secreto; y tu Padre, que ve en lo
secreto, te recompensará. Entra en tu
aposento y ora a tu Padre, que está
en lo secreto, y tu Padre, que ve en lo
secreto, te recompensará" (Mt 6, 6)
(...). Lo que quiere mostrar nuestro
Salvador es que Dios conoce los
deseos y los pensamientos del
corazón" (Exposición 4, 10).

Para Afraates, la vida cristiana se
centra en la imitación de Cristo, en
tomar su yugo y seguirlo por el
camino del Evangelio. Una de las
virtudes más convenientes para el
discípulo de Cristo es la humildad.
No es un aspecto secundario en la
vida espiritual del cristiano: la



naturaleza del hombre es humilde, y
es Dios quien la eleva a su misma
gloria. La humildad —observa
Afraates— no es un valor negativo:
"Aunque la raíz del hombre está
plantada en la tierra, sus frutos
suben hasta el Señor de la
grandeza" (Exposición 9, 14). Si es
humilde, el cristiano, incluso en la
realidad terrena en la que vive,
puede entrar en relación con el
Señor: "El humilde es humilde, pero
su corazón se eleva a alturas
excelsas. Los ojos de su rostro
observan la tierra; y los ojos de su
mente, la altura excelsa" (Exposición
9, 2).

La visión que tiene Afraates del
hombre y de su realidad corporal es
muy positiva: el cuerpo humano,
siguiendo el ejemplo de Cristo
humilde, está llamado a la belleza, a
la alegría y a la luz: "Dios se acerca al
hombre que ama, y es justo amar la
humildad y permanecer en la



condición de humildad. Los humildes
son sencillos, pacientes, amados,
íntegros, rectos, expertos en el bien,
prudentes, serenos, sabios,
tranquilos, pacíficos,
misericordiosos, dispuestos a
convertirse, benévolos, profundos,
ponderados, agradables y
deseables" (Exposición 9, 14).

En Afraates la vida cristiana se
presenta a menudo con una clara
dimensión ascética y espiritual: la fe
es su base, su fundamento, pues
transforma al hombre en un templo
donde habita Cristo mismo. Así pues,
la fe hace posible una caridad
sincera, que se manifiesta en el amor
a Dios y al prójimo.

Otro aspecto importante en Afraates
es el ayuno, que interpretaba en
sentido amplio. Hablaba del ayuno
del alimento como una práctica
necesaria para ser caritativo y
virgen, del ayuno constituido por la



continencia con vistas a la santidad,
del ayuno de las palabras vanas o
detestables, del ayuno de la cólera,
del ayuno de la propiedad de los
bienes con vistas al ministerio, y del
ayuno del sueño para dedicarse a la
oración.

Queridos hermanos y hermanas,
para concluir, volvamos una vez más
a la enseñanza de Afraates sobre la
oración. Según este antiguo "sabio",
la oración se realiza cuando Cristo
habita en el corazón del cristiano, y
lo invita a un compromiso coherente
de caridad con el prójimo. En efecto,
escribe: "Consuela a los afligidos;
visita a los enfermos; sé solícito con
los pobres: esta es la oración. La
oración es buena, y sus obras son
hermosas. La oración es aceptada
cuando consuela al prójimo. La
oración es escuchada cuando en ella
se encuentra también el perdón de
las ofensas. La oración es fuerte



cuando está llena de la fuerza de
Dios" (Exposición 4, 14-16).

Con estas palabras, Afraates nos
invita a una oración que se convierte
en vida cristiana, en vida realizada,
en vida impregnada de fe, de
apertura a Dios y, así, de amor al
prójimo.

San Efrén el sirio

Miércoles 28 de noviembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Según una opinión común hoy, el
cristianismo sería una religión
europea, que habría exportado la
cultura de este continente a otros
países. Pero la realidad es mucho
más compleja, pues la raíz de la
religión cristiana se encuentra en el
Antiguo Testamento y, por tanto, en
Jerusalén y en el mundo semítico. El
cristianismo se alimenta siempre de
esta raíz del Antiguo Testamento. Su



expansión en los primeros siglos se
produjo tanto hacia occidente —
hacia el mundo greco-latino, donde
después inspiró la cultura europea—
como hacia oriente, hasta Persia y
hasta la India, contribuyendo así a
suscitar una cultura específica, en
lenguas semíticas, con una identidad
propia.

Para mostrar esta diversidad cultural
de la única fe cristiana de los inicios,
en la catequesis del miércoles pasado
hablé de un representante de este
otro cristianismo, Afraates el sabio
persa, casi desconocido para
nosotros. En esta misma línea
quisiera hablar hoy de san Efrén el
sirio, nacido en Nisibi en torno al año
306 en el seno de una familia
cristiana.

Fue el representante más importante
del cristianismo de lengua siríaca y
logró conciliar de modo único la
vocación de teólogo con la de poeta.



Se formó y creció junto a Santiago,
obispo de Nisibi (303-338), y
juntamente con él fundó la escuela
teológica de su ciudad. Ordenado
diácono, vivió intensamente la vida
de la comunidad local cristiana hasta
el año 363, cuando Nisibi cayó en
manos de los persas. Entonces san
Efrén emigró a Edesa, donde
prosiguió su actividad de predicador.
Murió en esta ciudad en el año 373,
al quedar contagiado mientras
atendía a los enfermos de peste.

No se sabe a ciencia cierta si era
monje, pero en todo caso es seguro
que fue diácono durante toda su
vida, abrazando la virginidad y la
pobreza. Así, en la especificidad de
su expresión cultural se puede
apreciar la identidad cristiana
común y fundamental: la fe, la
esperanza —una esperanza que
permite vivir pobre y casto en este
mundo, poniendo toda expectativa
en el Señor— y por último la caridad,



hasta la entrega de sí mismo para
atender a los enfermos de peste.

San Efrén nos ha dejando una gran
herencia teológica: su notable
producción puede reagruparse en
cuatro categorías: obras escritas en
prosa ordinaria (sus obras polémicas
o bien los comentarios bíblicos);
obras en prosa poética; homilías en
verso; y, por último, los himnos, sin
duda la obra más amplia de san
Efrén. Es un autor rico e interesante
en muchos aspectos, pero sobre todo
desde el punto de vista teológico.

Lo específico de su trabajo consiste
en que unió teología y poesía. Al
acercarnos a su doctrina, desde el
inicio debemos poner de relieve que
hace teología de forma poética. La
poesía le permite profundizar en la
reflexión teológica a través de
paradojas e imágenes. Al mismo
tiempo, su teología se convierte en
liturgia, en música: de hecho, era un



gran compositor, un músico.
Teología, reflexión sobre la fe, poesía,
canto y alabanza a Dios están unidos;
y precisamente por este carácter
litúrgico aparece con nitidez en la
teología de san Efrén la verdad
divina. En su búsqueda de Dios, al
hacer teología, sigue el camino de la
paradoja y del símbolo. Privilegia
sobre todo las imágenes
contrapuestas, pues le sirven para
subrayar el misterio de Dios.

Ahora no puedo referir muchas cosas
de él, en parte porque la poesía es
difícil de traducir; pero, para dar al
menos una idea de su teología
poética, quisiera citar partes de dos
himnos. Ante todo, también con
vistas al Adviento, ya próximo, os
propongo unas espléndidas imágenes
tomadas de los himnos "Sobre el
nacimiento de Cristo". Ante la Virgen,
con gran inspiración, san Efrén
manifiesta su admiración:



«El Señor vino a ella

para hacerse siervo.

El Verbo vino a ella

para callar en su seno.

El rayo vino a ella

para no hacer ruido.

El pastor vino a ella,

y nació el Cordero,

que llora dulcemente.

El seno de María

ha trastocado los papeles:

El que creó todas las cosas

las posee, pero en la pobreza.

El Altísimo vino a ella (María),

pero entró humildemente.



El esplendor vino a ella,

pero con vestido de humildad.

El que lo da todo

experimentó el hambre.

El que da de beber a todos

sufrió la sed.

El que todo lo reviste (de belleza)

salió desnudo de ella»

(Himno De Nativitate 11, 6-8).

Para expresar el misterio de Cristo,
san Efrén utiliza una gran variedad
de temas, de expresiones, de
imágenes. En uno de sus himnos, de
forma eficaz, relaciona a Adán (en el
paraíso) con Cristo (en la Eucaristía).

«Con la espada del querubín

se cerró el camino



del árbol de la vida.

Pero para los pueblos,

el Señor de este árbol

se ha entregado

él mismo como alimento,

como oblación (eucarística).

Los árboles del Edén

fueron dados

al primer Adán

para su alimento.

Por nosotros el jardinero

del Jardín, en persona,

se hizo alimento

para nuestras almas.

De hecho, todos salimos



del Paraíso junto con Adán,

que lo dejó a sus espaldas.

Ahora que abajo (en la cruz)

ha sido retirada la espada,

por la lanza podemos regresar»

(Himno 49, 9-11).

Para hablar de la Eucaristía, san
Efrén utiliza dos imágenes: las brasas
o el carbón ardiente, y la perla. El
tema de las brasas está tomado del
profeta Isaías (cf. Is 6,6). Es la imagen
del serafín, que toma las brasas con
las tenazas y roza simplemente los
labios del profeta para purificarlos;
el cristiano, por el contrario, toca y
consume las Brasas, es decir, a Cristo
mismo:

«En tu pan se esconde el Espíritu,

que no puede ser consumido;



en tu vino está el fuego,

que no se puede beber.

El Espíritu en tu pan,

el fuego en tu vino:

he aquí la maravilla

que acogen nuestros labios.

El serafín no podía

acercar sus dedos a las brasas,

que sólo pudieron rozar

los labios de Isaías;

ni los dedos las tocaron,

ni los labios las ingirieron;

pero a nosotros

el Señor nos ha concedido

ambas cosas.



El fuego descendió

con ira para destruir a los pecadores,

pero el fuego de la gracia desciende

sobre el pan y en él permanece.

En vez del fuego

que destruyó al hombre,

hemos comido el fuego en el pan

y hemos sido salvados»

(Himno De Fide 10, 8-10).

He aquí un último ejemplo de los
himnos de san Efrén, donde habla de
la perla como símbolo de la riqueza y
de la belleza de la fe:

«La puse (la perla),

hermanos míos,

en la palma de mi mano



a fin de contemplarla.

La observé por todos los lados:

tenía el mismo aspecto

por todas partes.

Así es la búsqueda

del Hijo, inescrutable,

pues toda ella es luz.

En su limpidez vi al Límpido,

al que no se opaca;

en su pureza,

vi un gran símbolo:

el cuerpo de nuestro Señor,

inmaculado.

En su indivisibilidad vi la Verdad,

que es indivisible»



(Himno Sobre la Perla 1, 2-3).

La figura de san Efrén sigue siendo
plenamente actual para la vida de las
diversas Iglesias cristianas. Lo
descubrimos en primer lugar como
teólogo, que, a partir de la sagrada
Escritura, reflexiona poéticamente
en el misterio de la redención del
hombre realizada por Cristo, Verbo
de Dios encarnado. Hace una
reflexión teológica expresada con
imágenes y símbolos tomados de la
naturaleza, de la vida cotidiana y de
la Biblia. San Efrén confiere a la
poesía y a los himnos para la Liturgia
un carácter didáctico y catequético;
se trata de himnos teológicos y, al
mismo tiempo, aptos para ser
recitados o para el canto litúrgico.
San Efrén se sirve de estos himnos
para difundir la doctrina de la Iglesia
con ocasión de las fiestas litúrgicas.
Con el paso del tiempo se han
convertido en un instrumento



catequético sumamente eficaz para
la comunidad cristiana.

Es importante la reflexión de san
Efrén sobre el tema de Dios creador:
en la creación no hay nada aislado, y
el mundo, al igual que la sagrada
Escritura, es una Biblia de Dios. Al
utilizar de modo erróneo su libertad,
el hombre trastoca el orden del
cosmos. Para san Efrén es
importante el papel de la mujer.
Siempre habla de ella con
sensibilidad y respeto: la habitación
de Jesús en el seno de María elevó al
máximo la dignidad de la mujer.
Para san Efrén, como no hay
Redención sin Jesús, tampoco hay
Encarnación sin María. Las
dimensiones divina y humana del
misterio de nuestra redención se
encuentran en los escritos de san
Efrén; de manera poética y con
imágenes tomadas
fundamentalmente de las Escrituras,
anticipa el fondo teológico y en cierto



sentido el mismo lenguaje de las
grandes definiciones cristológicas de
los Concilios del siglo V.

San Efrén, honrado por la tradición
cristiana con el título de "cítara del
Espíritu Santo", fue diácono de su
Iglesia durante toda la vida. Fue una
opción decisiva y emblemática: fue
diácono, es decir, servidor, tanto en
el ministerio litúrgico, como, de
modo más radical, en el amor a
Cristo, cantado por él de manera
inigualable, y, por último, en la
caridad con los hermanos, a quienes
introdujo con maestría excepcional
en el conocimiento de la Revelación
divina.

San Cromacio de Aquileya

Miércoles 5 de diciembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

En las últimas dos catequesis hicimos
una excursión por las Iglesias de



Oriente de lengua semítica,
meditando sobre Afraates el persa y
san Efrén el sirio; hoy volvemos al
mundo latino, al norte del Imperio
romano, con san Cromacio de
Aquileya. Este obispo desempeñó su
ministerio en la antigua Iglesia de
Aquileya, ferviente centro de vida
cristiana situado en la décima región
del Imperio romano, Venetia et
Histria.

En el año 388, cuando san Cromacio
subió a la cátedra episcopal de la
ciudad, la comunidad cristiana local
tenía ya una gloriosa historia de
fidelidad al Evangelio. Entre
mediados del siglo III y los primeros
años del IV, las persecuciones de
Decio, Valeriano y Diocleciano
habían cosechado gran número de
mártires. Además, la Iglesia de
Aquileya había tenido que afrontar,
al igual que las demás Iglesias de la
época, la amenaza de la herejía
arriana. El mismo san Atanasio,



heraldo de la ortodoxia de Nicea, a
quien los arrianos expulsaron al
destierro, encontró refugio durante
algún tiempo en Aquileya. Bajo la
guía de sus obispos, la comunidad
cristiana resistió a las insidias de la
herejía y reforzó su adhesión a la fe
católica.

En septiembre del año 381 Aquileya
fue sede de un sínodo, en el que se
reunieron unos 35 obispos de las
costas de África, del valle del Ródano
y de toda la décima región. El sínodo
pretendía acabar con los últimos
residuos de arrianismo en Occidente.
En el concilio participó también el
presbítero Cromacio, como perito del
obispo de Aquileya, Valeriano
(370/1-387/8). Los años en torno al
sínodo del año 381 representan la
"edad de oro" de la comunidad de
Aquileya. San Jerónimo, que había
nacido en Dalmacia, y Rufino de
Concordia hablan con nostalgia de su
permanencia en Aquileya (370-373),



en aquella especie de cenáculo
teológico que san Jerónimo no duda
en definir tamquam chorus
beatorum, "como un coro de
bienaventurados" (Crónica: PL XXVII,
697-698). En ese cenáculo, que en
ciertos aspectos recuerda las
experiencias comunitarias guiadas
por san Eusebio de Vercelli y san
Agustín, se formaron las
personalidades más notables de las
Iglesias del alto Adriático.

Pero san Cromacio, ya en su familia,
había aprendido a conocer y a amar
a Cristo. Nos habla de ello, con
palabras llenas de admiración, el
mismo san Jerónimo, que compara a
la madre de san Cromacio con la
profetisa Ana, a sus dos hermanas
con las vírgenes prudentes de la
parábola evangélica, y a san
Cromacio mismo y a su hermano
Eusebio con el joven Samuel (cf. Ep
VII:PL XXII, 341). San Jerónimo
escribe también: "El beato Cromacio



y el santo Eusebio eran hermanos
tanto por el vínculo de sangre como
por la identidad de los ideales" (Ep
VIII: PL XXII, 342).

San Cromacio nació en Aquileya
hacia el año 345. Fue ordenado
diácono y después presbítero; por
último, fue elegido pastor de aquella
Iglesia (año 388). Tras recibir la
consagración episcopal de manos del
obispo san Ambrosio, se dedicó con
valentía y energía a una ingente
tarea por la extensión del territorio
encomendado a su solicitud pastoral.
En efecto, la jurisdicción eclesiástica
de Aquileya se extendía desde los
territorios actuales de Suiza, Baviera,
Austria y Eslovenia, hasta Hungría.

Un episodio de la vida de san Juan
Crisóstomo nos permite hacernos
una idea de cuán conocido y
estimado era san Cromacio en la
Iglesia de su tiempo. Cuando el
obispo de Constantinopla fue



desterrado de su sede, escribió tres
cartas a quienes consideraba los
obispos más importantes de
Occidente, para obtener su apoyo
ante los emperadores: una carta la
escribió al Obispo de Roma; la
segunda, al Obispo de Milán; y la
tercera, al obispo de Aquileya, es
decir, a san Cromacio (Ep CLV: PG
LII, 702). También para él eran
tiempos difíciles a causa de la
precaria situación política. Con toda
probabilidad san Cromacio murió en
el exilio, en Grado, mientras trataba
de escapar de los saqueos de los
bárbaros, en el mismo año 407 en el
que también falleció san Juan
Crisóstomo.

Por prestigio e importancia, Aquileya
era la cuarta ciudad de la península
italiana, y la novena del Imperio
romano; también por este motivo
llamaba la atención de los godos y de
los hunos. Además de causar graves
lutos y destrucción, las invasiones de



estos pueblos pusieron en peligro la
transmisión de las obras de los
Padres conservadas en la biblioteca
episcopal, rica en códices. También
los escritos de san Cromacio se
dispersaron y con frecuencia fueron
atribuidos a otros autores: a san Juan
Crisóstomo (en parte, a causa de que
los dos nombres comenzaban igual:
"Chromatius" y "Chrysostomus"); o a
san Ambrosio y a san Agustín; e
incluso a san Jerónimo, a quien san
Cromacio había ayudado mucho en
la revisión del texto y en la
traducción latina de la Biblia. El
redescubrimiento de gran parte de la
obra de san Cromacio se debe a
afortunadas vicisitudes, que sólo en
los años recientes han permitido
reconstruir un corpus de escritos
bastante consistente: más de
cuarenta sermones, de los cuales una
decena en fragmentos, además de
unos sesenta tratados de comentario
al Evangelio de san Mateo.



San Cromacio fue un sabio maestro y
celoso pastor. Su primer y principal
compromiso fue el de ponerse a la
escucha de la Palabra para poder
convertirse en su heraldo: en su
enseñanza siempre toma como punto
de partida la palabra de Dios y a ella
regresa siempre. Entre sus temas
preferidos se encuentran, ante todo,
el misterio de la Trinidad, que
contempla en su revelación a través
de la historia de la salvación; luego,
el delEspíritu Santo: san Cromacio
recuerda constantemente a los fieles
la presencia y la acción de la tercera
Persona de la santísima Trinidad en
la vida de la Iglesia. Pero el santo
obispo afronta con particular
insistencia el misterio de Cristo. El
Verbo encarnado es verdadero Dios y
verdadero hombre: ha asumido
integralmente la humanidad para
entregarle como don su propia
divinidad. Estas verdades, repetidas
con insistencia, en parte en clave
antiarriana, llevarían, unos



cincuenta años después, a la
definición del concilio de Calcedonia.

Al subrayar intensamente la
naturaleza humana de Cristo, san
Cromacio se siente impulsado a
hablar de la Virgen María. Su
doctrina mariológica es tersa y
precisa. Le debemos algunas
descripciones sugerentes de la
Virgen santísima: María es la "virgen
evangélica capaz de acoger a Dios";
es la "oveja inmaculada e inviolada"
que engendró al "cordero cubierto de
púrpura" (cf. Sermo XXIII, 3: Scrittori
dell'area santambrosiana 3/1, p. 134).

El Obispo de Aquileya pone a
menudo a la Virgen en relación con
la Iglesia: ambas son "vírgenes" y
"madres". La eclesiología de san
Cromacio se desarrolla sobre todo en
el comentario a san Mateo. He aquí
algunos de sus conceptos más
frecuentes: la Iglesia es única, nació
de la sangre de Cristo; es un vestido



precioso tejido por el Espíritu Santo;
la Iglesia está donde se anuncia que
Cristo nació de la Virgen, donde
florece la fraternidad y la concordia.
Una imagen que gustaba
particularmente a san Cromacio es la
de la barca en el mar durante la
tempestad —y, como hemos visto,
vivió en una época de tempestades—:
"No cabe duda", afirma el santo
obispo, "que esta barca representa a
la Iglesia" (cf. Tract. XLII, 5: Scrittori
dell'area santambrosiana 3/2, p. 260).

Como celoso pastor, san Cromacio
sabe hablar a su gente con un
lenguaje fresco, colorido e incisivo.
Aunque conoce perfectamente el
estilo latino clásico, prefiere recurrir
al lenguaje popular, rico en imágenes
fácilmente comprensibles. Así, por
ejemplo, tomando pie del mar,
compara la pesca natural de peces
que, sacados a la orilla, mueren, con
la predicación evangélica, gracias a
la cual los hombres son salvados de



las aguas enfangadas de la muerte, e
introducidos en la verdadera vida
(cf. Tract. XVI, 3: Scrittori dell'area
santambrosiana 3/2, p. 106). Desde la
perspectiva del buen pastor, en un
período borrascoso como el suyo,
azotado por los saqueos de los
bárbaros, sabe ponerse siempre al
lado de los fieles para confortarlos y
para infundirles confianza en Dios,
que nunca abandona a sus hijos.

Por último, como conclusión de estas
reflexiones, recogemos una
exhortación de san Cromacio que
sigue siendo válida hoy:
«Invoquemos al Señor con todo el
corazón y con toda la fe —
recomienda el Obispo de Aquileya en
un Sermón—; pidámosle que nos
libre de toda incursión de los
enemigos, de todo temor de los
adversarios. Que no tenga en cuenta
nuestros méritos, sino su
misericordia, él que en el pasado se
dignó librar también a los hijos de



Israel no por sus méritos, sino por su
misericordia. Que nos proteja con su
acostumbrado amor misericordioso,
y que realice en nosotros lo que dijo
el santo Moisés a los hijos de Israel:
"El Señor combatirá en vuestra
defensa y vosotros estaréis en
silencio". Es él quien combate y es él
quien obtiene la victoria. (...) Y para
que se digne hacerlo, debemos orar
lo más posible. Él mismo dice por
labios del profeta: "Invócame en el
día de la tribulación; yo te libraré y
tú me glorificarás"» (Sermo XVI, 4: 
Scrittori dell'area santambrosiana
3/1, pp. 100-102).

Así, precisamente al inicio del tiempo
de Adviento, san Cromacio nos
recuerda que el Adviento es tiempo
de oración, en el que es necesario
entrar en contacto con Dios. Dios nos
conoce, me conoce, conoce a cada
uno, me ama, no me abandona.
Sigamos adelante con esta confianza
en el tiempo litúrgico recién iniciado.



San Paulino de Nola

Miércoles 12 de diciembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

El Padre de la Iglesia en el que
centramos nuestra atención hoy es
san Paulino de Nola. Contemporáneo
de san Agustín, con quien estuvo
unido por una profunda amistad, san
Paulino ejerció su ministerio en
Campania, en Nola, donde fue monje
y luego presbítero y obispo. Ahora
bien, era originario de Aquitania, en
el sur de Francia, y precisamente de
Burdeos, donde nació en el seno de
una familia de la alta sociedad. Allí
recibió una fina educación literaria,
teniendo por maestro al poeta
Ausonio. Se alejó de su tierra en una
primera ocasión para seguir su
precoz carrera política: siendo joven,
llegó a ser gobernador de Campania.
En este cargo público destacó por su
sabiduría y mansedumbre. Fue



durante este período cuando la
gracia hizo germinar en su corazón
la semilla de la conversión. Lo que lo
impulsó a ello fue la fe sencilla e
intensa con la que el pueblo
veneraba la tumba de un santo, el
mártir Félix, en el santuario de la
actual Cimitile. Como responsable de
la administración pública, san
Paulino se interesó por este
santuario e hizo construir un
hospicio para los pobres y una
carretera para hacer más fácil el
acceso de los numerosos peregrinos.

Mientras se dedicaba a construir la
ciudad terrena, descubría el camino
hacia la ciudad celestial. El
encuentro con Cristo fue el punto de
llegada después de un camino arduo,
lleno de pruebas. Algunas
circunstancias dolorosas,
comenzando por la pérdida del favor
de la autoridad política, le hicieron
experimentar la caducidad de las
cosas. Tras llegar a la fe, escribió: "El



hombre sin Cristo es polvo y
sombra" (Poesía X, 289). Tratando de
iluminar el sentido de la existencia,
se trasladó a Milán para aprender de
san Ambrosio. Después completó la
formación cristiana en su tierra
natal, donde recibió el bautismo de
manos del obispo Delfino, de
Burdeos. En su camino de fe se sitúa
también el matrimonio. Se casó con
Teresa, una mujer noble de
Barcelona, con la que tuvo un hijo.
Hubiera seguido siendo un buen
laico cristiano, si la muerte del niño a
los pocos días no lo hubiera sacudido
interiormente, mostrándole que Dios
tenía otro plan para su vida. Se sintió
llamado a entregarse a Cristo en una
rigurosa vida ascética.

Totalmente de acuerdo con su esposa
Teresa, vendió sus bienes para
ayudar a los pobres; ambos dejaron
Aquitania y se fueron a vivir a Nola,
junto a la basílica del protector san
Félix, en casta fraternidad, según una



forma de vida a la que se unieron
también otros. El ritmo comunitario
era típicamente monástico, pero san
Paulino, que había sido ordenado
presbítero en Barcelona, ejercía
también el ministerio sacerdotal en
favor de los peregrinos. Esto le
granjeó la simpatía y la confianza de
la comunidad cristiana que, al morir
el obispo, hacia el año 409, lo eligió a
él como sucesor en la cátedra de
Nola.

Su actividad pastoral se intensificó,
caracterizándose por una solicitud
especial en favor de los pobres. Dejó
la imagen de un auténtico pastor de
la caridad, como lo describió san
Gregorio Magno en el capítulo III de
sus Diálogos, en el que presenta a san
Paulino en el heroico gesto de
ofrecerse como prisionero en lugar
del hijo de una viuda. Desde el punto
de vista histórico, se discute la
veracidad del episodio, pero queda la
figura de un obispo de gran corazón,



que supo estar junto a su pueblo en
las tristes contingencias de las
invasiones bárbaras.

La conversión de san Paulino
impresionó a sus contemporáneos.
Su maestro Ausonio, poeta pagano, se
sintió "traicionado", y le dirigió
palabras duras, reprochándole el
"desprecio", considerado irrazonable,
de los bienes materiales, y la
renuncia a su vocación literaria. San
Paulino replicó que su generosidad
con los pobres no significaba
desprecio de los bienes terrenales,
sino una valorización para el fin más
elevado: la caridad.

Por lo que se refiere a sus vocación
literaria, san Paulino no había
renunciado a su talento poético, que
seguiría cultivando, sino a las
fórmulas poéticas inspiradas en la
mitología y en los ideales paganos.
Una nueva estética regía ya su
sensibilidad: era la belleza del Dios



encarnado, crucificado y resucitado,
de quien ahora se había convertido
en trovador. En realidad, no había
renunciado a la poesía, sino que
ahora buscaba su inspiración en el
Evangelio, como dice en este verso:
"Para mí el único arte es la fe; y
Cristo, mi poesía" ("At nobis ars una
fides, et musica Christus": Poesía XX,
32).

Sus poesías son cantos de fe y de
amor, en los que la historia diaria de
los pequeños y grandes
acontecimientos se ve como historia
de salvación, como historia de Dios
con nosotros. Muchas de estas
composiciones, las así llamadas
"Poesías de Navidad", están
relacionadas con la fiesta anual del
mártir san Félix, a quien había
escogido como patrono celestial.
Recordando a san Félix, quería
glorificar a Cristo mismo, convencido
de que la intercesión del santo le
había alcanzado la gracia de la



conversión: "Por tu luz, con gozo, he
amado a Cristo" (Poesía XXI, 373).
Expresó este mismo concepto
ampliando el espacio del santuario
con una nueva basílica, que mandó
decorar de manera que las pinturas,
ilustradas con oportunas
explicaciones, se convirtieran para
los peregrinos en una catequesis
visual. En una poesía, dedicada a
otro gran catequista, san Niceto de
Remesiana, mientras lo acompañaba
en una visita a sus basílicas,
explicaba así su proyecto: "Ahora
quiero que contemples la larga serie
de pinturas de las paredes de los
pórticos... Nos ha parecido útil
representar con la pintura temas
sagrados en toda la casa de san Félix,
con la esperanza de que, al ver estas
imágenes, la figura dibujada suscite
el interés de las mentes asombradas
de los campesinos" (Poesía XXVII, vv.
511.580-583). Todavía hoy se pueden
admirar los vestigios de esas obras,
que convierten al santo de Nola en



una de las figuras de referencia de la
arqueología cristiana.

En el cenobio de Cimitile la vida
transcurría en pobreza y en oración,
totalmente sumergida en la lectio
divina. La Escritura leída, meditada y
asimilada, era la luz a través de la
cual el santo de Nola escrutaba su
alma en su búsqueda de la
perfección. A quienes se sorprendían
por su decisión de abandonar los
bienes materiales, les recordaba que
ese gesto, en realidad, no
representaba una plena conversión:
"Abandonar o vender los bienes
temporales que se poseen en este
mundo no significa la culminación,
sino sólo el inicio de la carrera en el
estadio; no es, por así decir, la meta,
sino sólo la salida. El atleta no gana
cuando se despoja de la ropa, pues
deja los vestidos para comenzar a
luchar. Sólo recibe la corona de
vencedor después de haber



combatido como se debe" (cf. Carta
XXIV, 7 a Sulpicio Severo).

Además de la ascesis y la palabra de
Dios, la caridad: en la comunidad
monástica los pobres se sentían en su
casa. San Paulino no se limitaba a
darles limosna: los acogía como si
fueran Cristo mismo. Les había
reservado un sector del monasterio;
al obrar así, no tenía la impresión de
dar, sino de recibir, en el
intercambio de dones entre la
acogida brindada y la gratitud hecha
oración de aquellos a quienes
ayudaba. A los pobres los llamaba
sus "dueños" (cf. Carta XIII, 11 a
Pammaquio) y, constatando que se
alojaban en el piso inferior, solía
decir que su oración constituía el
fundamento de su casa (cf. Poesía
XXI, 393-394).

San Paulino no escribió tratados de
teología, pero sus poesías y su denso
epistolario están llenos de una



teología vivida, penetrada por la
palabra de Dios, escrutada
constantemente como luz para la
vida. En particular, destaca en ella el
sentido de la Iglesia como misterio de
unidad. Vivía la comunión sobre
todo a través de una profunda
experiencia de la amistad espiritual.
En este sentido, san Paulino fue un
verdadero maestro, haciendo de su
vida una encrucijada de espíritus
elegidos: san Martín de Tours, san
Jerónimo, san Ambrosio, san Agustín,
Delfín de Burdeos, Niceto de
Remesiana, Vitricio de Ruán, Rufino
de Aquileya, Pammaquio, Sulpicio
Severo y muchos más, unos más
conocidos y otros menos.

En este clima surgieron las intensas
páginas que dirigió a san Agustín.
Independientemente del contenido
de cada una de esas cartas,
impresiona el entusiasmo con el que
el santo de Nola canta la amistad
misma, como manifestación del



único cuerpo de Cristo animado por
el Espíritu Santo. He aquí un
significativo pasaje de los inicios de
la correspondencia entre los dos
amigos: "No es de sorprender que, a
pesar de la lejanía, estemos unidos y
de que sin habernos conocido nos
conocemos, pues somos miembros de
un solo cuerpo, tenemos una sola
cabeza, hemos quedado inundados
por una única gracia, vivimos de un
solo pan, avanzamos por el mismo
camino y vivimos en la misma
casa" (Carta 6, 2).

Como puede verse, se trata de una
bellísima descripción de lo que
significa ser cristianos, ser cuerpo de
Cristo, vivir en la comunión de la
Iglesia. La teología de nuestro tiempo
ha encontrado precisamente en el
concepto de comunión la clave para
enfocar el misterio de la Iglesia. El
testimonio de san Paulino de Nola
nos ayuda a experimentar la Iglesia
tal como nos la presenta el concilio



Vaticano II: como sacramento de la
íntima unión con Dios y, así, de la
unidad de todos nosotros, y por
último de todo el género humano (cf. 
Lumen gentium, 1). Desde esta
perspectiva os deseo a todos un feliz
tiempo de Adviento

San Agustín. 1 - La vida

Queridos hermanos y hermanas:

Después de las grandes festividades
navideñas, quiero volver a las
meditaciones sobre los Padres de la
Iglesia y hablar hoy del Padre más
grande de la Iglesia latina, san
Agustín: hombre de pasión y de fe, de
altísima inteligencia y de incansable
solicitud pastoral. Este gran santo y
doctor de la Iglesia a menudo es
conocido, al menos de fama, incluso
por quienes ignoran el cristianismo o
no tienen familiaridad con él, porque
dejó una huella profundísima en la



vida cultural de Occidente y de todo
el mundo.

Por su singular relevancia, san
Agustín ejerció una influencia
enorme y podría afirmarse, por una
parte, que todos los caminos de la
literatura latina cristiana llevan a
Hipona (hoy Anaba, en la costa de
Argelia), lugar donde era obispo; y,
por otra, que de esta ciudad del
África romana, de la que san Agustín
fue obispo desde el año 395 hasta su
muerte, en el año 430, parten
muchas otras sendas del cristianismo
sucesivo y de la misma cultura
occidental.

Pocas veces una civilización ha
encontrado un espíritu tan grande,
capaz de acoger sus valores y de
exaltar su riqueza intrínseca,
inventando ideas y formas de las que
se alimentarían las generaciones
posteriores, como subrayó también
Pablo VI: «Se puede afirmar que todo



el pensamiento de la antigüedad
confluye en su obra y que de ella
derivan corrientes de pensamiento
que empapan toda la tradición
doctrinal de los siglos
posteriores» (AAS, 62, 1970, p. 426: 
L'Osservatore Romano, edición en
lengua española, 31 de mayo de 1970,
p. 10).

San Agustín es, además, el Padre de
la Iglesia que ha dejado el mayor
número de obras. Su biógrafo,
Posidio, dice: parecía imposible que
un hombre pudiera escribir tanto
durante su vida. En un próximo
encuentro hablaremos de estas
diversas obras. Hoy nuestra atención
se centrará en su vida, que puede
reconstruirse a través de sus escritos,
y en particular de las Confesiones, su
extraordinaria autobiografía
espiritual, escrita para alabanza de
Dios, que es su obra más famosa. Las 
Confesiones, precisamente por su
atención a la interioridad y a la



psicología, constituyen un modelo
único en la literatura occidental, y no
sólo occidental, incluida la no
religiosa, hasta la modernidad. Esta
atención a la vida espiritual, al
misterio del yo, al misterio de Dios
que se esconde en el yo, es algo
extraordinario, sin precedentes, y
permanece para siempre, por decirlo
así, como una "cumbre" espiritual.

Pero, volvamos a su vida. San
Agustín nació en Tagaste, en la
provincia de Numidia, en el África
romana, el 13 de noviembre del año
354. Era hijo de Patricio, un pagano
que después fue catecúmeno, y de
Mónica, cristiana fervorosa. Esta
mujer apasionada, venerada como
santa, ejerció en su hijo una enorme
influencia y lo educó en la fe
cristiana. San Agustín había recibido
también la sal, como signo de la
acogida en el catecumenado. Y
siempre quedó fascinado por la
figura de Jesucristo; más aún, dice



que siempre amó a Jesús, pero que se
alejó cada vez más de la fe eclesial,
de la práctica eclesial, como sucede
también hoy a muchos jóvenes.

San Agustín tenía también un
hermano, Navigio, y una hermana,
cuyo nombre desconocemos, la cual,
tras quedar viuda, fue superiora de
un monasterio femenino. El
muchacho, de agudísima
inteligencia, recibió una buena
educación, aunque no siempre fue
un estudiante ejemplar. En cualquier
caso, estudió bien la gramática,
primero en su ciudad natal y después
en Madaura y, a partir del año 370,
retórica en Cartago, capital del África
romana: llegó a dominar
perfectamente el latín, pero no
alcanzó el mismo dominio en griego,
ni aprendió el púnico, la lengua de
sus paisanos.

Precisamente en Cartago san Agustín
leyó por primera vez el Hortensius,



obra de Cicerón que después se
perdió y que se sitúa en el inicio de
su camino hacia la conversión. Ese
texto ciceroniano despertó en él el
amor por la sabiduría, como
escribirá, siendo ya obispo, en las 
Confesiones: «Aquel libro cambió mis
aficiones» hasta el punto de que «de
repente me pareció vil toda vana
esperanza, y con increíble ardor de
corazón deseaba la inmortalidad de
la sabiduría» (III, 4, 7).

Pero, dado que estaba convencido de
que sin Jesús no puede decirse que se
ha encontrado efectivamente la
verdad, y dado que en ese libro
apasionante faltaba ese nombre, al
acabar de leerlo comenzó a leer la
Escritura, la Biblia. Pero quedó
decepcionado, no sólo porque el
estilo latino de la traducción de la
sagrada Escritura era deficiente, sino
también porque el mismo contenido
no le pareció satisfactorio. En las
narraciones de la Escritura sobre



guerras y otras vicisitudes humanas
no encontraba la altura de la
filosofía, el esplendor de la búsqueda
de la verdad, propio de la filosofía.
Sin embargo, no quería vivir sin
Dios; buscaba una religión que
respondiera a su deseo de verdad y
también a su deseo de acercarse a
Jesús.

De esta manera, cayó en la red de los
maniqueos, que se presentaban
como cristianos y prometían una
religión totalmente racional.
Afirmaban que el mundo se divide
en dos principios: el bien y el mal.
Así se explicaría toda la complejidad
de la historia humana. También la
moral dualista atraía a san Agustín,
pues implicaba una moral muy
elevada para los elegidos; quienes,
como él, se adherían a esa moral
podían llevar una vida mucho más
adecuada a la situación de la época,
especialmente los jóvenes.



Por tanto, se hizo maniqueo,
convencido en ese momento de que
había encontrado la síntesis entre
racionalidad, búsqueda de la verdad
y amor a Jesucristo. Y sacó también
una ventaja concreta para su vida: la
adhesión a los maniqueos abría
fáciles perspectivas de carrera.
Adherirse a esa religión, que contaba
con muchas personalidades
influyentes, le permitía seguir su
relación con una mujer y progresar
en su carrera. De esa mujer tuvo un
hijo, Adeodato, al que quería mucho,
muy inteligente, que después estaría
presente en su preparación para el
bautismo junto al lago de Como,
participando en los Diálogos que san
Agustín nos dejó. Por desgracia, el
muchacho falleció prematuramente.

Cuando tenía alrededor de veinte
años, fue profesor de gramática en su
ciudad natal, pero pronto regresó a
Cartago, donde se convirtió en un
brillante y famoso maestro de



retórica. Con el paso del tiempo, sin
embargo, comenzó a alejarse de la fe
de los maniqueos, que le
decepcionaron precisamente desde
el punto de vista intelectual, pues
eran incapaces de resolver sus
dudas; se trasladó a Roma y después
a Milán, donde residía entonces la
corte imperial y donde había
obtenido un puesto de prestigio, por
recomendación del prefecto de
Roma, el pagano Simaco, que era
hostil al obispo de Milán, san
Ambrosio.

En Milán, san Agustín adquirió la
costumbre de escuchar, al inicio con
el fin de enriquecer su bagaje
retórico, las bellísimas predicaciones
del obispo san Ambrosio, que había
sido representante del emperador
para el norte de Italia. El retórico
africano quedó fascinado por la
palabra del gran prelado milanés; y
no sólo por su retórica. Sobre todo el



contenido fue tocando cada vez más
su corazón.

El gran problema del Antiguo
Testamento, de la falta de belleza
retórica y de altura filosófica, se
resolvió con las predicaciones de san
Ambrosio, gracias a la interpretación
tipológica del Antiguo Testamento:
san Agustín comprendió que todo el
Antiguo Testamento es un camino
hacia Jesucristo. De este modo,
encontró la clave para comprender
la belleza, la profundidad, incluso
filosófica, del Antiguo Testamento; y
comprendió toda la unidad del
misterio de Cristo en la historia, así
como la síntesis entre filosofía,
racionalidad y fe en el Logos, en
Cristo, Verbo eterno, que se hizo
carne.

Pronto san Agustín se dio cuenta de
que la interpretación alegórica de la
Escritura y la filosofía neoplatónica
del obispo de Milán le permitían



resolver las dificultades intelectuales
que, cuando era más joven, en su
primer contacto con los textos
bíblicos, le habían parecido
insuperables.

Así, tras la lectura de los escritos de
los filósofos, san Agustín se dedicó a
hacer una nueva lectura de la
Escritura y sobre todo de las cartas
de san Pablo. Por tanto, la conversión
al cristianismo, el 15 de agosto del
año 386, llegó al final de un largo y
agitado camino interior, del que
hablaremos en otra catequesis. Se
trasladó al campo, al norte de Milán,
junto al lago de Como, con su madre
Mónica, su hijo Adeodato y un
pequeño grupo de amigos, para
prepararse al bautismo. Así, a los 32
años, san Agustín fue bautizado por
san Ambrosio el 24 de abril del año
387, durante la Vigilia pascual, en la
catedral de Milán.



Después del bautismo, san Agustín
decidió regresar a África con sus
amigos, con la idea de llevar vida en
común, al estilo monástico, al
servicio de Dios. Pero en Ostia,
mientras esperaba para embarcarse,
su madre repentinamente se
enfermó y poco más tarde murió,
destrozando el corazón de su hijo.

Tras regresar finalmente a su patria,
el convertido se estableció en Hipona
para fundar allí un monasterio. En
esa ciudad de la costa africana, a
pesar de resistirse, fue ordenado
presbítero en el año 391 y comenzó
con algunos compañeros la vida
monástica en la que pensaba desde
hacía bastante tiempo, repartiendo
su tiempo entre la oración, el estudio
y la predicación. Quería dedicarse
sólo al servicio de la verdad; no se
sentía llamado a la vida pastoral,
pero después comprendió que la
llamada de Dios significaba ser
pastor entre los demás y así



ofrecerles el don de la verdad. En
Hipona, cuatro años después, en el
año 395, fue consagrado obispo.

Al seguir profundizando en el
estudio de las Escrituras y de los
textos de la tradición cristiana, san
Agustín se convirtió en un obispo
ejemplar por su incansable
compromiso pastoral: predicaba
varias veces a la semana a sus fieles,
ayudaba a los pobres y a los
huérfanos, cuidaba la formación del
clero y la organización de
monasterios femeninos y
masculinos.

En poco tiempo, el antiguo retórico
se convirtió en uno de los exponentes
más importantes del cristianismo de
esa época: muy activo en el gobierno
de su diócesis, también con notables
implicaciones civiles, en sus más de
35 años de episcopado, el obispo de
Hipona influyó notablemente en la
dirección de la Iglesia católica del



África romana y, más en general, en
el cristianismo de su tiempo,
afrontando tendencias religiosas y
herejías tenaces y disgregadoras,
como el maniqueísmo, el donatismo
y el pelagianismo, que ponían en
peligro la fe cristiana en el Dios
único y rico en misericordia.

Y san Agustín se encomendó a Dios
cada día, hasta el final de su vida:
afectado por la fiebre mientras la
ciudad de Hipona se encontraba
asediada desde hacía casi tres meses
por los vándalos invasores, como
cuenta su amigo Posidio en la Vita
Augustini, el obispo pidió que le
transcribieran con letras grandes los
salmos penitenciales "y pidió que
colgaran las hojas en la pared de
enfrente, de manera que desde la
cama, durante su enfermedad, los
podía ver y leer, y lloraba
intensamente sin interrupción" (31,
2). Así pasaron los últimos días de la
vida de san Agustín, que falleció el 28



de agosto del año 430, sin haber
cumplido los 76 años. A sus obras, a
su mensaje y a su experiencia
interior dedicaremos los próximos
encuentros.

San Agustín. 2 - Los últimos
años y la muerte

Miércoles 16 de enero de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

Hoy, al igual que el miércoles pasado,
quiero hablar del gran obispo de
Hipona, san Agustín. Cuatro años
antes de morir, quiso nombrar a su
sucesor. Por eso, el 26 de septiembre
del año 426, reunió al pueblo en la
basílica de la Paz, en Hipona, para
presentar a los fieles a quien había
designado para esa misión. Dijo: «En
esta vida todos somos mortales, pero
para cada persona el último día de
esta vida es siempre incierto. Sin
embargo, en la infancia se espera



llegar a la adolescencia; en la
adolescencia, a la juventud; en la
juventud, a la edad adulta; en la edad
adulta, a la edad madura; en la edad
madura, a la vejez. Nadie está seguro
de que llegará, pero lo espera. La
vejez, por el contrario, no tiene ante
sí otro período en el que poder
esperar; su misma duración es
incierta... Yo, por voluntad de Dios,
llegué a esta ciudad en el vigor de mi
vida; pero ahora mi juventud ha
pasado y ya soy viejo» (Ep. 213, 1).

En ese momento, san Agustín dio el
nombre de su sucesor designado, el
sacerdote Heraclio. La asamblea
estalló en un aplauso de aprobación
repitiendo veintitrés veces: «¡Demos
gracias a Dios! ¡Alabemos a Cristo!».
Con otras aclamaciones, los fieles
aprobaron, además, lo que después
dijo san Agustín sobre sus propósitos
para su futuro: quería dedicar los
años que le quedaban a un estudio



más intenso de las sagradas
Escrituras (cf. Ep. 213, 6).

De hecho, en los cuatro años
siguientes llevó a cabo una
extraordinaria actividad intelectual:
escribió obras importantes,
emprendió otras no menos
relevantes, mantuvo debates
públicos con los herejes —siempre
buscaba el diálogo—, promovió la
paz en las provincias africanas
amenazadas por las tribus bárbaras
del sur.

En este sentido escribió al conde
Darío, que había ido a África para
tratar de solucionar la disputa entre
el conde Bonifacio y la corte
imperial, de la que se estaban
aprovechando las tribus de los moros
para sus correrías: «Acabar con la
guerra mediante la palabra, y buscar
o mantener la paz con la paz y no
con la guerra, es un título de gloria
mucho mayor que matar a los



hombres con la espada. Ciertamente,
incluso quienes combaten, si son
buenos, buscan sin duda la paz, pero
a costa de derramar sangre. Tú, por
el contrario, has sido enviado
precisamente para impedir que haya
derramamiento de sangre» (Ep. 229,
2).

Por desgracia, la esperanza de una
pacificación de los territorios
africanos quedó defraudada: en
mayo del año 429 los vándalos,
invitados a África como venganza
por el mismo Bonifacio, pasaron el
estrecho de Gibraltar y penetraron
en Mauritania. La invasión se
extendió rápidamente por las otras
ricas provincias africanas. En mayo o
junio del año 430, «los destructores
del imperio romano», como califica
Posidio a esos bárbaros (Vida, 30, 1),
ya rodeaban Hipona, asediándola.

En la ciudad se había refugiado
también Bonifacio, el cual,



habiéndose reconciliado demasiado
tarde con la corte, trataba en vano de
bloquear el paso a los invasores. El
biógrafo Posidio describe el dolor de
san Agustín: «Las lágrimas eran, más
que de costumbre, su pan día y
noche y, habiendo llegado ya al final
de su vida, vivía su vejez en la
amargura y en el luto más que los
demás» (Vida, 28, 6). Y explica: «Ese
hombre de Dios veía las matanzas y
las destrucciones de las ciudades; las
casas destruidas en los campos y a
los habitantes asesinados por los
enemigos o desplazados; las iglesias
sin sacerdotes y ministros; las
vírgenes consagradas y los religiosos
dispersos por doquier; entre ellos,
algunos habían desfallecido en las
torturas, otros habían sido
asesinados con la espada, otros
habían sido hechos prisioneros,
perdida la integridad del alma y del
cuerpo e incluso la fe, reducidos a
una dolorosa y larga esclavitud por
los enemigos» (ib., 28, 8).



Aunque era anciano y estaba
cansado, san Agustín permaneció en
la brecha, confortándose a sí mismo
y a los demás con la oración y con la
meditación de los misteriosos
designios de la Providencia. Al
respecto, hablaba de la "vejez del
mundo" —y en realidad ese mundo
romano era viejo—; hablaba de esta
vejez como lo había hecho ya
algunos años antes para consolar a
los refugiados procedentes de Italia,
cuando en el año 410 los godos de
Alarico invadieron la ciudad de
Roma.

En la vejez —decía— abundan los
achaques: tos, catarro, legañas,
ansiedad, agotamiento. Pero si el
mundo envejece, Cristo es siempre
joven. Por eso, hacía la invitación:
«No rechaces rejuvenecer con Cristo,
incluso en un mundo envejecido. Él
te dice: "No temas, tu juventud se
renovará como la del águila"» (cf. 
Serm. 81, 8). Por eso el cristiano no



debe abatirse, incluso en situaciones
difíciles, sino que ha de esforzarse
por ayudar a los necesitados.

Es lo que el gran doctor sugiere
respondiendo al obispo de Tiabe,
Honorato, el cual le había
preguntado si, ante la amenaza de las
invasiones bárbaras, un obispo o un
sacerdote o cualquier hombre de
Iglesia podía huir para salvar la vida:
«Cuando el peligro es común a todos,
es decir, para obispos, clérigos y
laicos, quienes tienen necesidad de
los demás no deben ser abandonados
por aquellos de quienes tienen
necesidad. En este caso, todos deben
refugiarse en lugares seguros; pero si
algunos necesitan quedarse, no los
han de abandonar quienes tienen el
deber de asistirles con el ministerio
sagrado, de manera que o se salven
juntos o juntos soporten las
calamidades que el Padre de familia
quiera que sufran» (Ep. 228, 2). Y
concluía: «Esta es la prueba suprema



de la caridad» (ib., 3). ¿Cómo no
reconocer en estas palabras el
heroico mensaje que tantos
sacerdotes, a lo largo de los siglos,
han acogido y hecho propio?

Mientras tanto la ciudad de Hipona
resistía. La casa-monasterio de san
Agustín había abierto sus puertas
para acoger a sus hermanos en el
episcopado que pedían hospitalidad.
Entre estos se encontraba también
Posidio, que había sido su discípulo,
el cual de este modo pudo dejarnos el
testimonio directo de aquellos
últimos y dramáticos días.

«En el tercer mes de aquel asedio —
narra— se acostó con fiebre: era su
última enfermedad» (Vida, 29, 3). El
santo anciano aprovechó aquel
momento, finalmente libre, para
dedicarse con más intensidad a la
oración. Solía decir que nadie,
obispo, religioso o laico, por más
irreprensible que pudiera parecer su



conducta, puede afrontar la muerte
sin una adecuada penitencia. Por
este motivo, repetía continuamente
entre lágrimas los salmos
penitenciales, que tantas veces había
recitado con el pueblo (cf. ib., 31, 2).

Cuanto más se agravaba su
enfermedad, más necesidad sentía el
obispo moribundo de soledad y de
oración: «Para que nadie le
molestara en su recogimiento, unos
diez días antes de abandonar el
cuerpo nos pidió a los presentes que
no dejáramos entrar a nadie en su
habitación, a excepción de los
momentos en los que los médicos
iban a visitarlo o cuando le llevaban
la comida. Su voluntad se cumplió
escrupulosamente y durante todo ese
tiempo él se dedicaba a la
oración» (ib., 31, 3). Murió el 28 de
agosto del año 430: su gran corazón
finalmente pudo descansar en Dios.



«Para la inhumación de su cuerpo —
informa Posidio— se ofreció a Dios el
sacrificio, al que asistimos, y después
fue sepultado» (Vida, 31, 5). Su
cuerpo, en fecha incierta, fue
trasladado a Cerdeña y, hacia el año
725, a Pavía, a la basílica de San
Pedro en el Cielo de Oro, donde
descansa en la actualidad. Su primer
biógrafo da de él este juicio
conclusivo: «Dejó a la Iglesia un clero
muy numeroso, así como
monasterios de hombres y de
mujeres llenos de personas con voto
de continencia bajo la obediencia de
sus superiores, además de bibliotecas
que contenían los libros y discursos
suyos y de otros santos, gracias a los
cuales se conoce cuál ha sido por
gracia de Dios su mérito y su
grandeza en la Iglesia, y en los cuales
los fieles siempre lo encuentran
vivo» (Posidio,Vida, 31, 8).

Es un juicio que podemos compartir:
en sus escritos también nosotros lo



«encontramos vivo». Cuando leo los
escritos de san Agustín no tengo la
impresión de que se trate de un
hombre que murió hace más o
menos mil seiscientos años, sino que
lo siento como un hombre de hoy: un
amigo, un contemporáneo que me
habla, que nos habla con su fe lozana
y actual.

En san Agustín, que nos habla, que
me habla a mí en sus escritos, vemos
la actualidad permanente de su fe, de
la fe que viene de Cristo, Verbo
eterno encarnado, Hijo de Dios e Hijo
del hombre. Y podemos ver que esta
fe no es de ayer, aunque haya sido
predicada ayer; es siempre actual,
porque Cristo es realmente ayer, hoy
y para siempre. Él es el camino, la
verdad y la vida. De este modo san
Agustín nos impulsa a confiar en este
Cristo siempre vivo y a encontrar así
el camino de la vida.



San Agustín. 3 - Armonía
entre fe y razón

Miércoles 30 de enero de 2008

Queridos amigos:

Después de la Semana de oración por
la unidad de los cristianos volvemos
hoy a hablar de la gran figura de san
Agustín. Mi querido predecesor Juan
Pablo II le dedicó, en 1986, es decir,
en el decimosexto centenario de su
conversión, un largo y denso
documento, la carta apostólica 
Augustinum Hipponensem (cf. 
L'Osservatore Romano, edición en
lengua española, 14 de septiembre de
1986, pp. 15-21). El mismo Papa
definió ese texto como «una acción
de gracias a Dios por el don que hizo
a la Iglesia, y mediante ella a la
humanidad entera, gracias a aquella
admirable conversión» (n. 1).



Sobre el tema de la conversión
hablaré en una próxima audiencia.
Es un tema fundamental, no sólo
para su vida personal, sino también
para la nuestra. En el evangelio del
domingo pasado el Señor mismo
resumió su predicación con la
palabra: "Convertíos". Siguiendo el
camino de san Agustín, podríamos
meditar en lo que significa esta
conversión: es algo definitivo,
decisivo, pero la decisión
fundamental debe desarrollarse,
debe realizarse en toda nuestra vida.

La catequesis de hoy está dedicada,
en cambio, al tema de la fe y la
razón, un tema determinante, o
mejor, el tema determinante de la
biografía de san Agustín. De niño
había aprendido de su madre, santa
Mónica, la fe católica. Pero siendo
adolescente había abandonado esta
fe porque ya no lograba ver su
racionalidad y no quería una religión
que no fuera también para él



expresión de la razón, es decir, de la
verdad. Su sed de verdad era radical
y lo llevó a alejarse de la fe católica.
Pero era tan radical que no podía
contentarse con filosofías que no
llegaran a la verdad misma, que no
llegaran hasta Dios. Y a un Dios que
no fuera sólo una hipótesis
cosmológica última, sino que fuera el
verdadero Dios, el Dios que da la
vida y que entra en nuestra misma
vida. De este modo, todo el itinerario
intelectual y espiritual de san
Agustín constituye un modelo válido
también hoy en la relación entre fe y
razón, tema no sólo para hombres
creyentes, sino también para todo
hombre que busca la verdad, tema
central para el equilibrio y el destino
de todo ser humano.

Estas dos dimensiones, fe y razón, no
deben separarse ni contraponerse,
sino que deben estar siempre unidas.
Como escribió san Agustín tras su
conversión, fe y razón son "las dos



fuerzas que nos llevan a
conocer" (Contra academicos, III, 20,
43). A este respecto, son justamente
célebres sus dos fórmulas (cf. 
Sermones, 43, 9) con las que expresa
esta síntesis coherente entre fe y
razón: crede ut intelligas ("cree para
comprender") —creer abre el camino
para cruzar la puerta de la verdad—,
pero también y de manera
inseparable, intellige ut credas
("comprende para creer"), escruta la
verdad para poder encontrar a Dios y
creer.

Las dos afirmaciones de san Agustín
expresan con gran eficacia y
profundidad la síntesis de este
problema, en la que la Iglesia
católica ve manifestado su camino.
Históricamente esta síntesis se fue
formando, ya antes de la venida de
Cristo, en el encuentro entre la fe
judía y el pensamiento griego en el
judaísmo helenístico. Sucesivamente,
en la historia, esta síntesis fue



retomada y desarrollada por muchos
pensadores cristianos. La armonía
entre fe y razón significa sobre todo
que Dios no está lejos: no está lejos
de nuestra razón y de nuestra vida;
está cerca de todo ser humano, cerca
de nuestro corazón y de nuestra
razón, si realmente nos ponemos en
camino.

San Agustín experimentó con
extraordinaria intensidad esta
cercanía de Dios al hombre. La
presencia de Dios en el hombre es
profunda y al mismo tiempo
misteriosa, pero puede reconocerse y
descubrirse en la propia intimidad:
no hay que salir fuera —afirma el
convertido—; "vuelve a ti mismo. La
verdad habita en lo más íntimo del
hombre. Y si encuentras que tu
naturaleza es mudable, trasciéndete
a ti mismo. Pero, al hacerlo, recuerda
que trasciendes un alma que razona.
Así pues, dirígete adonde se enciende
la luz misma de la razón" (De vera



religione, 39, 72). Con una afirmación
famosísima del inicio de las 
Confesiones, autobiografía espiritual
escrita en alabanza de Dios, él mismo
subraya: "Nos hiciste, Señor, para ti,
y nuestro corazón está inquieto,
hasta que descanse en ti" (I, 1,1).

La lejanía de Dios equivale, por
tanto, a la lejanía de sí mismos.
"Porque tú —reconoce san Agustín
(Confesiones, III, 6, 11)— estabas más
dentro de mí que lo más íntimo de
mí, y más alto que lo supremo de mi
ser" ("interior intimo meo et superior
summo meo"), hasta el punto de que,
como añade en otro pasaje
recordando el tiempo precedente a
su conversión, "tú estabas,
ciertamente, delante de mí, mas yo
me había alejado también de mí, y no
acertaba a hallarme, ¡cuánto menos
a ti!" (Confesiones,V, 2, 2).

Precisamente porque san Agustín
vivió a fondo este itinerario



intelectual y espiritual, supo
presentarlo en sus obras con tanta
claridad, profundidad y sabiduría,
reconociendo en otros dos famosos
pasajes de las Confesiones (IV, 4, 9 y
14, 22) que el hombre es "un gran
enigma" (magna quaestio) y "un gran
abismo" (grande profundum), enigma
y abismo que sólo Cristo ilumina y
colma. Esto es importante: quien está
lejos de Dios también está lejos de sí
mismo, alienado de sí mismo, y sólo
puede encontrarse a sí mismo si se
encuentra con Dios. De este modo
logra llegar a sí mismo, a su
verdadero yo, a su verdadera
identidad.

El ser humano —subraya después
san Agustín en el De civitate Dei (XII,
27)— es sociable por naturaleza pero
antisocial por vicio, y quien lo salva
es Cristo, único mediador entre Dios
y la humanidad, y "camino universal
de la libertad y de la salvación",
como repitió mi predecesor Juan



Pablo II (Augustinum Hipponensem,
21). Fuera de este camino, que nunca
le ha faltado al género humano —
afirma también san Agustín en esa
misma obra— "nadie ha sido
liberado nunca, nadie es liberado y
nadie será liberado" (De civitate Dei
X, 32, 2). Como único mediador de la
salvación, Cristo es cabeza de la
Iglesia y está unido místicamente a
ella, hasta el punto de que san
Agustín puede afirmar: "Nos hemos
convertido en Cristo. En efecto, si él
es la cabeza, nosotros somos sus
miembros; el hombre total es él y
nosotros" (In Iohannis evangelium
tractatus, 21, 8).

Según la concepción de san Agustín,
la Iglesia, pueblo de Dios y casa de
Dios, está por tanto íntimamente
vinculada al concepto de Cuerpo de
Cristo, fundamentada en la relectura
cristológica del Antiguo Testamento y
en la vida sacramental centrada en la
Eucaristía, en la que el Señor nos da



su Cuerpo y nos transforma en su
Cuerpo. Por tanto, es fundamental
que la Iglesia, pueblo de Dios, en
sentido cristológico y no en sentido
sociológico, esté verdaderamente
insertada en Cristo, el cual, como
afirma san Agustín en una página
hermosísima, "ora por nosotros, ora
en nosotros; nosotros oramos a él; él
ora por nosotros como sacerdote; ora
en nosotros como nuestra cabeza; y
nosotros oramos a él como a nuestro
Dios; por tanto, reconocemos en él
nuestra voz y la suya en
nosotros" (Enarrationes in Psalmos,
85, 1).

En la conclusión de la carta
apostólicaAugustinum Hipponensem,
Juan Pablo II pregunta al mismo
santo qué quería decir a los hombres
de hoy y responde, ante todo, con las
palabras que san Agustín escribió en
una carta dictada poco después de su
conversión: "A mí me parece que hay
que conducir de nuevo a los



hombres... a la esperanza de
encontrar la verdad" (Ep., 1, 1), la
verdad que es Cristo mismo, Dios
verdadero, a quien se dirige una de
las oraciones más hermosas y
famosas de las Confesiones (X, 27, 38):
"Tarde te amé, hermosura tan
antigua, y tan nueva, tarde te amé. Y
he aquí que tú estabas dentro de mí,
y yo fuera, y fuera te buscaba yo, y
me arrojaba sobre esas hermosuras
que tú creaste. Tú estabas conmigo,
mas yo no estaba contigo. Me
mantenían lejos de ti aquellas cosas
que, si no estuviesen en ti, no
existirían. Llamaste y gritaste, y
rompiste mi sordera; brillaste y
resplandeciste, y ahuyentaste mi
ceguera; exhalaste tu fragancia, la
respiré y suspiro por ti; te gusté y
tengo hambre y sed de ti; me tocaste
y me abrasé en tu paz".

San Agustín encontró a Dios y
durante toda su vida lo experimentó
hasta el punto de que esta realidad —



que es ante todo el encuentro con
una Persona, Jesús— cambió su vida,
como cambia la de cuantos, hombres
y mujeres, en cualquier tiempo,
tienen la gracia de encontrarse con
él. Pidamos al Señor que nos dé esta
gracia y nos haga encontrar así su
paz.

San Agustín. 4 - Las obras

Miércoles 20 de febrero de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

Tras la pausa de los ejercicios
espirituales de la semana pasada,
hoy volvemos a presentar la gran
figura de san Agustín, sobre el que ya
he hablado varias veces en las
catequesis del miércoles. Es el Padre
de la Iglesia que ha dejado el mayor
número de obras, y de ellas quiero
hablar hoy brevemente. Algunos de
los escritos de san Agustín son de
fundamental importancia, no sólo



para la historia del cristianismo, sino
también para la formación de toda la
cultura occidental: el ejemplo más
claro son las Confesiones, sin duda
uno de los libros de la antigüedad
cristiana más leídos todavía hoy. Al
igual que varios Padres de la Iglesia
de los primeros siglos, aunque en
una medida incomparablemente más
amplia, también el obispo de Hipona
ejerció una influencia amplia y
persistente, como lo demuestra la
sobreabundante tradición
manuscrita de sus obras, que son
realmente numerosas.

Él mismo las revisó algunos años
antes de morir en las Retractationes y
poco después de su muerte fueron
cuidadosamente registradas en el 
Indiculus ("índice") añadido por su
fiel amigo Posidio a la biografía de
san Agustín, Vita Augustini. La lista
de las obras de san Agustín fue
realizada con el objetivo explícito de
salvaguardar su memoria mientras



la invasión de los vándalos se
extendía por toda el África romana y
contabiliza mil treinta escritos
numerados por su autor, junto con
otros "que no pueden numerarse
porque no les puso ningún número".

Posidio, obispo de una ciudad
cercana, dictaba estas palabras
precisamente en Hipona, donde se
había refugiado y donde había
asistido a la muerte de su amigo, y
casi seguramente se basaba en el
catálogo de la biblioteca personal de
san Agustín. Hoy han sobrevivido
más de trescientas cartas del obispo
de Hipona, y casi seiscientas
homilías, pero estas originalmente
eran muchas más, quizá entre tres
mil y cuatro mil, fruto de cuatro
décadas de predicación del antiguo
retórico, que había decidido seguir a
Jesús, dejando de hablar a los
grandes de la corte imperial para
dirigirse a la población sencilla de
Hipona.



En años recientes, el descubrimiento
de un grupo de cartas y de algunas
homilías ha enriquecido nuestro
conocimiento de este gran Padre de
la Iglesia. "Muchos libros —escribe
Posidio— fueron redactados y
publicados por él, muchas
predicaciones fueron pronunciadas
en la iglesia, transcritas y corregidas,
ya sea para confutar a herejes ya sea
para interpretar las sagradas
Escrituras para edificación de los
santos hijos de la Iglesia. Estas obras
—subraya el obispo amigo— son tan
numerosas que a duras penas un
estudioso tiene la posibilidad de
leerlas y aprender a conocerlas" (Vita
Augustini, 18, 9).

Entre la producción literaria de san
Agustín —por tanto, más de mil
publicaciones subdivididas en
escritos filosóficos, apologéticos,
doctrinales, morales, monásticos,
exegéticos y contra los herejes,
además de las cartas y homilías—



destacan algunas obras
excepcionales de gran importancia
teológica y filosófica. Ante todo, hay
que recordar las Confesiones, antes
mencionadas, escritas en trece libros
entre los años 397 y 400 para
alabanza de Dios. Son una especie de
autobiografía en forma de diálogo
con Dios. Este género literario refleja
precisamente la vida de san Agustín,
que no estaba cerrada en sí misma,
dispersa en muchas cosas, sino
vivida esencialmente como un
diálogo con Dios y, de este modo, una
vida con los demás.

El título Confesiones indica ya lo
específico de esta autobiografía. En el
latín cristiano desarrollado por la
tradición de los Salmos, la palabra 
confessiones tiene dos significados,
que se entrecruzan. Confessiones
indica, en primer lugar, la confesión
de las propias debilidades, de la
miseria de los pecados; pero al
mismo tiempo, confessiones significa



alabanza a Dios, reconocimiento de
Dios. Ver la propia miseria a la luz de
Dios se convierte en alabanza a Dios
y en acción de gracias porque

Dios nos ama y nos acepta, nos
transforma y nos eleva hacia sí
mismo.

Sobre estas Confesiones, que tuvieron
gran éxito ya en vida de san Agustín,
escribió él mismo: "Han ejercido
sobre mí un gran influjo mientras las
escribía y lo siguen ejerciendo
todavía cuando las vuelvo a leer. Hay
muchos hermanos a quienes gustan
estas obras" (Retractationes, II, 6): y
tengo que reconocer que yo también
soy uno de estos "hermanos". Gracias
a las Confesiones podemos seguir,
paso a paso, el camino interior de
este hombre extraordinario y
apasionado por Dios.

Menos difundidas, aunque
igualmente originales y muy
importantes son, también, las 



Retractationes, redactadas en dos
libros en torno al año 427, en las que
san Agustín, ya anciano, realiza una
labor de "revisión" (retractatio) de
toda su obra escrita, dejando así un
documento literario singular y
sumamente precioso, pero también
una enseñanza de sinceridad y de
humildad intelectual.

De civitate Dei, obra imponente y
decisiva para el desarrollo del
pensamiento político occidental y
para la teología cristiana de la
historia, fue escrita entre los años
413 y 426 en veintidós libros. La
ocasión fue el saqueo de Roma por
parte de los godos en el año 410.
Muchos paganos de entonces, y
también muchos cristianos, habían
dicho: Roma ha caído, ahora el Dios
cristiano y los apóstoles ya no
pueden proteger la ciudad. Durante
la presencia de las divinidades
paganas, Roma era caput mundi, la
gran capital, y nadie podía imaginar



que caería en manos de los
enemigos. Ahora, con el Dios
cristiano, esta gran ciudad ya no
parecía segura. Por tanto, el Dios de
los cristianos no protegía, no podía
ser el Dios a quien convenía
encomendarse. A esta objeción, que
también tocaba profundamente el
corazón de los cristianos, responde
san Agustín con esta grandiosa obra, 
De civitate Dei, aclarando qué es lo
que debían esperarse de Dios y qué
es lo que no podían esperar de él,
cuál es la relación entre la esfera
política y la esfera de la fe, de la
Iglesia. Este libro sigue siendo una
fuente para definir bien la auténtica
laicidad y la competencia de la
Iglesia, la grande y verdadera
esperanza que nos da la fe.

Este gran libro es una presentación
de la historia de la humanidad
gobernada por la divina Providencia,
pero actualmente dividida en dos
amores. Y este es el designio



fundamental, su interpretación de la
historia, la lucha entre dos amores: el
amor a sí mismo "hasta el desprecio
de Dios" y el amor a Dios "hasta el
desprecio de sí mismo", (De civitate
Dei, XIV, 28), hasta la plena libertad
de sí mismo para los demás a la luz
de Dios. Este es, tal vez, el mayor
libro de san Agustín, de una
importancia permanente.

Igualmente importante es el De
Trinitate, obra en quince libros sobre
el núcleo principal de la fe cristiana,
la fe en el Dios trino, escrita en dos
tiempos: entre los años 399 y 412 los
primeros doce libros, publicados sin
saberlo san Agustín, el cual hacia el
año 420 los completó y revisó toda la
obra. En ella reflexiona sobre el
rostro de Dios y trata de comprender
este misterio de Dios, que es único, el
único creador del mundo, de todos
nosotros: precisamente este Dios
único es trinitario, un círculo de
amor. Trata de comprender el



misterio insondable: precisamente su
ser trinitario, en tres Personas, es la
unidad más real y profunda del
único Dios.

El libro De doctrina christiana es, en
cambio, una auténtica introducción
cultural a la interpretación de la
Biblia y, en definitiva, al cristianismo
mismo, y tuvo una importancia
decisiva en la formación de la
cultura occidental.

Con gran humildad, san Agustín fue
ciertamente consciente de su propia
talla intelectual. Pero para él era más
importante llevar el mensaje
cristiano a los sencillos que redactar
grandes obras de elevado nivel
teológico. Esta intención profunda,
que le guió durante toda su vida, se
manifiesta en una carta escrita a su
colega Evodio, en la que le comunica
la decisión de dejar de dictar por el
momento los libros del De Trinitate,
"pues son demasiado densos y creo



que son pocos los que los pueden
entender; urgen más textos que
esperamos sean útiles a
muchos" (Epistulae, 169, 1, 1). Por
tanto, para él era más útil comunicar
la fe de manera comprensible para
todos, que escribir grandes obras
teológicas.

La gran responsabilidad que sentía
por la divulgación del mensaje
cristiano se encuentra en el origen de
escritos como el De catechizandis
rudibus, una teoría y también una
práctica de la catequesis, o el 
Psalmus contra partem Donati. Los
donatistas eran el gran problema del
África de san Agustín, un cisma
específicamente africano. Los
donatistas afirmaban: la auténtica
cristiandad es la africana. Se oponían
a la unidad de la Iglesia. Contra este
cisma el gran obispo luchó durante
toda su vida, tratando de convencer a
los donatistas de que incluso la
africanidad sólo puede ser verdadera



en la unidad. Y para que le
entendieran los sencillos, los que no
podían comprender el gran latín del
retórico, dijo: tengo que escribir
incluso con errores gramaticales, en
un latín muy simplificado. Y lo hizo,
sobre todo en este Psalmus, una
especie de poesía sencilla contra los
donatistas para ayudar a toda la
gente a comprender que sólo en la
unidad de la Iglesia se realiza
realmente para todos nuestra
relación con Dios y crece la paz en el
mundo.

En esta producción destinada a un
público más amplio reviste
particular importancia su gran
número de homilías, con frecuencia
improvisadas, transcritas por
taquígrafos durante la predicación e
inmediatamente puestas en
circulación. Entre estas destacan las
bellísimas Enarrationes in Psalmos,
muy leídas en la Edad Media. La
publicación de las miles de homilías



de san Agustín —con frecuencia sin
el control del autor— explica su
amplia difusión y su dispersión
sucesiva, así como su vitalidad.
Inmediatamente las predicaciones
del obispo de Hipona, por la fama del
autor, se convirtieron en textos
sumamente requeridos. Para los
demás obispos y sacerdotes servían
también de modelos, adaptados a
contextos siempre nuevos.

En la tradición iconográfica, un
fresco de Letrán que se remonta al
siglo VI, representa a san Agustín con
un libro en la mano (véase la foto),
no sólo para expresar su producción
literaria, que tanta influencia ejerció
en la mentalidad y en el pensamiento
cristianos, sino también para
expresar su amor por los libros, por
la lectura y el conocimiento de la
gran cultura precedente. A su
muerte, cuenta Posidio, no dejó nada,
pero "recomendaba siempre que se
conservara diligentemente para las



futuras generaciones la biblioteca de
la iglesia con todos sus códices",
sobre todo los de sus obras. En estas,
subraya Posidio, san Agustín está
"siempre vivo" y es muy útil para
quien lee sus escritos, aunque —
concluye— "creo que pudieron sacar
más provecho de su contacto los que
lo pudieron ver y escuchar cuando
hablaba personalmente en la iglesia,
y sobre todo los que fueron testigos
de su vida cotidiana entre la
gente" (Vita Augustini, 31).

Sí, también a nosotros nos hubiera
gustado poderlo escuchar vivo. Pero
sigue realmente vivo en sus escritos,
está presente en nosotros y de este
modo vemos también la permanente
vitalidad de la fe por la que dio toda
su vida.

San Agustín. 5 - Las
conversiones

Miércoles 27 de febrero de 2008



Queridos hermanos y hermanas:

Con el encuentro de hoy quiero
concluir la presentación de la figura
de san Agustín. Después de comentar
su vida, sus obras, y algunos aspectos
de su pensamiento, hoy quiero
volver a hablar de su experiencia
interior, que hizo de él uno de los
más grandes convertidos de la
historia cristiana. A esta experiencia
dediqué en particular mi reflexión
durante la peregrinación que realicé
a Pavía, el año pasado, para venerar
los restos mortales de este Padre de
la Iglesia. De ese modo le expresé el
homenaje de toda la Iglesia católica,
y al mismo tiempo manifesté mi
personal devoción y reconocimiento
con respecto a una figura a la que me
siento muy unido por el influjo que
ha tenido en mi vida de teólogo, de
sacerdote y de pastor.

Todavía hoy es posible revivir la
historia de san Agustín sobre todo



gracias a las Confesiones, escritas
para alabanza de Dios, que
constituyen el origen de una de las
formas literarias más específicas de
Occidente, la autobiografía, es decir,
la expresión personal de la propia
conciencia. Pues bien, cualquiera que
se acerque a este extraordinario y
fascinante libro, muy leído todavía
hoy, fácilmente se da cuenta de que
la conversión de san Agustín no fue
repentina ni se realizó plenamente
desde el inicio, sino que puede
definirse más bien como un
auténtico camino, que sigue siendo
un modelo para cada uno de
nosotros.

Ciertamente, este itinerario culminó
con la conversión y después con el
bautismo, pero no se concluyó en
aquella Vigilia pascual del año 387,
cuando en Milán el retórico africano
fue bautizado por el obispo san
Ambrosio. El camino de conversión
de san Agustín continuó



humildemente hasta el final de su
vida, y se puede decir con verdad
que sus diferentes etapas —se
pueden distinguir fácilmente tres—
son una única y gran conversión.

San Agustín buscó apasionadamente
la verdad: lo hizo desde el inicio y
después durante toda su vida. La
primera etapa en su camino de
conversión se realizó precisamente
en el acercamiento progresivo al
cristianismo. En realidad, había
recibido de su madre, santa Mónica,
a la que siempre estuvo muy unido,
una educación cristiana y, a pesar de
que en su juventud había llevado
una vida desordenada, siempre
sintió una profunda atracción por
Cristo, habiendo bebido con la leche
materna, como él mismo subraya (cf. 
Confesiones, III, 4, 8), el amor al
nombre del Señor.

Pero también la filosofía, sobre todo
la platónica, había contribuido a



acercarlo más a Cristo,
manifestándole la existencia del 
Logos, la razón creadora. Los libros
de los filósofos le indicaban que
existe la razón, de la que procede
todo el mundo, pero no le decían
cómo alcanzar este Logos, que
parecía tan lejano. Sólo la lectura de
las cartas de san Pablo, en la fe de la
Iglesia católica, le reveló plenamente
la verdad. San Agustín sintetizó esta
experiencia en una de las páginas
más famosas de las Confesiones:
cuenta que, en el tormento de sus
reflexiones, habiéndose retirado a un
jardín, escuchó de repente una voz
infantil que repetía una cantilena
que nunca antes había escuchado:
«tolle, lege; tolle, lege», «toma, lee;
toma, lee» (VIII, 12, 29). Entonces se
acordó de la conversión de san
Antonio, padre del monaquismo, y
solícitamente volvió a tomar el
códice de san Pablo que poco antes
tenía en sus manos: lo abrió y la
mirada se fijó en el pasaje de la carta



a los Romanos donde el Apóstol
exhorta a abandonar las obras de la
carne y a revestirse de Cristo (Rm
13,13-14).

Había comprendido que esas
palabras, en aquel momento, se
dirigían personalmente a él,
procedían de Dios a través del
Apóstol y le indicaban qué debía
hacer en ese momento. Así sintió
cómo se disipaban las tinieblas de la
duda y quedaba libre para
entregarse totalmente a Cristo:
«Habías convertido a ti mi ser»,
comenta (Confesiones, VIII, 12, 30).
Esta fue la conversión primera y
decisiva.

El retórico africano llegó a esta etapa
fundamental de su largo camino
gracias a su pasión por el hombre y
por la verdad, pasión que lo llevó a
buscar a Dios, grande e inaccesible.
La fe en Cristo le hizo comprender
que en realidad Dios no estaba tan



lejos como parecía. Se había hecho
cercano a nosotros, convirtiéndose
en uno de nosotros. En este sentido,
la fe en Cristo llevó a cumplimiento
la larga búsqueda de san Agustín en
el camino de la verdad. Sólo un Dios
que se ha hecho «tocable», uno de
nosotros, era realmente un Dios al
que se podía rezar, por el cual y en el
cual se podía vivir.

Es un camino que hay que recorrer
con valentía y al mismo tiempo con
humildad, abiertos a una
purificación permanente, que todos
necesitamos siempre. Pero, como
hemos dicho, el camino de san
Agustín no había concluido con
aquella Vigilia pascual del año 387.
Al regresar a África, fundó un
pequeño monasterio y se retiró a él,
junto a unos pocos amigos, para
dedicarse a la vida contemplativa y
al estudio. Este era el sueño de su
vida. Ahora estaba llamado a vivir
totalmente para la verdad, con la



verdad, en la amistad de Cristo, que
es la verdad. Un hermoso sueño que
duró tres años, hasta que, contra su
voluntad, fue consagrado sacerdote
en Hipona y destinado a servir a los
fieles. Ciertamente siguió viviendo
con Cristo y por Cristo, pero al
servicio de todos. Esto le resultaba
muy difícil, pero desde el inicio
comprendió que sólo podía
realmente vivir con Cristo y por
Cristo viviendo para los demás, y no
simplemente para su contemplación
privada.

Así, renunciando a una vida
consagrada sólo a la meditación, san
Agustín aprendió, a menudo con
dificultad, a poner a disposición el
fruto de su inteligencia para
beneficio de los demás. Aprendió a
comunicar su fe a la gente sencilla y
a vivir así para ella en aquella ciudad
que se convirtió en su ciudad,
desempeñando incansablemente una
actividad generosa y pesada, que



describe con estas palabras en uno
de sus bellísimos sermones:
«Continuamente predicar, discutir,
reprender, edificar, estar a
disposición de todos, es una gran
carga y un gran peso, una enorme
fatiga» (Serm. 339, 4). Pero cargó con
este peso, comprendiendo que
precisamente así podía estar más
cerca de Cristo. Su segunda
conversión consistió en comprender
que se llega a los demás con sencillez
y humildad.

Pero hay una última etapa en el
camino de san Agustín, una tercera
conversión: la que lo llevó a pedir
perdón a Dios cada día de su vida. Al
inicio, había pensado que una vez
bautizado, en la vida de comunión
con Cristo, en los sacramentos, en la
celebración de la Eucaristía, iba a
llegar a la vida propuesta en el
Sermón de la montaña: a la
perfección donada en el bautismo y
reconfirmada en la Eucaristía. En la



última parte de su vida comprendió
que no era verdad lo que había dicho
en sus primeras predicaciones sobre
el Sermón de la montaña: es decir,
que nosotros, como cristianos,
vivimos ahora permanentemente
este ideal. Sólo Cristo mismo realiza
verdadera y completamente el
Sermón de la montaña. Nosotros
siempre tenemos necesidad de ser
lavados por Cristo, que nos lava los
pies, y de ser renovados por él.
Tenemos necesidad de una
conversión permanente. Hasta el
final necesitamos esta humildad que
reconoce que somos pecadores en
camino, hasta que el Señor nos da la
mano definitivamente y nos
introduce en la vida eterna. San
Agustín murió con esta última
actitud de humildad, vivida día tras
día.

Esta actitud de humildad profunda
ante el único Señor Jesús lo introdujo
en la experiencia de una humildad



también intelectual. San Agustín, que
es una de las figuras más grandes en
la historia del pensamiento, en los
últimos años de su vida quiso
someter a un lúcido examen crítico
sus numerosísimas obras. Surgieron
así las Retractationes («Revisiones»),
que de este modo introducen su
pensamiento teológico,
verdaderamente grande, en la fe
humilde y santa de aquella a la que
llama sencillamente con el nombre
de Catholica, es decir, la Iglesia. «He
comprendido —escribe precisamente
en este originalísimo libro (I, 19,1-3)
— que uno sólo es verdaderamente
perfecto y que las palabras del
Sermón de la montaña sólo se
realizan totalmente en uno solo: en
Jesucristo mismo. Toda la Iglesia, por
el contrario —todos nosotros,
incluidos los Apóstoles—, debemos
rezar cada día: Perdona nuestras
ofensas, como también nosotros
perdonamos a los que nos ofenden».



San Agustín, convertido a Cristo, que
es verdad y amor, lo siguió durante
toda la vida y se transformó en un
modelo para todo ser humano, para
todos nosotros, en la búsqueda de
Dios. Por eso quise concluir mi
peregrinación a Pavía volviendo a
entregar espiritualmente a la Iglesia
y al mundo, ante la tumba de este
gran enamorado de Dios, mi primera
encíclica, Deus caritas est, la cual, en
efecto, debe mucho, sobre todo en su
primera parte, al pensamiento de san
Agustín.

También hoy, como en su época, la
humanidad necesita conocer y sobre
todo vivir esta realidad fundamental:
Dios es amor y el encuentro con él es
la única respuesta a las inquietudes
del corazón humano, un corazón en
el que vive la esperanza —quizá
todavía oscura e inconsciente en
muchos de nuestros contemporáneos
—, pero que para nosotros los
cristianos abre ya hoy al futuro,



hasta el punto de que san Pablo
escribió que «en esperanza fuimos
salvados» (Rm 8,24). A la esperanza
he dedicado mi segunda encíclica, 
Spe salvi, la cual también debe
mucho a san Agustín y a su
encuentro con Dios.

En un escrito sumamente hermoso,
san Agustín define la oración como
expresión del deseo y afirma que
Dios responde ensanchando hacia él
nuestro corazón. Por nuestra parte,
debemos purificar nuestros deseos y
nuestras esperanzas para acoger la
dulzura de Dios (cf. In I Ioannis, 4, 6).
Sólo ella nos salva, abriéndonos
también a los demás. Pidamos, por
tanto, para que en nuestra vida se
nos conceda cada día seguir el
ejemplo de este gran convertido,
encontrando como él en cada
momento de nuestra vida al Señor
Jesús, el único que nos salva, nos
purifica y nos da la verdadera
alegría, la verdadera vida.



San León Magno

Miércoles 5 de marzo de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

Continuando nuestro camino entre
los Padres de la Iglesia, auténticos
astros que brillan desde lejos, en el
encuentro de hoy vamos a considerar
la figura de un Papa que en 1754 fue
proclamado por Benedicto XIV
doctor de la Iglesia: se trata de san
León Magno. Como indica el
apelativo que pronto le atribuyó la
tradición, fue verdaderamente uno
de los más grandes Pontífices que
han honrado la Sede de Roma,
contribuyendo en gran medida a
reforzar su autoridad y prestigio.
Primer Obispo de Roma que llevó el
nombre de León, adoptado después
por otros doce Sumos Pontífices, es
también el primer Papa cuya
predicación, dirigida al pueblo que le
rodeaba durante las celebraciones,



ha llegado hasta nosotros. Viene
espontáneamente a la mente su
recuerdo en el contexto de las
actuales audiencias generales del
miércoles, citas que en los últimos
decenios se han convertido para el
Obispo de Roma en una forma
habitual de encuentro con los fieles y
con numerosos visitantes
procedentes de todas las partes del
mundo.

San León era originario de la Tuscia.
Fue diácono de la Iglesia de Roma en
torno al año 430, y con el tiempo
alcanzó en ella una posición de gran
importancia. Este papel destacado
impulsó en el año 440 a Gala
Placidia, que entonces gobernaba el
Imperio de Occidente, a enviarlo a la
Galia para resolver una situación
difícil. Pero en el verano de aquel
año, el Papa Sixto III, cuyo nombre
está ligado a los magníficos mosaicos
de la basílica de Santa María la
Mayor, falleció; y como su sucesor



fue elegido precisamente san León,
que recibió la noticia mientras
desempeñaba su misión de paz en la
Galia.

Tras regresar a Roma, el nuevo Papa
fue consagrado el 29 de septiembre
del año 440. Así inició su pontificado,
que duró más de 21 años y que ha
sido sin duda uno de los más
importantes en la historia de la
Iglesia. Al morir, el 10 de noviembre
del año 461, el Papa fue sepultado
junto a la tumba de san Pedro. Sus
reliquias se conservan todavía hoy
en uno de los altares de la basílica
vaticana.

El Papa san León vivió en tiempos
sumamente difíciles: las repetidas
invasiones bárbaras, el progresivo
debilitamiento de la autoridad
imperial en Occidente y una larga
crisis social habían obligado al
Obispo de Roma —como sucedería
con mayor evidencia aún un siglo y



medio después, durante el
pontificado de san Gregorio Magno—
a asumir un papel destacado incluso
en las vicisitudes civiles y políticas.
Esto no impidió que aumentara la
importancia y el prestigio de la Sede
romana.

Es famoso un episodio de la vida de
san León. Se remonta al año 452,
cuando el Papa en Mantua, junto a
una delegación romana, salió al
encuentro de Atila, el jefe de los
hunos, y lo convenció de que no
continuara la guerra de invasión con
la que ya había devastado las
regiones del nordeste de Italia. De
este modo salvó al resto de la
península. Este importante
acontecimiento pronto se hizo
memorable y permanece como un
signo emblemático de la acción de
paz llevada a cabo por el Pontífice.

No fue tan positivo, por desgracia,
tres años después, el resultado de



otra iniciativa del Papa, que de todos
modos manifestó una valentía que
todavía hoy nos sorprende: en la
primavera del año 455, san León no
logró impedir que los vándalos de
Genserico, tras llegar a las puertas de
Roma, invadieran la ciudad
indefensa, que fue saqueada durante
dos semanas. Sin embargo, el gesto
del Papa que, inerme y rodeado de su
clero, salió al encuentro del invasor
para pedirle que se detuviera,
impidió al menos que Roma fuera
incendiada y logró que no fueran
saqueadas las basílicas de San Pedro,
San Pablo y San Juan, en las que se
refugió parte de la población
aterrorizada.

Conocemos bien la acción del Papa
san León gracias a sus hermosísimos
sermones —se han conservado casi
cien en un latín espléndido y claro—
y gracias a sus cartas, unas ciento
cincuenta. En estos textos, el
Pontífice se muestra en toda su



grandeza, dedicado al servicio de la
verdad en la caridad, a través de un
ejercicio asiduo de la palabra, que lo
muestra a la vez como teólogo y
pastor. San León Magno,
constantemente solícito por sus fieles
y por el pueblo de Roma, así como
por la comunión entre las diferentes
Iglesias y por sus necesidades, apoyó
y promovió incansablemente el
primado romano, presentándose
como auténtico heredero del apóstol
san Pedro: los numerosos obispos, en
gran parte orientales, reunidos en el
concilio de Calcedonia, fueron
plenamente conscientes de esto.

Este concilio, que tuvo lugar en el
año 451, con 350 obispos
participantes, fue la asamblea más
importante celebrada hasta entonces
en la historia de la Iglesia.
Calcedonia representa la meta segura
de la cristología de los tres concilios
ecuménicos anteriores: el de Nicea,
del año 325; el de Constantinopla, del



año 381; y el de Éfeso, del año 431. Ya
en el siglo VI estos cuatro concilios,
que resumen la fe de la Iglesia
antigua, fueron comparados a los
cuatro Evangelios: lo afirma san
Gregorio Magno en una famosa carta
(I, 24), en la que declara que «acoge y
venera los cuatro concilios como los
cuatro libros del santo Evangelio»,
porque sobre ellos —sigue
explicando san Gregorio— «se eleva
la estructura de la santa fe, como
sobre una piedra cuadrada». El
concilio de Calcedonia, al rechazar la
herejía de Eutiques, que negaba la
verdadera naturaleza humana del
Hijo de Dios, afirmó la unión en su
única Persona, sin confusión ni
separación, de las dos naturalezas
humana y divina.

Esta fe en Jesucristo, verdadero Dios
y verdadero hombre, fue afirmada
por el Papa en un importante texto
doctrinal dirigido al obispo de
Constantinopla, el así llamado «Tomo



a Flaviano», que al ser leído en
Calcedonia, fue acogido por los
obispos presentes con una
aclamación elocuente, registrada en
las actas del Concilio: «Pedro ha
hablado por la boca de León»,
exclamaron al unísono los padres
conciliares. Sobre todo a partir de
esa intervención, y de otras
realizadas durante la controversia
cristológica de aquellos años, resulta
evidente que el Papa sentía con
particular urgencia la
responsabilidad del Sucesor de
Pedro, cuyo papel es único en la
Iglesia, pues «a un solo apóstol se le
confía lo que a todos los apóstoles se
comunica», como afirma san León en
uno de sus sermones con motivo de
la fiesta de San Pedro y San Pablo
(83, 2). Y el Pontífice supo ejercer
esta responsabilidad tanto en
Occidente como en Oriente,
interviniendo en diferentes
circunstancias con prudencia,
firmeza y lucidez, a través de sus



escritos y mediante sus legados. Así
mostraba cómo el ejercicio del
primado romano era necesario
entonces, como lo es hoy, para servir
eficazmente a la comunión,
característica de la única Iglesia de
Cristo.

Consciente del momento histórico en
el que vivía y de la transición que
estaba produciéndose de la Roma
pagana a la cristiana —en un período
de profunda crisis—, san León
Magno supo estar cerca del pueblo y
de los fieles con la acción pastoral y
la predicación. Impulsó la caridad en
una Roma afectada por las carestías,
por la llegada de refugiados, por las
injusticias y por la pobreza. Se
enfrentó a las supersticiones paganas
y a la acción de los grupos
maniqueos. Vinculó la liturgia a la
vida diaria de los cristianos: por
ejemplo, uniendo la práctica del
ayuno con la caridad y la limosna,
sobre todo con motivo de las Cuatro



témporas, que marcan en el
transcurso del año el cambio de las
estaciones.

En particular, san León Magno
enseñó a sus fieles —y sus palabras
siguen siendo válidas para nosotros
— que la liturgia cristiana no es el
recuerdo de acontecimientos
pasados, sino la actualización de
realidades invisibles que actúan en
la vida de cada uno. Lo subraya en
un sermón (64, 1-2) a propósito de la
Pascua, que debe celebrarse en todo
tiempo del año, «no como algo del
pasado, sino más bien como un
acontecimiento del presente». Todo
esto se enmarca en un proyecto
preciso, insiste el santo Pontífice: así
como el Creador animó con el soplo
de la vida racional al hombre
modelado con el barro de la tierra,
del mismo modo, tras el pecado
original, envió a su Hijo al mundo
para restituir al hombre la dignidad
perdida y destruir el dominio del



diablo mediante la nueva vida de la
gracia.

Este es el misterio cristológico al que
san León Magno, con su carta al
concilio de Éfeso, dio una
contribución eficaz y esencial,
confirmando para todos los tiempos,
a través de ese concilio, lo que dijo
san Pedro en Cesarea de Filipo. Con
Pedro y como Pedro confesó: «Tú
eres el Cristo, el Hijo de Dios vivo».
Por este motivo, al ser a la vez Dios y
hombre, «no es ajeno al género
humano, pero es ajeno al pecado» (cf.
Serm. 64). Con la fuerza de esta fe
cristológica, fue un gran mensajero
de paz y de amor. Así nos muestra el
camino: en la fe aprendemos la
caridad. Por tanto, con san León
Magno, aprendamos a creer en
Cristo, verdadero Dios y verdadero
hombre, y a vivir esta fe cada día en
la acción por la paz y en el amor al
prójimo.



Boecio y Casiodoro

Miércoles 12 de marzo de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

Hoy quiero hablar de dos escritores
eclesiásticos, Boecio y Casiodoro, que
vivieron en unos de los años más
tormentosos del Occidente cristiano
y, en particular, de la península
italiana. Odoacro, rey de los hérulos,
una etnia germánica, se había
rebelado, acabando con el imperio
romano de Occidente (año 476), pero
muy pronto sucumbió ante los
ostrogodos de Teodorico, que
durante algunos decenios
controlaron la península italiana.

Boecio

Boecio nació en Roma, en torno al
año 480, de la noble estirpe de los
Anicios; siendo todavía joven, entró
en la vida pública, logrando ya a los
25 años el cargo de senador. Fiel a la



tradición de su familia, se
comprometió en política, convencido
de que era posible armonizar las
líneas fundamentales de la sociedad
romana con los valores de los nuevos
pueblos. Y en este nuevo tiempo de
encuentro de culturas consideró
como misión suya reconciliar y unir
esas dos culturas, la clásica y
romana, con la naciente del pueblo
ostrogodo. De este modo, fue muy
activo en política, incluso bajo
Teodorico, que en los primeros
tiempos lo apreciaba mucho.

A pesar de esta actividad pública,
Boecio no descuidó los estudios,
dedicándose en particular a
profundizar en los temas de orden
filosófico-religioso. Pero escribió
también manuales de aritmética, de
geometría, de música y de
astronomía: todo con la intención de
transmitir a las nuevas generaciones,
a los nuevos tiempos, la gran cultura
grecorromana. En este ámbito, es



decir, en el compromiso por
promover el encuentro de las
culturas, utilizó las categorías de la
filosofía griega para proponer la fe
cristiana, buscando una síntesis
entre el patrimonio helenístico-
romano y el mensaje evangélico.
Precisamente por esto, Boecio ha sido
considerado el último representante
de la cultura romana antigua y el
primero de los intelectuales
medievales.

Ciertamente su obra más conocida es
el De consolatione philosophiae, que
compuso en la cárcel para dar
sentido a su injusta detención. Había
sido acusado de complot contra el
rey Teodorico por haber defendido
en un juicio a un amigo, el senador
Albino. Pero se trataba de un
pretexto: en realidad, Teodorico,
arriano y bárbaro, sospechaba que
Boecio sentía simpatía por el
emperador bizantino Justiniano. De
hecho, procesado y condenado a



muerte, fue ejecutado el 23 de
octubre del año 524, cuando sólo
tenía 44 años.

Precisamente a causa de su
dramática muerte, puede hablar por
experiencia también al hombre
contemporáneo y sobre todo a las
numerosísimas personas que sufren
su misma suerte a causa de la
injusticia presente en gran parte de
la "justicia humana". Con esta obra,
en la cárcel busca consuelo, busca
luz, busca sabiduría. Y dice que,
precisamente en esa situación, ha
sabido distinguir entre los bienes
aparentes, que en la cárcel
desaparecen, y los bienes
verdaderos, como la amistad
auténtica, que en la cárcel no
desaparecen.

El bien más elevado es Dios: Boecio
aprendió —y nos lo enseña a
nosotros— a no caer en el fatalismo,
que apaga la esperanza. Nos enseña



que no gobierna el hado, sino la
Providencia, la cual tiene un rostro.
Con la Providencia se puede hablar,
porque la Providencia es Dios. De
este modo, incluso en la cárcel, le
queda la posibilidad de la oración,
del diálogo con Aquel que nos salva.
Al mismo tiempo, incluso en esta
situación, conserva el sentido de la
belleza de la cultura y recuerda la
enseñanza de los grandes filósofos
antiguos, griegos y romanos, como
Platón, Aristóteles —a los que había
comenzado a traducir del griego al
latín—, Cicerón, Séneca y también
poetas como Tibulo y Virgilio.

La filosofía, en el sentido de
búsqueda de la verdadera sabiduría,
es, según Boecio, la verdadera
medicina del alma (Libro I). Por otra
parte, el hombre sólo puede
experimentar la auténtica felicidad
en la propia interioridad (libro II).
Por eso, Boecio logra encontrar un
sentido al pensar en su tragedia



personal a la luz de un texto
sapiencial del Antiguo Testamento
(Sb 7, 30-8,1) que cita: "Contra la
Sabiduría no prevalece la maldad. Se
despliega vigorosamente de un
confín al otro del mundo y gobierna
de excelente manera el
universo" (Libro III, 12: PL 63, col.
780).

Por tanto, la así llamada prosperidad
de los malvados resulta mentirosa
(libro IV), y se manifiesta la
naturaleza providencial de la 
adversa fortuna. Las dificultades de
la vida no sólo revelan hasta qué
punto esta es efímera y breve, sino
que resultan incluso útiles para
descubrir y mantener las auténticas
relaciones entre los hombres. De
hecho, la adversa fortuna permite
distinguir los amigos falsos de los
verdaderos y da a entender que no
hay nada más precioso para el
hombre que una amistad verdadera.
Aceptar de forma fatalista una



condición de sufrimiento es
totalmente peligroso, añade el
creyente Boecio, pues "elimina en su
raíz la posibilidad misma de la
oración y de la esperanza teologal, en
las que se basa la relación del
hombre con Dios" (Libro V, 3: PL 63,
col. 842).

La peroración final del De
consolatione philosophiae puede
considerarse como una síntesis de
toda la enseñanza que Boecio se
dirige a sí mismo y a todos los que
puedan encontrarse en su misma
situación. En la cárcel escribe:
"Luchad, por tanto, contra los vicios,
dedicaos a una vida de virtud
orientada por la esperanza que eleva
el corazón hasta alcanzar el cielo con
las oraciones alimentadas por la
humildad. Si os negáis a mentir, la
imposición que habéis sufrido puede
transformarse en la enorme ventaja
de tener siempre ante los ojos al juez
supremo que ve y que sabe cómo son



realmente las cosas" (Libro V, 6: PL
63, col. 862).

Todo detenido, independientemente
del motivo por el que haya acabado
en la cárcel, intuye cuán dura es esta
particular condición humana, sobre
todo cuando se embrutece, como
sucedió a Boecio, por la tortura. Pero
es particularmente absurda la
condición de aquel que, como Boecio
—a quien la ciudad de Pavía
reconoce y celebra en la liturgia
como mártir en la fe—, es torturado
hasta la muerte únicamente por sus
convicciones ideales, políticas y
religiosas. De hecho, Boecio, símbolo
de un número inmenso de detenidos
injustamente en todos los tiempos y
en todas las latitudes, es una puerta
objetiva para entrar en la
contemplación del misterioso
Crucificado del Gólgota.



Casiodoro

Marco Aurelio Casiodoro fue
contemporáneo de Boecio. Calabrés,
nacido en Squillace hacia el año 485,
murió ya anciano en Vivarium,
alrededor del año 580. También él
era de un elevado nivel social. Se
dedicó a la vida política y al
compromiso cultural como pocos en
el Occidente romano de su tiempo.
Quizá los únicos que se le podían
igualar en este doble interés fueron
el ya recordado Boecio, y el futuro
Papa de Roma san Gregorio Magno
(590-604).

Consciente de la necesidad de que no
cayera en el olvido todo el
patrimonio humano y humanístico,
acumulado en los siglos de oro del
Imperio romano, Casiodoro colaboró
generosamente, en los más elevados
niveles de responsabilidad política,
con los pueblos nuevos que habían
cruzado las fronteras del Imperio y



se habían establecido en Italia.
También él fue modelo de encuentro
cultural, de diálogo y de
reconciliación. Las vicisitudes
históricas no le permitieron realizar
sus sueños políticos y culturales,
orientados a crear una síntesis entre
la tradición romano-cristiana de
Italia y la nueva cultura gótica. Sin
embargo, esas mismas vicisitudes lo
convencieron de que el movimiento
monástico, que se estaba
consolidando en las tierras
cristianas, era providencial. Decidió
apoyarlo, dedicándole todas sus
riquezas materiales y sus fuerzas
espirituales.

Tuvo la idea de encomendar
precisamente a los monjes la tarea de
recuperar, conservar y transmitir a
las generaciones futuras el inmenso
patrimonio cultural de los antiguos
para que no se perdiera. Por eso
fundó Vivarium, un cenobio en el que
todo estaba organizado de manera



que se considerara sumamente
precioso e irrenunciable el trabajo
intelectual de los monjes. Estableció
también que los monjes que no
tenían una formación intelectual no
se dedicarán sólo al trabajo material,
a la agricultura, sino también a
transcribir manuscritos para
contribuir a la transmisión de la gran
cultura a las futuras generaciones. Y
esto sin detrimento alguno del
compromiso espiritual monástico y
cristiano y de la actividad caritativa
en favor de los pobres.

En su enseñanza, distribuida en
varias obras, pero sobre todo en el
tratado De anima y en las 
Institutiones divinarum litterarum, la
oración (cf. PL 69, col. 1108),
alimentada por la sagrada Escritura
y particularmente por la meditación
asidua de los Salmos (cf. PL 69, col.
1149), ocupa siempre un lugar
central como alimento necesario
para todos.



Este doctísimo calabrés, por ejemplo,
introduce así su Expositio in
Psalterium: "Rechazados y
abandonados en Rávena los deseos
de hacer carrera política,
caracterizada por el sabor
desagradable de las preocupaciones
mundanas, habiendo gozado del
Salterio, libro venido del cielo como
auténtica miel para el alma, me
dediqué ávidamente como un
sediento a escrutarlo sin cesar y a
dejarme impregnar totalmente por
esa dulzura saludable, después de
haberme saciado de las
innumerables amarguras de la vida
activa" (PL 70, col. 10).

La búsqueda de Dios, orientada a su
contemplación —escribe Casiodoro
—, sigue siendo la finalidad
permanente de la vida monástica (cf.
PL 69, col. 1107). Sin embargo, añade
que, con la ayuda de la gracia divina
(cf. PL 69, col. 1131.1142), se puede
disfrutar mejor de la Palabra



revelada utilizando las conquistas
científicas y los instrumentos
culturales "profanos" que poseían ya
los griegos y los romanos (cf. PL 69,
col. 1140). Casiodoro se dedicó
personalmente a los estudios
filosóficos, teológicos y exegéticos sin
una creatividad particular, pero
prestando atención a las intuiciones
que consideraba válidas en los
demás. Leía con respeto y devoción
sobre todo a san Jerónimo y san
Agustín. De este último decía: "En san
Agustín hay tanta riqueza que me
parece imposible encontrar algo que
no haya sido tratado ampliamente
por él" (cf. PL 70, col. 10).

Citando a san Jerónimo, exhortaba a
los monjes de Vivarium: "No sólo
alcanzan la palma de la victoria los
que luchan hasta derramar la sangre
o los que viven en virginidad, sino
también todos aquellos que, con la
ayuda de Dios, vencen los vicios del
cuerpo y conservan la recta fe. Pero



para que podáis vencer más
fácilmente, con la ayuda de Dios, los
atractivos del mundo y sus
seducciones, permaneciendo en él
como peregrinos siempre en camino,
tratad de buscar ante todo la
saludable ayuda sugerida por el
salmo 1, que recomienda meditar
noche y día en la ley del Señor. Si
toda vuestra atención está centrada
en Cristo, el enemigo no encontrará
ninguna entrada para asaltaros" (De
Institutione Divinarum Scripturarum,
32: PL 70, col. 1147D-1148A).

Es una advertencia que podemos
considerar válida también para
nosotros. En efecto, también nosotros
vivimos en un tiempo de encuentro
de culturas, de peligro de violencia
que destruye las culturas, y en el que
es necesario esforzarse por
transmitir los grandes valores y
enseñar a las nuevas generaciones el
camino de la reconciliación y de la
paz. Encontramos este camino



orientándonos hacia el Dios que
tiene rostro humano, el Dios que se
nos reveló en Cristo.

San Benito de Nursia

Miércoles 9 de abril de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

Hoy voy a hablar de san Benito,
fundador del monacato occidental y
también patrono de mi pontificado.
Comienzo citando una frase de san
Gregorio Magno que, refiriéndose a
san Benito, dice: «Este hombre de
Dios, que brilló sobre esta tierra con
tantos milagros, no resplandeció
menos por la elocuencia con la que
supo exponer su doctrina» (Dial. II,
36). El gran Papa escribió estas
palabras en el año 592; el santo
monje había muerto cincuenta años
antes y todavía seguía vivo en la
memoria de la gente y sobre todo en
la floreciente Orden religiosa que



fundó. San Benito de Nursia, con su
vida y su obra, ejerció una influencia
fundamental en el desarrollo de la
civilización y de la cultura europea.

La fuente más importante sobre su
vida es el segundo libro de los 
Diálogos de san Gregorio Magno. No
es una biografía en el sentido clásico.
Según las ideas de su época, san
Gregorio quiso ilustrar mediante el
ejemplo de un hombre concreto —
precisamente san Benito— la
ascensión a las cumbres de la
contemplación, que puede realizar
quien se abandona en manos de
Dios. Por tanto, nos presenta un
modelo de vida humana como
ascensión hacia la cumbre de la
perfección.

En el libro de los Diálogos, san
Gregorio Magno narra también
muchos milagros realizados por el
santo. También en este caso no
quiere simplemente contar algo



extraño, sino demostrar cómo Dios,
advirtiendo, ayudando e incluso
castigando, interviene en las
situaciones concretas de la vida del
hombre. Quiere mostrar que Dios no
es una hipótesis lejana, situada en el
origen del mundo, sino que está
presente en la vida del hombre, de
cada hombre.

Esta perspectiva del «biógrafo» se
explica también a la luz del contexto
general de su tiempo: entre los siglos
V y VI, el mundo sufría una
tremenda crisis de valores y de
instituciones, provocada por el
derrumbamiento del Imperio
Romano, por la invasión de los
nuevos pueblos y por la decadencia
de las costumbres. Al presentar a san
Benito como «astro luminoso», san
Gregorio quería indicar en esta
tremenda situación, precisamente
aquí, en esta ciudad de Roma, el
camino de salida de la «noche oscura
de la historia» (cf. Juan Pablo II, 



Discurso en la abadía de
Montecassino, 18 de mayo de 1979, n.
2: L'Osservatore Romano, edición en
lengua española, 27 de mayo de 1979,
p. 11).

De hecho, la obra del santo, y en
especial su Regla, fueron una
auténtica levadura espiritual, que
cambió, con el paso de los siglos,
mucho más allá de los confines de su
patria y de su época, el rostro de
Europa, suscitando tras la caída de la
unidad política creada por el Imperio
Romano una nueva unidad espiritual
y cultural, la de la fe cristiana
compartida por los pueblos del
continente. De este modo nació la
realidad que llamamos «Europa».

La fecha del nacimiento de san
Benito se sitúa alrededor del año 480.
Procedía, según dice san Gregorio de
la región de Nursia, ex provincia
Nursiae. Sus padres, de clase
acomodada, lo enviaron a estudiar a



Roma. Él, sin embargo, no se quedó
mucho tiempo en la ciudad eterna.
Como explicación totalmente creíble,
san Gregorio alude al hecho de que al
joven Benito le disgustaba el estilo de
vida de muchos de sus compañeros
de estudios, que vivían de manera
disoluta, y no quería caer en los
mismos errores. Sólo quería agradar
a Dios: «soli Deo placere
desiderans» (Dial. II, Prol. 1).

Así, antes de concluir sus estudios,
san Benito dejó Roma y se retiró a la
soledad de los montes que se
encuentran al este de la ciudad
eterna. Después de una primera
estancia en el pueblo de Effide (hoy
Affile), donde se unió durante algún
tiempo a una «comunidad religiosa»
de monjes, se hizo eremita en la
cercana Subiaco. Allí vivió durante
tres años, completamente solo, en
una gruta que, desde la alta Edad
Media, constituye el «corazón» de un



monasterio benedictino llamado
«Sacro Speco» (Gruta sagrada).

El período que pasó en Subiaco, un
tiempo de soledad con Dios, fue para
san Benito un momento de
maduración. Allí tuvo que soportar y
superar las tres tentaciones
fundamentales de todo ser humano:
la tentación de autoafirmarse y el
deseo de ponerse a sí mismo en el
centro; la tentación de la
sensualidad; y, por último, la
tentación de la ira y de la venganza.

San Benito estaba convencido de que
sólo después de haber vencido estas
tentaciones podía dirigir a los demás
palabras útiles para sus situaciones
de necesidad. De este modo, tras
pacificar su alma, podía controlar
plenamente los impulsos de su yo,
para ser artífice de paz a su
alrededor. Sólo entonces decidió
fundar sus primeros monasterios en
el valle del Anio, cerca de Subiaco.



En el año 529, san Benito dejó
Subiaco para asentarse en
Montecassino. Algunos han
explicado que este cambio fue una
manera de huir de las intrigas de un
eclesiástico local envidioso. Pero esta
explicación resulta poco convincente,
pues su muerte repentina no impulsó
a san Benito a regresar (Dial. II, 8).
En realidad, tomó esta decisión
porque había entrado en una nueva
fase de su maduración interior y de
su experiencia monástica.

Según san Gregorio Magno, su salida
del remoto valle del Anio hacia el
monte Cassio —una altura que,
dominando la llanura circunstante,
es visible desde lejos—, tiene un
carácter simbólico: la vida monástica
en el ocultamiento tiene una razón
de ser, pero un monasterio también
tiene una finalidad pública en la vida
de la Iglesia y de la sociedad: debe
dar visibilidad a la fe como fuerza de
vida. De hecho, cuando el 21 de



marzo del año 547 san Benito
concluyó su vida terrena, dejó con su
Regla y con la familia benedictina
que fundó, un patrimonio que ha
dado frutos a través de los siglos y
que los sigue dando en el mundo
entero.

En todo el segundo libro de los 
Diálogos,san Gregorio nos muestra
cómo la vida de san Benito estaba
inmersa en un clima de oración,
fundamento de su existencia. Sin
oración no hay experiencia de Dios.
Pero la espiritualidad de san Benito
no era una interioridad alejada de la
realidad. En la inquietud y en el caos
de su época, vivía bajo la mirada de
Dios y precisamente así nunca perdió
de vista los deberes de la vida
cotidiana ni al hombre con sus
necesidades concretas.

Al contemplar a Dios comprendió la
realidad del hombre y su misión. En
su Regla se refiere a la vida



monástica como «escuela del servicio
del Señor» (Prol. 45) y pide a sus
monjes que «nada se anteponga a la
Obra de Dios» (43, 3), es decir, al
Oficio divino o Liturgia de las Horas.
Sin embargo, subraya que la oración
es, en primer lugar, un acto de
escucha (Prol. 9-11), que después
debe traducirse en la acción
concreta. «El Señor espera que
respondamos diariamente con obras
a sus santos consejos», afirma (Prol.
35).

Así, la vida del monje se convierte en
una simbiosis fecunda entre acción y
contemplación «para que en todo sea
glorificado Dios» (57, 9). En contraste
con una autorrealización fácil y
egocéntrica, que hoy con frecuencia
se exalta, el compromiso primero e
irrenunciable del discípulo de san
Benito es la sincera búsqueda de Dios
(58, 7) en el camino trazado por
Cristo, humilde y obediente (5, 13), a
cuyo amor no debe anteponer nada



(4, 21; 72, 11), y precisamente así,
sirviendo a los demás, se convierte
en hombre de servicio y de paz. En el
ejercicio de la obediencia vivida con
una fe animada por el amor (5, 2), el
monje conquista la humildad (5, 1), a
la que dedica todo un capítulo de
suRegla (7). De este modo, el hombre
se configura cada vez más con Cristo
y alcanza la auténtica
autorrealización como criatura a
imagen y semejanza de Dios.

A la obediencia del discípulo debe
corresponder la sabiduría del abad,
que en el monasterio «hace las veces
de Cristo» (2, 2; 63, 13). Su figura,
descrita sobre todo en el segundo
capítulo de la Regla,con un perfil de
belleza espiritual y de compromiso
exigente, puede considerarse un
autorretrato de san Benito, pues —
como escribe san Gregorio Magno—
«el santo de ninguna manera podía
enseñar algo diferente de lo que
vivía» (Dial. II, 36). El abad debe ser



un padre tierno y al mismo tiempo
un maestro severo (2, 24), un
verdadero educador. Aun siendo
inflexible contra los vicios, sobre
todo está llamado a imitar la ternura
del buen Pastor (27, 8), a «servir más
que a mandar» (64, 8), y a «enseñar
todo lo bueno y lo santo más con
obras que con palabras» (2, 12). Para
poder decidir con responsabilidad, el
abad también debe escuchar «el
consejo de los hermanos» (3, 2),
porque «muchas veces el Señor
revela al más joven lo que es
mejor» (3, 3). Esta disposición hace
sorprendentemente moderna una 
Regla escrita hace casi quince siglos.
Un hombre de responsabilidad
pública, incluso en ámbitos privados,
siempre debe saber escuchar y
aprender de lo que escucha.

San Benito califica la Regla como
«mínima, escrita sólo para el
inicio» (73, 8); pero, en realidad,
ofrece indicaciones útiles no sólo



para los monjes, sino también para
todos los que buscan orientación en
su camino hacia Dios. Por su
moderación, su humanidad y su
sobrio discernimiento entre lo
esencial y lo secundario en la vida
espiritual, ha mantenido su fuerza
iluminadora hasta hoy.

Pablo VI, al proclamar el 24 de
octubre de 1964 a san Benito patrono
de Europa, pretendía reconocer la
admirable obra llevada a cabo por el
santo a través de la Regla para la
formación de la civilización y de la
cultura europea. Hoy Europa, recién
salida de un siglo herido
profundamente por dos guerras
mundiales y después del derrumbe
de las grandes ideologías que se han
revelado trágicas utopías, se
encuentra en búsqueda de su propia
identidad.

Para crear una unidad nueva y
duradera, ciertamente son



importantes los instrumentos
políticos, económicos y jurídicos,
pero es necesario también suscitar
una renovación ética y espiritual que
se inspire en las raíces cristianas del
continente. De lo contrario no se
puede reconstruir Europa. Sin esta
savia vital, el hombre queda
expuesto al peligro de sucumbir a la
antigua tentación de querer
redimirse por sí mismo, utopía que
de diferentes maneras, en la Europa
del siglo XX, como puso de relieve el
Papa Juan Pablo II, provocó «una
regresión sin precedentes en la
atormentada historia de la
humanidad» (Discurso a la asamblea
plenaria del Consejo pontificio para la
cultura, 12 de enero de 1990, n. 1: 
L'Osservatore Romano, edición en
lengua española, 28 de enero de
1990, p. 6). Al buscar el verdadero
progreso, escuchemos también hoy la
Reglade san Benito como una luz
para nuestro camino. El gran monje
sigue siendo un verdadero maestro



que enseña el arte de vivir el
verdadero humanismo.

Dionisio Areopagita

Miércoles 14 de mayo de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En el curso de las catequesis sobre
los Padres de la Iglesia, quiero hablar
hoy de una figura muy misteriosa: un
teólogo del siglo VI, cuyo nombre se
desconoce, y que escribió bajo el
seudónimo de Dionisio Areopagita.
Con este seudónimo aludía al pasaje
de la Escritura que acabamos de
escuchar, es decir, el episodio
narrado por san Lucas en el capítulo
XVII de losHechos de los Apóstoles,
donde se cuenta que Pablo predicó
en Atenas, en el Areópago,
dirigiéndose a una élite del gran
mundo intelectual griego, pero al
final la mayoría de los que le
escuchaban no se mostró interesada,



y se alejó burlándose de él; sin
embargo, unos cuantos, pocos, como
nos dice san Lucas, se acercaron a
san Pablo abriéndose a la fe. El
evangelista nos revela dos nombres:
Dionisio, miembro del Areópago, y
una mujer llamada Damaris.

Si el autor de estos libros escogió
cinco siglos después el seudónimo de
Dionisio Areopagita, quiere decir que
tenía la intención de poner la
sabiduría griega al servicio del
Evangelio, promover el encuentro
entre la cultura y la inteligencia
griega y el anuncio de Cristo; quería
hacer lo que pretendía aquel
Dionisio, es decir, que el
pensamiento griego se encontrara
con el anuncio de san Pablo; siendo
griego, quería hacerse discípulo de
san Pablo y de este modo discípulo
de Cristo.

¿Por qué ocultó su nombre,
escogiendo este seudónimo? En



parte, ya hemos respondido: quería
expresar esa intención fundamental
de su pensamiento. Pero hay dos
hipótesis sobre este anonimato y
sobre su seudónimo. Según la
primera, se trataba de una
falsificación voluntaria, a través de la
cual, fechando sus obras en el primer
siglo, en tiempos de san Pablo, quería
dar a su producción literaria una
autoridad casi apostólica.

Pero hay otra hipótesis mejor, pues la
anterior me parece poco creíble: lo
hizo así por humildad. No quería dar
gloria a su nombre, no quería erigir
un monumento a sí mismo con sus
obras, sino realmente servir al
Evangelio, crear una teología eclesial,
no individual, basada en sí mismo.
En realidad logró elaborar una
teología que ciertamente podemos
fechar en el siglo VI, pero no la
podemos atribuir a una de las figuras
de esa época; no es una teología
"individualizada"; se trata de una



teología que expresa un pensamiento
y un lenguaje común.

En un tiempo de acérrimas
polémicas tras el Concilio de
Calcedonia, él, por el contrario, en su
séptima Carta, dice: "No quisiera
hacer polémica; hablo simplemente
de la verdad, busco la verdad". Y la
luz de la verdad por sí misma hace
que caigan los errores y que
resplandezca lo que es bueno. Con
este principio purificó el
pensamiento griego y lo puso en
relación con el Evangelio. Este
principio, que afirma en su
séptimaCarta, también es expresión
de un auténtico espíritu de diálogo:
no hay que buscar las cosas que
separan, sino la verdad en la Verdad
misma; esta, después, resplandece, y
hace que caigan los errores.

Por tanto, a pesar de que la teología
de este autor no es "personal", sino
realmente eclesial, podemos situarla



en el siglo VI. ¿Por qué? El espíritu
griego, que puso al servicio del
Evangelio, lo encontró en los libros
de Proclo, fallecido en el año 485 en
Atenas: este autor pertenecía al
platonismo tardío, una corriente de
pensamiento que había
transformado la filosofía de Platón
en una especie de religión, cuya
finalidad consistía
fundamentalmente en crear una
gran apología del politeísmo griego y
volver, tras el éxito del cristianismo,
a la antigua religión griega. Quería
demostrar que, en realidad, las
divinidades eran las fuerzas que
actuaban en el cosmos. La
consecuencia era que debía
considerarse más verdadero el
politeísmo que el monoteísmo, con
un solo Dios creador.

Proclo presentaba un gran sistema
cósmico de divinidades, de fuerzas
misteriosas, según el cual, en este
cosmos deificado, el hombre podía



encontrar el acceso a la divinidad.
Ahora bien, hacía una distinción
entre las sendas de los sencillos —los
cuales no eran capaces de elevarse a
las cumbres de la verdad, sino que
les bastaban ciertos ritos—, y los
caminos de los sabios, que por el
contrario debían purificarse para
llegar a la luz pura.

Como se puede ver, este pensamiento
es profundamente anticristiano. Es
una reacción tardía contra la victoria
del cristianismo. Un uso anticristiano
de Platón, mientras ya se realizaba
una lectura cristiana del gran
filósofo. Es interesante constatar
cómo este seudo-Dionisio se atrevió a
servirse precisamente de este
pensamiento para mostrar la verdad
de Cristo; para transformar este
universo politeísta en un cosmos
creado por Dios, en la armonía del
cosmos de Dios, donde todas las
fuerzas alaban a Dios, y mostrar esta
gran armonía, esta sinfonía del



cosmos, que va desde los serafines,
los ángeles y los arcángeles, hasta el
hombre y todas las criaturas, que
juntas reflejan la belleza de Dios y
alaban a Dios.

Así transformó la imagen politeísta
en un elogio del Creador y de su
criatura. De este modo, podemos
descubrir las características
esenciales de su pensamiento: ante
todo, es una alabanza cósmica. Toda
la creación habla de Dios, es un
elogio de Dios. Siendo la criatura una
alabanza de Dios, la teología del
seudo-Dionisio se convierte en una
teología litúrgica: a Dios se le
encuentra sobre todo alabándolo, no
sólo reflexionando; y la liturgia no es
algo construido por nosotros, algo
inventado para hacer una
experiencia religiosa durante cierto
período de tiempo; consiste en cantar
con el coro de las criaturas y entrar
en la realidad cósmica misma. Así la
liturgia, aparentemente sólo



eclesiástica, se ensancha y amplía,
nos une en el lenguaje de todas las
criaturas. El seudo-Dionisio nos dice:
no se puede hablar de Dios de
manera abstracta; hablar de Dios es
siempre —lo dice con una palabra
griega—, «hymnein», cantar himnos
para Dios con el gran canto de las
criaturas, que se refleja y concreta en
la alabanza litúrgica.

Sin embargo, aunque su teología sea
cósmica, eclesial y litúrgica, también
es profundamente personal. Creó la
primera gran teología mística. Más
aún, la palabra "mística" adquiere
con él un nuevo significado. Hasta
esa época para los cristianos esta
palabra equivalía a la palabra
"sacramental", es decir, lo que
pertenece al «mysterion», al
sacramento. Con él, la palabra
"mística" se hace más personal, más
íntima: expresa el camino del alma
hacia Dios.



Y, ¿cómo encontrar a Dios? Aquí
observamos nuevamente un
elemento importante en su diálogo
entre la filosofía griega y el
cristianismo, en particular, la fe
bíblica. Aparentemente lo que dice
Platón y lo que dice la gran filosofía
sobre Dios es mucho más elevado,
mucho más verdadero; la Biblia
parece bastante "bárbara", simple,
pre-crítica, se diría hoy; pero él
constata que precisamente esto es
necesario para que de este modo
podamos comprender que los
conceptos más elevados sobre Dios
no llegan nunca hasta su auténtica
grandeza; son siempre impropios.

En realidad, estas imágenes nos
hacen comprender que Dios está por
encima de todos los conceptos; en la
sencillez de las imágenes
encontramos más verdad que en los
grandes conceptos. El rostro de Dios
es nuestra incapacidad para expresar
realmente lo que él es. De este modo



el seudo-Dionisio habla de una
"teología negativa". Es más fácil decir
lo que no es Dios, que expresar lo
que es realmente. Sólo a través de
estas imágenes podemos adivinar su
verdadero rostro y, por otra parte,
este rostro de Dios es muy concreto:
es Jesucristo. Y aunque Dionisio,
siguiendo a Proclo, nos muestra la
armonía de los coros celestiales, de
manera que parece que todos
dependen de todos, no deja de ser
verdad que nuestro camino hacia
Dios queda muy lejos de él; el seudo-
Dionisio demuestra que, al final, el
camino hacia Dios es Dios mismo, el
cual se hace cercano a nosotros en
Jesucristo.

Así, una teología grande y misteriosa
se hace también muy concreta, tanto
en la interpretación de la liturgia
como en la reflexión sobre Jesucristo:
con todo ello, este Dionisio
Areopagita ejerció una gran
influencia en toda la teología



medieval, en toda la teología mística
de Oriente y de Occidente. En cierto
sentido, en el siglo XIII fue
redescubierto sobre todo por san
Buenaventura, el gran teólogo
franciscano, que en esta teología
mística encontró el instrumento
conceptual para interpretar la
herencia tan sencilla y profunda de
san Francisco: el "Poverello", al igual
que Dionisio, nos dice en definitiva
que el amor ve más que la razón.
Donde está la luz del amor, las
tinieblas de la razón se disipan; el
amor ve, el amor es ojo y la
experiencia nos da mucho más que
la reflexión.

San Buenaventura vio en san
Francisco lo que significa esta
experiencia: es la experiencia de un
camino muy humilde, muy realista,
día tras día; es seguir a Cristo,
aceptando su cruz. En esta pobreza y
en esta humildad, en la humildad
que se vive también en la



eclesialidad, se hace una experiencia
de Dios más elevada que la que se
alcanza a través de la reflexión: en
ella, realmente tocamos el corazón
de Dios.

Hoy Dionisio Areopagita tiene una
nueva actualidad: se presenta como
un gran mediador en el diálogo
moderno entre el cristianismo y las
teologías místicas de Asia, cuya
característica consiste en la
convicción de que no se puede decir
quién es Dios; de él sólo se puede
hablar de forma negativa; de Dios
sólo se puede hablar con el "no", y
sólo es posible llegar a él entrando en
esta experiencia del "no". Aquí se ve
una cercanía entre el pensamiento
del Areopagita y el de las religiones
asiáticas; puede ser hoy un
mediador, como lo fue entre el
espíritu griego y el Evangelio.

De este modo se ve que el diálogo no
acepta la superficialidad.



Precisamente cuando uno entra en la
profundidad del encuentro con
Cristo, se abre también un amplio
espacio para el diálogo. Cuando uno
encuentra la luz de la verdad, se da
cuenta de que es una luz para todos;
desaparecen las polémicas y resulta
posible entenderse unos a otros o al
menos hablar unos con otros,
acercarse. El camino del diálogo
consiste precisamente en estar cerca
de Dios en Cristo, en la profundidad
del encuentro con él, en la
experiencia de la verdad, que nos
abre a la luz y nos ayuda a salir al
encuentro de los demás: la luz de la
verdad, la luz del amor.

En fin de cuentas, nos dice: tomad
cada día el camino de la experiencia,
de la experiencia humilde de la fe.
Entonces, el corazón se hace grande
y también puede ver e iluminar a la
razón para que vea la belleza de
Dios. Pidamos al Señor que nos
ayude a poner también hoy al



servicio del Evangelio la sabiduría de
nuestro tiempo, redescubriendo la
belleza de la fe, el encuentro con Dios
en Cristo.

Romano el Meloda

Miércoles 21 de mayo de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En la serie de catequesis sobre los
Padres de la Iglesia, quiero hablar
hoy de una figura poco conocida:
Romano el Meloda, que nació en
torno al año 490 en Emesa (hoy
Homs), en Siria. Teólogo, poeta y
compositor, pertenece al gran grupo
de teólogos que transformó la
teología en poesía. Pensamos en su
compatriota, san Efrén de Siria, que
vivió doscientos años antes que él. Y
pensamos también en teólogos de
Occidente, como san Ambrosio, cuyos
himnos todavía hoy forman parte de
nuestra liturgia y siguen tocando el



corazón; o en un teólogo, un
pensador muy profundo, como santo
Tomás, que nos ha dejado los himnos
de la fiesta del Corpus Christi de
mañana; pensamos en san Juan de la
Cruz y en otros muchos. La fe es
amor y por ello crea poesía y crea
música. La fe es alegría y por ello
crea belleza.

Romano el Meloda es uno de estos,
un poeta y compositor teólogo.
Aprendió los primeros elementos de
la cultura griega y siríaca en su
ciudad natal, se trasladó a Berito
(Beirut), perfeccionando allí su
formación clásica y sus
conocimientos retóricos. Ordenado
diácono permanente (en torno al año
515), fue predicador en esa ciudad
durante tres años. Después se fue a
Constantinopla, hacia fines del reino
de Anastasio I (alrededor del año
518), y allí se estableció en el
monasterio anexo a la iglesia de la 
Theotókos, Madre de Dios.



Allí tuvo lugar un episodio clave en
su vida: el Sinaxario nos informa
sobre la aparición de la Madre de
Dios en sueños y sobre el don del
carisma poético. En efecto, María le
pidió que se tragara una hoja
enrollada. Al despertar, a la mañana
siguiente -era la fiesta de la Navidad-,
Romano se puso a declamar desde el
ambón: "Hoy la Virgen da a luz al
Trascendente" (Himno sobre la
Navidad I, Proemio). De este modo, se
convirtió en predicador-cantor hasta
su muerte (acontecida después del
año 555).

Romano ha pasado a la historia como
uno de los más representativos
autores de himnos litúrgicos. Para los
fieles, la homilía era entonces
prácticamente la única oportunidad
de enseñanza catequética. Así,
Romano se presenta como un testigo
eminente del sentimiento religioso
de su época y también de un modo
vivo y original de catequesis. A



través de sus composiciones
podemos darnos cuenta de la
creatividad de esta forma de
catequesis, de la creatividad del
pensamiento teológico, de la estética
y de la himnografía sagrada de
aquella época.

El lugar en el que Romano predicaba
era un santuario de las afueras de
Constantinopla: subía al ambón,
colocado en el centro de la iglesia, y
se dirigía a la comunidad
recurriendo a una escenografía
bastante compleja: montaba
representaciones en las paredes o
ponía iconos sobre el ambón y
también utilizaba el recurso del
diálogo. Pronunciaba homilías
métricas cantadas, llamadas 
kontákia. Al parecer, el término 
kontákion, "pequeña vara", hace
referencia al pequeño palo redondo
en torno al cual se envolvía el rollo
de un manuscrito litúrgico o de otro
tipo. Los kontákia que se han



conservado con el nombre de
Romano son ochenta y nueve, pero la
tradición le atribuye mil.

En Romano, cada kontákion se
compone de estrofas, por lo general
de dieciocho a veinticuatro, con el
mismo número de sílabas,
estructuradas según el modelo de la
primera estrofa (irmo); también los
acentos rítmicos de los versos de
todas las estrofas siguen el modelo
del irmo. Cada estrofa concluye con
un estribillo (efimnio), por lo general
idéntico, para crear la unidad
poética. Además, las iniciales de cada
estrofa indican el nombre del autor
(acróstico), precedido
frecuentemente por el adjetivo
"humilde". El himno se concluye con
una oración que hace referencia a los
hechos celebrados o evocados. Al
terminar la lectura bíblica, Romano
cantaba el Proemio, casi siempre en
forma de oración o súplica. Así
anunciaba el tema de la homilía y



explicaba el estribillo que se debía
repetir en coro al final de cada
estrofa, declamada por él
rítmicamente en voz alta.

Un ejemplo significativo es el 
kontákioncon motivo del Viernes de
Pasión: se trata de un diálogo entre
María y su Hijo, que tiene lugar en el
camino de la cruz. María dice: "¿A
dónde vas, hijo? ¿Por qué recorres
tan rápidamente el camino de tu
vida? / Nunca habría pensado, hijo
mío, que te vería en este estado, / y
nunca habría podido imaginar que
llegarían a este grado de locura los
impíos, / poniéndote las manos
encima contra toda justicia". Jesús
responde: "¿Por qué lloras, Madre
mía? (...). ¿No debería padecer? ¿No
debería morir? / Entonces, ¿cómo
podría salvar a Adán?". El Hijo de
María consuela a su Madre, pero le
recuerda su papel en la historia de la
salvación: "Depón, por tanto, Madre;
depón tu dolor: / no está bien que



gimas, pues fuiste llamada "llena de
gracia" (María al pie de la cruz, 1-2;
4-5).

Asimismo, en el himno sobre el
sacrificio de Abraham, Sara se
reserva la decisión sobre la vida de
Isaac. Abraham dice: "Cuando Sara
escuche, Señor mío, todas tus
palabras, / al conocer tu voluntad, me
dirá: / "Si quien nos lo ha dado lo
vuelve a tomar, ¿por qué nos lo ha
dado? / (...) Tú, oh anciano, déjame a
mi hijo, / y cuando lo quiera quien te
ha llamado, tendrá que decírmelo a
mí" (El sacrificio de Abraham, 7).

Romano no usa el griego bizantino
solemne de la corte, sino un griego
sencillo, cercano al lenguaje del
pueblo. Quiero citar un ejemplo del
modo vivo y muy personal como
habla del Señor Jesús: lo llama
"fuente que no quema y luz contra
las tinieblas", y dice: "Yo me atrevo a
tenerte en mis manos como una



lámpara, / pues quien lleva un candil
entre los hombres es iluminado sin
quemarse. / Ilumíname, por tanto, tú
que eres Luz inextinguible" (La
Presentación o Fiesta del encuentro,
8). La fuerza de convicción de sus
predicaciones se fundaba en la gran
coherencia que existía entre sus
palabras y su vida. En una oración
dice: "Haz clara mi lengua, Salvador
mío, abre mi boca / y, después de
llenarla, traspasa mi corazón para
que mi actuar / sea coherente con
mis palabras" (Misión de los
Apóstoles, 2).

Examinemos ahora algunos de sus
temas principales. Un tema
fundamental de su predicación es la
unidad de la acción de Dios en la
historia, la unidad entre la creación y
la historia de la salvación, la unidad
entre el Antiguo y el Nuevo
Testamento. Otro tema importante es
la pneumatología, es decir, la
doctrina sobre el Espíritu Santo. En



la fiesta de Pentecostés subraya la
continuidad que existe entre Cristo,
que ha ascendido al cielo, y los
Apóstoles, es decir, la Iglesia, y exalta
su acción misionera en el mundo:
"Con la fuerza divina han
conquistado a todos los hombres; /
han tomado la cruz de Cristo como
una pluma, / han utilizado las
palabras como redes y con ellas han
pescado al mundo, / han usado el
Verbo como anzuelo agudo; / para
ellos ha servido de cebo / la carne del
Soberano del universo" (Pentecostés,
2; 18).

Naturalmente, otro tema central es la
cristología. No entra en el problema
de los conceptos difíciles de la
teología, tan debatidos en aquel
tiempo, y que rasgaron la unidad, no
sólo entre los teólogos, sino también
entre los cristianos en la Iglesia.
Predica una cristología sencilla, pero
fundamental: la cristología de los
grandes Concilios. Pero sobre todo



está cerca de la piedad popular —de
hecho, los conceptos de los Concilios
han surgido de la piedad popular y
del conocimiento del corazón
cristiano—; así, Romano subraya que
Cristo es verdadero hombre y
verdadero Dios, y al ser verdadero
hombre-Dios es una sola persona, la
síntesis entre creación y Creador: en
sus palabras humanas escuchamos la
voz del Verbo mismo de Dios. "Cristo
era hombre —dice—, pero también
Dios; / sin embargo, no estaba
dividido en dos: es Uno, hijo de un
Padre que es Uno solo" (La Pasión,
19).

Por lo que se refiere a la mariología,
agradecido a la Virgen por el don del
carisma poético, Romano la recuerda
al final de casi todos los himnos y le
dedica sus kontákia más hermosos: 
Natividad, Anunciación, Maternidad
divina, Nueva Eva.



Por último, las enseñanzas morales
están relacionadas con el juicio final
(cf. Las diez vírgenes [II]). Nos lleva
hacia ese momento de la verdad de
nuestra vida, la comparecencia ante
el Juez justo, y por ello exhorta a la
conversión haciendo penitencia y
ayuno. De modo positivo, el cristiano
debe practicar la caridad, la limosna.
En dos himnos, Las Bodas de Caná y 
Las diez vírgenes, pone de relieve el
primado de la caridad sobre la
continencia. La caridad es la más
grande de las virtudes: "Diez
vírgenes poseían la virtud de la
virginidad intacta, / pero para cinco
de ellas el duro ejercicio no dio
fruto. / Las otras brillaron con las
lámparas del amor a la humanidad, /
por eso las invitó el esposo" (Las diez
vírgenes, 1).

Los cantos de Romano el Meloda
están impregnados de humanidad
palpitante, de ardor de fe y de
profunda humildad. Este gran poeta



y compositor nos recuerda todo el
tesoro de la cultura cristiana, nacida
de la fe, nacida del corazón que se ha
encontrado con Cristo, con el Hijo de
Dios. De este contacto del corazón
con la Verdad, que es Amor, ha
nacido la cultura, toda la gran
cultura cristiana. Y si la fe sigue viva,
esta herencia cultural no muere, sino
que sigue viva y presente. Los iconos
siguen hablando hoy al corazón de
los creyentes; no son cosas del
pasado. Las catedrales no son
monumentos medievales, sino casas
de vida, donde nos sentimos "en
casa": en ellas encontramos a Dios y
nos encontramos los unos con los
otros. Tampoco la gran música —el
canto gregoriano, o Bach o Mozart—
es algo del pasado, sino que vive en
la vitalidad de la liturgia y de nuestra
fe.

Si la fe es viva, la cultura cristiana no
se convierte en algo "pasado", sino
que sigue viva y presente. Y si la fe es



viva, también hoy podemos
responder al imperativo que siempre
se repite en los Salmos: "Cantad al
Señor un cántico nuevo".

Creatividad, innovación, cántico
nuevo, cultura nueva y presencia de
toda la herencia cultural en la
vitalidad de la fe no se excluyen, sino
que son una sola realidad: son
presencia de la belleza de Dios y de
la alegría de ser hijos suyos.

San Gregorio Magno. 1

Miércoles 28 de mayo de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

El miércoles pasado hablé de un
Padre de la Iglesia poco conocido en
Occidente, Romano el Meloda; hoy
quiero presentar la figura de uno de
los Padres más grandes de la historia
de la Iglesia, uno de los cuatro
doctores de Occidente, el Papa san
Gregorio, que fue Obispo de Roma



entre los años 590 y 604, y que
mereció de parte de la tradición el
títuloMagnus, Grande. San Gregorio
fue verdaderamente un gran Papa y
un gran doctor de la Iglesia.

Nació en Roma, en torno al año 540,
en una rica familia patricia de la 
gens Anicia, que no sólo se distinguía
por la nobleza de su sangre, sino
también por su adhesión a la fe
cristiana y por los servicios prestados
a la Sede apostólica. De esta familia
habían salido dos Papas: Félix III
(483-492), tatarabuelo de san
Gregorio, y Agapito (535-536). La casa
en la que san Gregorio creció se
encontraba en el Clivus Scauri,
rodeada de solemnes edificios que
atestiguaban la grandeza de la
antigua Roma y la fuerza espiritual
del cristianismo. Los ejemplos de sus
padres Gordiano y Silvia, ambos
venerados como santos, y los de sus
tías paternas Emiliana y Tarsilia, que
vivían en su misma casa como



vírgenes consagradas en un camino
compartido de oración y ascesis, le
inspiraron elevados sentimientos
cristianos.

San Gregorio ingresó pronto en la
carrera administrativa, que había
seguido también su padre, y en el
año 572 alcanzó la cima,
convirtiéndose en prefecto de la
ciudad. Este cargo, complicado por la
tristeza de aquellos tiempos, le
permitió dedicarse en un amplio
radio a todo tipo de problemas
administrativos, obteniendo de ellos
luz para sus futuras tareas. En
particular le dejó un profundo
sentido del orden y de la disciplina:
cuando llegó a ser Papa, sugirió a los
obispos que en la gestión de los
asuntos eclesiásticos tomaran como
modelo la diligencia y el respeto que
los funcionarios civiles tenían por las
leyes.



Sin embargo, esa vida no le debía
satisfacer, dado que, no mucho
tiempo después, decidió dejar todo
cargo civil para retirarse en su casa y
comenzar la vida de monje,
transformando la casa de la familia
en el monasterio de San Andrés en el
Celio. Este período de vida
monástica, vida de diálogo
permanente con el Señor en la
escucha de su palabra, le dejó una
perenne nostalgia que se manifiesta
continuamente en sus homilías: en
medio del agobio de las
preocupaciones pastorales, lo
recordará varias veces en sus
escritos como un tiempo feliz de
recogimiento en Dios, de dedicación
a la oración, de serena inmersión en
el estudio. Así pudo adquirir el
profundo conocimiento de la sagrada
Escritura y de los Padres de la Iglesia
del que se sirvió después en sus
obras.



Pero el retiro claustral de san
Gregorio no duró mucho. La valiosa
experiencia que adquirió en la
administración civil en un período
lleno de graves problemas, las
relaciones que mantuvo con los
bizantinos mientras desempeñaba
ese cargo, y la estima universal que
se había ganado, indujeron al Papa
Pelagio a nombrarlo diácono y a
enviarlo a Constantinopla como su
"apocrisario" —hoy se diría "nuncio
apostólico"— para acabar con los
últimos restos de la controversia
monofisita y sobre todo para obtener
el apoyo del emperador en el
esfuerzo por contener la presión
longobarda.

La permanencia en Constantinopla,
donde junto con un grupo de monjes
había reanudado la vida monástica,
fue importantísima para san
Gregorio, pues le permitió tener
experiencia directa del mundo
bizantino, así como conocer de cerca



el problema de los longobardos, que
después pondría a dura prueba su
habilidad y su energía en el período
del pontificado. Tras algunos años,
fue llamado de nuevo a Roma por el
Papa, quien lo nombró su secretario.
Eran años difíciles: las continuas
lluvias, el desbordamiento de los ríos
y la carestía afligían a muchas zonas
de Italia y en particular a Roma. Al
final se desató la peste, que causó
numerosas víctimas, entre ellas el
Papa Pelagio II. El clero, el pueblo y
el senado fueron unánimes en
elegirlo precisamente a él, Gregorio,
como su sucesor en la Sede de Pedro.
Trató de resistirse, incluso
intentando la fuga, pero todo fue
inútil: al final tuvo que ceder. Era el
año 590.

Reconociendo que lo que había
sucedido era voluntad de Dios, el
nuevo Pontífice se puso
inmediatamente al trabajo con
empeño. Desde el principio puso de



manifiesto una visión singularmente
lúcida de la realidad que debía
afrontar, una extraordinaria
capacidad de trabajo para resolver
los asuntos tanto eclesiales como
civiles, un constante equilibrio en las
decisiones, incluso valientes, que su
misión le imponía. De su gobierno se
conserva una amplia documentación
gracias al Registro de sus cartas
(aproximadamente 800), en las que
se refleja cómo afrontaba
diariamente los complejos
interrogantes que llegaban a su
despacho. Eran cuestiones que
procedían de los obispos, de los
abades, de los clérigos,y también de
las autoridades civiles de todo orden
y grado.

Entre los problemas que afligían en
aquel tiempo a Italia y a Roma había
uno de particular importancia tanto
en el ámbito civil como en el eclesial:
la cuestión longobarda. A ella dedicó
el Papa todas las energías posibles en



orden a una solución
verdaderamente pacificadora. A
diferencia del emperador bizantino,
que partía del presupuesto de que los
longobardos eran sólo individuos
burdos y depredadores a quienes
había que derrotar o exterminar, san
Gregorio veía a esta gente con ojos de
buen pastor, con la intención de
anunciarles la palabra de salvación,
entablando con ellos relaciones de
fraternidad con vistas a una futura
paz fundada en el respeto recíproco
y en la serena convivencia entre
italianos, imperiales y longobardos.
Se preocupó de la conversión de los
pueblos jóvenes y de la nueva
organización civil de Europa: los
visigodos de España, los francos, los
sajones, los inmigrantes en Bretaña y
los longobardos fueron los
destinatarios privilegiados de su
misión evangelizadora. Ayer
celebramos la memoria litúrgica de
san Agustín de Canterbury, jefe de un
grupo de monjes a los que san



Gregorio encargó dirigirse a Bretaña
para evangelizar Inglaterra.

Para obtener una paz efectiva en
Roma y en Italia, el Papa se
comprometió a fondo —era un
verdadero pacificador—,
emprendiendo una estrecha
negociación con el rey longobardo
Agilulfo. Esa negociación llevó a un
período de tregua que duró cerca de
tres años (598-601), tras los cuales, en
el año 603, fue posible estipular un
armisticio más estable. Este
resultado positivo se logró, ente otras
causas, gracias a los contactos
paralelos que, entretanto, el Papa
mantenía con la reina Teodolinda,
que era una princesa bávara y, a
diferencia de los jefes de los otros
pueblos germanos, era católica,
profundamente católica. Se conserva
una serie de cartas del Papa san
Gregorio a esta reina, en las que
manifiesta su estima y su amistad
hacia ella. Teodolinda consiguió,



poco a poco, orientar al rey hacia el
catolicismo, preparando así el
camino a la paz.

El Papa se preocupó también de
enviarle las reliquias para la basílica
de San Juan Bautista que ella hizo
construir en Monza, así como su
felicitación y preciosos regalos para
esa catedral con ocasión del
nacimiento y del bautismo de su hijo
Adaloaldo. La vicisitud de esta reina
constituye un hermoso testimonio
sobre la importancia de las mujeres
en la historia de la Iglesia. En el
fondo, los objetivos que san Gregorio
perseguía constantemente eran tres:
contener la expansión de los
longobardos en Italia; proteger a la
reina Teodolinda de la influencia de
los cismáticos y reforzar la fe
católica; y mediar entre los
longobardos y los bizantinos con
vistas a un acuerdo que garantizara
la paz en la península y a la vez
permitiera llevar a cabo una acción



evangelizadora entre los
longobardos. Por tanto, eran dos las
finalidades que buscaba en esa
compleja situación: promover
acuerdos en el ámbito diplomático-
político y difundir el anuncio de la
verdadera fe entre las poblaciones.

Junto a la acción meramente
espiritual y pastoral, el Papa san
Gregorio fue protagonista activo
también de una múltiple actividad
social. Con las rentas del conspicuo
patrimonio que la Sede romana
poseía en Italia, especialmente en
Sicilia, compró y distribuyó trigo,
socorrió a quienes se encontraban en
situación de necesidad, ayudó a
sacerdotes, monjes y monjas que
vivían en la indigencia, pagó rescates
de ciudadanos que habían caído
prisioneros de los longobardos,
compró armisticios y treguas.
Además desarrolló, tanto en Roma
como en otras partes de Italia, una
atenta labor de reforma



administrativa, dando instrucciones
precisas para que los bienes de la
Iglesia, útiles para su subsistencia y
su obra evangelizadora en el mundo,
se gestionaran con total rectitud y
según las reglas de la justicia y de la
misericordia. Exigía que los colonos
fueran protegidos de los abusos de
los concesionarios de las tierras de
propiedad de la Iglesia y, en caso de
fraude, que se les indemnizara con
prontitud, para que el rostro de la
Esposa de Cristo no se contaminara
con beneficios injustos.

San Gregorio llevó a cabo esta
intensa actividad a pesar de sus
problemas de salud, que lo obligaban
con frecuencia a guardar cama
durante largos días. Los ayunos que
había practicado en los años de la
vida monástica le habían ocasionado
serios trastornos digestivos. Además,
su voz era muy débil, de forma que a
menudo tenía que encomendar al
diácono la lectura de sus homilías,



para que los fieles presentes en las
basílicas romanas pudieran oírlo. En
los días de fiesta hacía lo posible por
celebrar Missarum sollemnia, esto es,
la misa solemne, y entonces se
encontraba personalmente con el
pueblo de Dios, que lo apreciaba
mucho porque veía en él la
referencia autorizada en la que
hallaba seguridad: no por casualidad
se le atribuyó pronto el título de 
consul Dei.

A pesar de las dificilísimas
condiciones en las que tuvo que
actuar, gracias a su santidad de vida
y a su rica humanidad consiguió
conquistar la confianza de los fieles,
logrando para su tiempo y para el
futuro resultados verdaderamente
grandiosos. Era un hombre inmerso
en Dios: el deseo de Dios estaba
siempre vivo en el fondo de su alma
y, precisamente por esto, estaba
siempre muy atento al prójimo, a las
necesidades de la gente de su época.



En un tiempo desastroso, más aún,
desesperado, supo crear paz y dar
esperanza. Este hombre de Dios nos
muestra dónde están las verdaderas
fuentes de la paz y de dónde viene la
verdadera esperanza; así se
convierte en guía también para
nosotros hoy.

San Gregorio Magno. 2

Miércoles 4 de junio de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En nuestro encuentro de los
miércoles, vuelvo a comentar hoy la
extraordinaria figura del Papa san
Gregorio Magno para recoger más
luces de su rica enseñanza. A pesar
de los múltiples compromisos
vinculados a su función de Obispo de
Roma, nos dejó numerosas obras de
las que la Iglesia, en los siglos
sucesivos, se ha servido
ampliamente. Además de su



abundante epistolario —el Registro al
que aludí en la anterior catequesis
contiene más de 800 cartas—, nos
dejó sobre todo escritos de carácter
exegético, entre los que se distinguen
el Comentario moral a Job —conocido
con el título latino de Moralia in Iob
—, las Homilías sobre Ezequiel y las 
Homilías sobre los Evangelios.
Asimismo existe una importante
obra de carácter hagiográfico, los 
Diálogos, escrita por san Gregorio
para la edificación de la reina
longobarda Teodolinda. Su obra
principal y más conocida es, sin
duda, la Regla pastoral, que el Papa
redactó al inicio de su pontificado
con una finalidad claramente
programática.

Haciendo un rápido repaso a estas
obras debemos observar, ante todo,
que en sus escritos san Gregorio
jamás se muestra preocupado por
elaborar una doctrina "suya", una
originalidad propia. Más bien trata



de hacerse eco de la enseñanza
tradicional de la Iglesia; sólo quiere
ser la boca de Cristo y de su Iglesia
en el camino que se debe recorrer
para llegar a Dios. Al respecto son
ejemplares sus comentarios
exegéticos. Fue un apasionado lector
de la Biblia, a la que no se acercó con
pretensiones meramente
especulativas: el cristiano debe sacar
de la sagrada Escritura —pensaba—
no tanto conocimientos teóricos,
cuanto más bien el alimento diario
para su alma, para su vida de
hombre en este mundo.

En las Homilías sobre Ezequiel,por
ejemplo, insiste mucho en esta
función del texto sagrado: acercarse
a la Escritura sólo para satisfacer un
deseo de conocimiento significa
ceder a la tentación del orgullo y
exponerse así al peligro de caer en la
herejía. La humildad intelectual es la
regla primaria para quien trata de
penetrar en las realidades



sobrenaturales partiendo del Libro
sagrado. La humildad, obviamente,
no excluye el estudio serio; pero para
lograr que este estudio resulte
verdaderamente provechoso,
permitiendo entrar realmente en la
profundidad del texto, la humildad
resulta indispensable. Sólo con esta
actitud interior se escucha realmente
y se percibe por fin la voz de Dios.
Por otro lado, cuando se trata de la
palabra de Dios, comprender no es
nada si la comprensión no lleva a la
acción. En estas homilías sobre
Ezequiel se encuentra también la
bella expresión según la cual "el
predicador debe mojar su pluma en
la sangre de su corazón; así podrá
llegar también al oído del prójimo".
Al leer esas homilías se ve que san
Gregorio escribió realmente con la
sangre de su corazón y, por ello, nos
habla aún hoy a nosotros.

San Gregorio desarrolla también este
tema en el Comentario moral a Job.



Siguiendo la tradición patrística,
examina el texto sagrado en las tres
dimensiones de su sentido: la
dimensión literal, la alegórica y la
moral, que son dimensiones del
único sentido de la sagrada Escritura.
Sin embargo, san Gregorio atribuye
una clara preponderancia al sentido
moral. Desde esta perspectiva,
propone su pensamiento a través de
algunos binomios significativos —
saber-hacer, hablar-vivir, conocer-
actuar— en los que evoca los dos
aspectos de la vida humana que
deberían ser complementarios, pero
que con frecuencia acaban por ser
antitéticos. El ideal moral —comenta
— consiste siempre en llevar a cabo
una armoniosa integración entre
palabra y acción, pensamiento y
compromiso, oración y dedicación a
los deberes del propio estado: este es
el camino para realizar la síntesis
gracias a la cual lo divino desciende
hasta el hombre y el hombre se eleva
hasta la identificación con Dios. Así,



el gran Papa traza para el auténtico
creyente un proyecto de vida
completo; por eso, en la Edad Media
el Comentario moral a Job constituirá
una especie de Summa de la moral
cristiana.

También son de notable importancia
y belleza sus Homilías sobre los
Evangelios. La primera de ellas la
pronunció en la basílica de San
Pedro durante el tiempo de Adviento
del año 590; por tanto, pocos meses
después de su elección al pontificado;
la última la pronunció en la basílica
de San Lorenzo el segundo domingo
después de Pentecostés del año 593.
El Papa predicaba al pueblo en las
iglesias donde se celebraban la
"estaciones" —ceremonias especiales
de oración en los tiempos fuertes del
año litúrgico— o las fiestas de los
mártires titulares. El principio
inspirador que une las diversas
intervenciones se sintetiza en la
palabra "praedicator": no sólo el



ministro de Dios, sino también todo
cristiano tiene la tarea de ser
"predicador" de lo que ha
experimentado en su interior, a
ejemplo de Cristo, que se hizo
hombre para llevar a todos el
anuncio de la salvación. Este
compromiso se sitúa en un horizonte
escatológico: la esperanza del
cumplimiento en Cristo de todas las
cosas es un pensamiento constante
del gran Pontífice y acaba por
convertirse en motivo inspirador de
todo su pensamiento y de toda su
actividad. De aquí brotan sus
incesantes llamamientos a la
vigilancia y a las buenas obras.

Tal vez el texto más orgánico de san
Gregorio Magno es la Regla pastoral,
escrita en los primeros años de su
pontificado. En ella san Gregorio se
propone presentar la figura del
obispo ideal, maestro y guía de su
grey. Con ese fin ilustra la
importancia del oficio de pastor de la



Iglesia y los deberes que implica: por
tanto, quienes no hayan sido
llamados a tal tarea no deben
buscarla con superficialidad; en
cambio, quienes lo hayan asumido
sin la debida reflexión,
necesariamente deben experimentar
en su espíritu una turbación.
Retomando un tema predilecto,
afirma que el obispo es ante todo el
"predicador" por excelencia; como tal
debe ser ante todo ejemplo para los
demás, de forma que su
comportamiento constituya un punto
de referencia para todos. Una acción
pastoral eficaz requiere además que
conozca a los destinatarios y adapte
sus intervenciones a la situación de
cada uno: san Gregorio ilustra las
diversas clases de fieles con
anotaciones agudas y puntuales, que
pueden justificar la valoración de
quienes han visto en esta obra
también un tratado de psicología. Por
eso se entiende que conocía
realmente a su grey y hablaba de



todo con la gente de su tiempo y de
su ciudad.

Sin embargo, el gran Pontífice insiste
en el deber de que el pastor
reconozca cada día su propia
miseria, de manera que el orgullo no
haga vano a los ojos del Juez
supremo el bien realizado. Por ello el
capítulo final de la Regla está
dedicado a la humildad: "Cuando se
siente complacencia al haber
alcanzado muchas virtudes, conviene
reflexionar en las propias
insuficiencias y humillarse: en lugar
de considerar el bien realizado, hay
que considerar el que no se ha
llevado a cabo". Todas estas valiosas
indicaciones demuestran el altísimo
concepto que san Gregorio tiene del
cuidado de las almas, que define "ars
artium", el arte de las artes. La Regla
tuvo tanto éxito que pronto se
tradujo al griego y al anglosajón, algo
más bien raro.



También es significativa otra obra,
los Diálogos, en la que al amigo y
diácono Pedro, convencido de que las
costumbres estaban tan corrompidas
que no permitían que surgieran
santos como en los tiempos pasados,
san Gregorio demuestra lo contrario:
la santidad siempre es posible,
incluso en tiempos difíciles. Lo
prueba narrando la vida de personas
contemporáneas o fallecidas
recientemente, a las que con razón se
podría definir santas, aunque no
estuvieran canonizadas. La
narración va acompañada de
reflexiones teológicas y místicas que
hacen del libro un texto hagiográfico
singular, capaz de fascinar a
generaciones enteras de lectores. La
materia está tomada de tradiciones
vivas del pueblo y tiene como
finalidad edificar y formar,
atrayendo la atención de quien lee
hacia una serie de cuestiones como el
sentido del milagro, la interpretación
de la Escritura, la inmortalidad del



alma, la existencia del infierno, la
representación del más allá, temas
que requerían oportunas
aclaraciones. El libro II está
totalmente dedicado a la figura de
san Benito de Nursia y es el único
testimonio antiguo sobre la vida del
santo monje, cuya belleza espiritual
destaca en el texto con plena
evidencia.

En el plan teológico que san Gregorio
desarrolla a lo largo de sus obras, el
pasado, el presente y el futuro se
relativizan. Para él lo que más cuenta
es todo el arco de la historia salvífica,
que sigue realizándose entre los
oscuros recovecos del tiempo. Desde
esta perspectiva es significativo que
introduzca el anuncio de la
conversión de los anglos en medio
del Comentario moral a Job: a sus
ojos ese acontecimiento constituía un
adelanto del reino de Dios del que
habla la Escritura; por tanto, con
razón se podía mencionar en el



comentario a un libro sacro. En su
opinión, los guías de las
comunidades cristianas deben
esforzarse por releer los
acontecimientos a la luz de la
palabra de Dios: en este sentido, el
gran Pontífice siente el deber de
orientar a pastores y fieles en el
itinerario espiritual de una lectio
divina iluminada y concreta, situada
en el contexto de la propia vida.

Antes de concluir, es necesario
hablar de las relaciones que el Papa
san Gregorio cultivó con los
patriarcas de Antioquía, de
Alejandría e incluso de
Constantinopla. Se preocupó siempre
de reconocer y respetar sus
derechos, evitando cualquier
interferencia que limitara la legítima
autonomía de aquellos. Aunque san
Gregorio, en el contexto de su
situación histórica, se opuso a que al
Patriarca de Constantinopla se le
diera el título "ecuménico", no lo hizo



por limitar o negar esta legítima
autoridad, sino porque le
preocupaba la unidad fraterna de la
Iglesia universal. Lo hizo sobre todo
por su profunda convicción de que la
humildad debía ser la virtud
fundamental de todo obispo,
especialmente de un Patriarca.

En su corazón, san Gregorio fue
siempre un monje sencillo; por ello,
era firmemente contrario a los
grandes títulos. Él quería ser —es
expresión suya— servus servorum
Dei. Estas palabras, que acuñó él, no
eran en sus labios una fórmula
piadosa, sino la verdadera
manifestación de su modo de vivir y
actuar. Estaba profundamente
impresionado por la humildad de
Dios, que en Cristo se hizo nuestro
servidor, nos lavó y nos lava los pies
sucios. Por eso, estaba convencido de
que, sobre todo un obispo, debería
imitar esta humildad de Dios,
siguiendo así a Cristo. Su mayor



deseo fue vivir como monje, en
permanente coloquio con la palabra
de Dios, pero por amor a Dios se hizo
servidor de todos en un tiempo lleno
de tribulaciones y de sufrimientos, se
hizo "siervo de los siervos".
Precisamente porque lo fue, es
grande y nos muestra también a
nosotros la medida de su verdadera
grandeza.

San Columbano

Miércoles 11 de junio de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

Hoy voy a hablar del santo abad
Columbano, el irlandés más famoso
de la alta Edad Media: con razón se le
puede llamar un santo "europeo",
pues como monje, misionero y
escritor trabajó en varios países de
Europa occidental. Como los
irlandeses de su época, era
consciente de la unidad cultural de



Europa. En una de sus cartas, escrita
en torno al año 600 y dirigida al Papa
san Gregorio Magno, se encuentra
por primera vez la expresión "totius
Europae", "de toda Europa",
refiriéndose a la presencia de la
Iglesia en el continente (cf. Epistula I,
1).

San Columbano nació en torno al año
543 en la provincia de Leinster, en el
sudeste de Irlanda. Educado en su
casa por óptimos maestros que lo
orientaron en el estudio de las artes
liberales, se encomendó después a la
guía del abad Sinell de la comunidad
de Cluain-Inis, en el norte de Irlanda,
donde pudo profundizar en el
estudio de las Sagradas Escrituras.

Cuando tenía cerca de veinte años
entró en el monasterio de Bangor, en
el nordeste de la isla, donde era abad
Comgall, un monje muy conocido por
su virtud y su rigor ascético. En
plena sintonía con su abad, san



Columbano practicó con celo la
severa disciplina del monasterio,
llevando una vida de oración, ascesis
y estudio. Allí también fue ordenado
sacerdote. La vida en Bangor y el
ejemplo del abad influyeron en la
concepción del monaquismo que san
Columbano maduró con el tiempo y
difundió después en el transcurso de
su vida.

Cuando tenía unos cincuenta años,
siguiendo el ideal ascético
típicamente irlandés de la
"peregrinatio pro Christo", es decir,
de hacerse peregrino por Cristo, san
Columbano dejó la isla para
emprender con doce compañeros
una obra misionera en el continente
europeo. Debemos tener en cuenta
que la migración de pueblos del
norte y del este había provocado un
regreso al paganismo de regiones
enteras que habían sido ya
cristianizadas.



Alrededor del año 590 este pequeño
grupo de misioneros desembarcó en
la costa bretona. Acogidos con
benevolencia por el rey de los
francos de Austrasia (la actual
Francia), sólo pidieron un trozo de
tierra para cultivar. Les concedieron
la antigua fortaleza romana de
Annegray, en ruinas y abandonada,
cubierta ya de vegetación.
Acostumbrados a una vida de
máxima renuncia, en pocos meses
los monjes lograron construir, a
partir de las ruinas, el primer
eremitorio. De este modo, su
reevangelización comenzó a
desarrollarse ante todo a través del
testimonio de su vida.

Con el nuevo cultivo de la tierra
comenzaron también un nuevo
cultivo de las almas. La fama de estos
religiosos extranjeros que, viviendo
de oración y en gran austeridad,
construían casas y roturaban la
tierra, se difundió rápidamente,



atrayendo a peregrinos y penitentes.
Sobre todo muchos jóvenes pedían
ser acogidos en la comunidad
monástica para vivir como ellos esta
vida ejemplar que renovaba el
cultivo de la tierra y de las almas.
Pronto resultó necesario fundar un
segundo monasterio. Fue construido
a pocos kilómetros de distancia,
sobre las ruinas de una antigua
ciudad termal, Luxeuil. Ese
monasterio se convertiría en centro
de la irradiación monástica y
misionera de la tradición irlandesa
en el continente europeo. Se erigió
un tercer monasterio en Fontaine, a
una hora de camino hacia el norte.

En Luxeuil san Columbano vivió
durante casi veinte años. Allí el santo
escribió para sus seguidores la 
Regula monachorum —durante cierto
tiempo más difundida en Europa que
la de san Benito—, delineando la
imagen ideal del monje. Es la única
antigua Regla monástica irlandesa



que poseemos. Como complemento,
redactó la Regula coenobialis, una
especie de código penal para las
infracciones de los monjes, con
castigos bastante sorprendentes para
la sensibilidad moderna, que sólo se
pueden explicar con la mentalidad
de aquel tiempo y ambiente.

Con otra obra famosa, titulada De
poenitentiarum misura taxanda, que
también escribió en Luxeuil, san
Columbano introdujo en el
continente la confesión y la
penitencia privadas y reiteradas; esa
penitencia se llamaba "tarifada" por
la proporción establecida entre la
gravedad del pecado y la reparación
impuesta por el confesor. Estas
novedades suscitaron sospechas
entre los obispos de la región,
sospechas que se convirtieron en
hostilidad cuando san Columbano
tuvo la valentía de reprochar
abiertamente las costumbres de
algunos de ellos.



Este contraste se manifestó con la
disputa sobre la fecha de la Pascua:
Irlanda seguía la tradición oriental,
que no coincidía con la tradición
romana. El monje irlandés fue
convocado en el año 603 en Châlon-
sur-Saôn para rendir cuentas ante un
Sínodo de sus costumbres sobre la
penitencia y la Pascua. En vez de
presentarse ante el Sínodo, mandó
una carta en la que restaba
importancia a la cuestión, invitando
a los padres sinodales a discutir no
sólo sobre el problema de la fecha de
la Pascua, según él un problema
secundario, "sino también sobre
todas las normas canónicas
necesarias, que muchos no observan,
lo cual es más grave" (cf. Epistula II,
1). Al mismo tiempo, escribió al Papa
Bonifacio IV —unos años antes ya se
había dirigido al Papa san Gregorio
Magno (cf. Epistula I)— para
defender la tradición irlandesa (cf. 
Epistula III).



Al ser intransigente en todas las
cuestiones morales, san Columbano
también entró en conflicto con la
casa real, pues había reprendido
duramente al rey Teodorico por sus
relaciones adúlteras. De ello surgió
una red de intrigas y maniobras a
nivel personal, religioso y político
que, en el año 610, desembocó en un
decreto por el que se expulsó de
Luxeuil a san Columbano y a todos
los monjes de origen irlandés, que
fueron condenados a un destierro
definitivo. Fueron escoltados hasta
llegar al mar y embarcados, a costa
de la corte, rumbo a Irlanda. Pero el
barco encalló a poca distancia de la
playa y el capitán, al ver en ello un
signo del cielo, renunció a la
empresa y, por miedo a ser
maldecido por Dios, devolvió a los
monjes a tierra firme. Estos, en vez
de regresar a Luxeuil, decidieron
comenzar una nueva obra de
evangelización. Se embarcaron en el
Rhin y remontaron el río. Después de



una primera etapa en Tuggen, junto
al lago de Zurich, se dirigieron a la
región de Bregenz, junto al lago de
Costanza, para evangelizar a los
alemanes.

Ahora bien, poco después, san
Columbano, a causa de vicisitudes
políticas poco favorables a su obra,
decidió atravesar los Alpes con la
mayor parte de sus discípulos. Sólo
se quedó un monje, llamado Gallus.
De su eremitorio se desarrollaría la
famosa abadía de Sankt Gallen, en
Suiza. Al llegar a Italia, san
Columbano fue recibido
cordialmente en la corte real
longobarda, pero muy pronto tuvo
que afrontar notables dificultades: la
vida de la Iglesia se encontraba
desgarrada por la herejía arriana,
todavía dominante entre los
longobardos, y por un cisma que
había separado a la mayor parte de
las Iglesias del norte de Italia de la
comunión con el Obispo de Roma.



San Columbano se integró con
autoridad en este contexto,
escribiendo un libelo contra el
arrianismo y una carta a Bonifacio IV
para convencerlo a comprometerse
decididamente en el
restablecimiento de la unidad (cf. 
Epistula V). Cuando el rey de los
longobardos, en el año 612 ó 613, le
asignó un terreno en Bobbio, en el
valle de Trebbia, san Columbano
fundó un nuevo monasterio que
luego se convertiría en un centro de
cultura comparable al famoso de
Montecassino. Allí terminó su vida:
falleció el 23 de noviembre del año
615 y en esa fecha se le conmemora
en el rito romano hasta nuestros
días.

El mensaje de san Columbano se
concentra en un firme llamamiento a
la conversión y al desapego de los
bienes terrenos con vistas a la
herencia eterna. Con su vida ascética
y su comportamiento sin



componendas frente a la corrupción
de los poderosos, evoca la figura
severa de san Juan Bautista. Su
austeridad, sin embargo, nunca es fin
en sí misma; es sólo un medio para
abrirse libremente al amor de Dios y
corresponder con todo el ser a los
dones recibidos de él,
reconstruyendo de este modo en sí
mismo la imagen de Dios y, a la vez,
cultivando la tierra y renovando la
sociedad humana.

En sus Instructiones dice: "Si el
hombre utiliza rectamente las
facultades que Dios ha concedido a
su alma, entonces será semejante a
Dios. Recordemos que debemos
devolverle todos los dones que ha
depositado en nosotros cuando nos
encontrábamos en la condición
originaria. La manera de hacerlo nos
la ha enseñado con sus
mandamientos. El primero de ellos
es amar al Señor con todo el corazón,
pues él nos amó primero, desde el



inicio de los tiempos, antes aún de
que viéramos la luz de este
mundo" (cf. Instr. XI).

El santo irlandés encarnó realmente
estas palabras en su vida. Hombre de
gran cultura —escribió también
poesías en latín y un libro de
gramática—, gozó de muchos dones
de gracia. Constructor incansable de
monasterios, y también predicador
penitencial intransigente, dedicó
todas sus energías a alimentar las
raíces cristianas de la Europa que
estaba naciendo. Con su energía
espiritual, con su fe y con su amor a
Dios y al prójimo se convirtió
realmente en uno de los padres de
Europa: nos muestra también hoy
dónde están las raíces de las cuales
puede renacer nuestra Europa.

San Isidoro de Sevilla

Miércoles 18 de junio de 2008



Queridos hermanos y hermanas:

Hoy voy a hablar de san Isidoro de
Sevilla. Era hermano menor de san
Leandro, obispo de Sevilla, y gran
amigo del Papa san Gregorio Magno.
Este detalle es importante, pues
permite tener presente un dato
cultural y espiritual indispensable
para comprender la personalidad de
san Isidoro. En efecto, san Isidoro
debe mucho a san Leandro, persona
muy exigente, estudiosa y austera,
que había creado en torno a su
hermano menor un contexto familiar
caracterizado por las exigencias
ascéticas propias de un monje y por
el ritmo de trabajo que requiere una
seria entrega al estudio.

Además, san Leandro se había
encargado de disponer lo necesario
para afrontar la situación político-
social del momento: en aquellas
décadas los visigodos, bárbaros y
arrianos, habían invadido la



península ibérica y se habían
adueñado de los territorios que
pertenecían al Imperio romano. Era
necesario conquistarlos para la
romanidad y para el catolicismo. La
casa de san Leandro y san Isidoro
contaba con una biblioteca muy rica
en obras clásicas, paganas y
cristianas. Por eso, san Isidoro, que
se sentía atraído tanto a unas como a
otras, fue educado a practicar, bajo la
responsabilidad de su hermano
mayor, una disciplina férrea para
dedicarse a su estudio, con
discreción y discernimiento.

Así pues, en el obispado de Sevilla se
vivía en un clima sereno y abierto.
Lo podemos deducir por los intereses
culturales y espirituales de san
Isidoro, como se manifiestan en sus
obras, que abarcan un conocimiento
enciclopédico de la cultura clásica
pagana y un conocimiento profundo
de la cultura cristiana. De este modo
se explica el eclecticismo que



caracteriza la producción literaria de
san Isidoro, el cual pasa con suma
facilidad de Marcial a san Agustín, de
Cicerón a san Gregorio Magno.

El joven Isidoro, que en el año 599 se
convirtió en sucesor de su hermano
Leandro en la cátedra episcopal de
Sevilla, tuvo que afrontar una lucha
interior muy dura. Tal vez
precisamente por esa lucha
constante consigo mismo da la
impresión de un exceso de
voluntarismo, que se percibe leyendo
las obras de este gran autor,
considerado el último de los Padres
cristianos de la antigüedad. Pocos
años después de su muerte, que tuvo
lugar en el año 636, el concilio de
Toledo, del año 653, lo definió:
«Ilustre maestro de nuestra época y
gloria de la Iglesia católica ».

San Isidoro fue, sin duda, un hombre
de contraposiciones dialécticas
acentuadas. En su vida personal,



experimentó también un conflicto
interior permanente, muy parecido
al que ya habían vivido san Gregorio
Magno y san Agustín, entre el deseo
de soledad, para dedicarse
únicamente a la meditación de la
palabra de Dios, y las exigencias de la
caridad hacia los hermanos de cuya
salvación se sentía responsable como
obispo. Por ejemplo, a propósito de
los responsables de la Iglesia escribe:
«El responsable de una Iglesia (vir
ecclesiasticus), por una parte, debe
dejarse crucificar al mundo con la
mortificación de la carne; y, por otra,
debe aceptar la decisión del orden
eclesiástico, cuando procede de la
voluntad de Dios, de dedicarse al
gobierno con humildad, aunque no
quisiera hacerlo» (Sententiarum liber
III, 33, 1: PL 83, col. 705 B).

Un párrafo después, añade: «Los
hombres de Dios (sancti viri) no
desean dedicarse a las cosas
seculares y gimen cuando, por un



misterioso designio divino, se les
encargan ciertas responsabilidades.
(...) Hacen todo lo posible para
evitarlas, pero aceptan lo que no
quisieran y hacen lo que habrían
querido evitar. Entran en lo más
secreto del corazón y allí tratan de
comprender lo que les pide la
misteriosa voluntad de Dios. Y
cuando se dan cuenta de que tienen
que someterse a los designios de
Dios, inclinan el cuello del corazón
bajo el yugo de la decisión
divina» (Sententiarum liber III, 33, 3: 
PL83, col. 705-706).

Para comprender mejor a san Isidoro
es necesario recordar, ante todo, la
complejidad de las situaciones
políticas de su tiempo, a las que me
referí antes: durante los años de su
niñez experimentó la amargura del
destierro. A pesar de ello, estaba
lleno de entusiasmo apostólico:
sentía un gran deseo de contribuir a
la formación de un pueblo que



encontraba por fin su unidad, tanto
en el ámbito político como religioso,
con la conversión providencial de
Hermenegildo, el heredero al trono
visigodo, del arrianismo a la fe
católica.

Sin embargo, no se ha de subestimar
la enorme dificultad que supone
afrontar de modo adecuado
problemas tan graves como los de las
relaciones con los herejes y con los
judíos. Se trata de una serie de
problemas que también hoy son muy
concretos, sobre todo si se piensa en
lo que sucede en algunas regiones
donde parecen replantearse
situaciones muy parecidas a las de la
península ibérica del siglo VI. La
riqueza de los conocimientos
culturales de que disponía san
Isidoro le permitía confrontar
continuamente la novedad cristiana
con la herencia clásica
grecorromana. Sin embargo, más
que el don precioso de la síntesis,



parecía tener el de la collatio, es
decir, la recopilación, que se
manifestaba en una extraordinaria
erudición personal, no siempre tan
ordenada como se hubiera podido
desear.

En todo caso, es admirable su
preocupación por no descuidar nada
de lo que la experiencia humana
había producido en la historia de su
patria y del mundo entero. San
Isidoro no hubiera querido perder
nada de lo que el hombre había
adquirido en las épocas antiguas, ya
fueran paganas, judías o cristianas.
Por tanto, no debe sorprender que, al
perseguir este objetivo, no lograra
transmitir adecuadamente, como
hubiera querido, los conocimientos
que poseía, a través de las aguas
purificadoras de la fe cristiana. Sin
embargo, de hecho, según las
intenciones de san Isidoro, las
propuestas que presenta siempre
están en sintonía con la fe católica,



sostenida por él con firmeza. En la
discusión de los diversos problemas
teológicos percibe su complejidad y
propone a menudo, con agudeza,
soluciones que recogen y expresan la
verdad cristiana completa. Esto ha
permitido a los creyentes, a lo largo
de los siglos hasta nuestros días,
servirse con gratitud de sus
definiciones.

Un ejemplo significativo en este
campo es la enseñanza de san Isidoro
sobre las relaciones entre vida activa
y vida contemplativa. Escribe:
«Quienes tratan de lograr el descanso
de la contemplación deben
entrenarse antes en el estadio de la
vida activa; así, liberados de los
residuos del pecado, serán capaces
de presentar el corazón puro que
permite ver a Dios» (Differentiarum
Lib. II, 34, 133: PL 83, col 91 A).

Su realismo de auténtico pastor lo
convenció del peligro que corren los



fieles de limitarse a ser hombres de
una sola dimensión. Por eso, añade:
"El camino intermedio, compuesto
por ambas formas de vida, resulta
normalmente el más útil para
resolver esas tensiones, que con
frecuencia se agudizan si se elige un
solo tipo de vida; en cambio, se
suavizan mejor alternando las dos
formas" (o.c., 134: ib., col 91 B).

San Isidoro busca en el ejemplo de
Cristo la confirmación definitiva de
una correcta orientación de vida y
dice: «El Salvador, Jesús, nos dio
ejemplo de vida activa cuando,
durante el día, se dedicaba a hacer
signos y milagros en la ciudad, pero
mostró la vida contemplativa cuando
se retiraba a la montaña y pasaba la
noche dedicado a la oración» (o.c.
134:ib.). A la luz de este ejemplo del
divino Maestro, san Isidoro concluye
con esta enseñanza moral: «Por eso,
el siervo de Dios, imitando a Cristo,
debe dedicarse a la contemplación



sin renunciar a la vida activa. No
sería correcto obrar de otra manera,
pues del mismo modo que se debe
amar a Dios con la contemplación,
también hay que amar al prójimo
con la acción. Por tanto, es imposible
vivir sin la presencia de ambas
formas de vida, y tampoco es posible
amar si no se hace la experiencia
tanto de una como de otra» (o.c., 135:
ib., col 91 C).

Creo que esta es la síntesis de una
vida que busca la contemplación de
Dios, el diálogo con Dios en la
oración y en la lectura de la Sagrada
Escritura, así como la acción al
servicio de la comunidad humana y
del prójimo. Esta síntesis es la lección
que el gran obispo de Sevilla nos deja
a los cristianos de hoy, llamados a
dar testimonio de Cristo al inicio de
un nuevo milenio.



San Máximo el Confesor

Miércoles 25 de junio de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

Hoy quiero presentar la figura de
uno de los grandes Padres de la
Iglesia de Oriente del período tardío.
Se trata de un monje, san Máximo, al
que la tradición cristiana le otorgó el
título de Confesor por la intrépida
valentía con que supo testimoniar
—"confesar"—, incluso con el
sufrimiento, la integridad de su fe en
Jesucristo, verdadero Dios y
verdadero hombre, Salvador del
mundo.

San Máximo nació en Palestina, la
tierra del Señor, en torno al año 580.
Desde su adolescencia se orientó a la
vida monástica y al estudio de las
Escrituras, en parte a través de las
obras de Orígenes, el gran maestro
que ya en el siglo III había



"consolidado" la tradición exegética
alejandrina.

De Jerusalén se trasladó a
Constantinopla y de allí, a causa de
las invasiones bárbaras, se refugió en
África, donde se distinguió por su
gran valentía en la defensa de la
ortodoxia. San Máximo no aceptaba
ninguna disminución de la
humanidad de Cristo. Había surgido
la teoría según la cual Cristo sólo
tenía una voluntad, la divina. Para
defender la unicidad de su persona,
negaban que tuviera una auténtica
voluntad humana. Y, a primera vista,
podía parecer algo bueno que Cristo
tuviera una sola voluntad. Pero san
Máximo comprendió
inmediatamente que esto destruía el
misterio de la salvación, pues una
humanidad sin voluntad, un hombre
sin voluntad no es verdadero
hombre, es un hombre amputado.



Por tanto, según esa teoría, el
hombre Jesucristo no habría sido
verdadero hombre, no habría vivido
el drama del ser humano, que
consiste precisamente en la
dificultad para conformar nuestra
voluntad con la verdad del ser. Así,
san Máximo afirma con gran
decisión: la sagrada Escritura no nos
muestra a un hombre amputado, sin
voluntad, sino a un verdadero
hombre, a un hombre completo:
Dios, en Jesucristo, asumió realmente
la totalidad del ser humano —
obviamente, excepto el pecado—; por
tanto, también una voluntad
humana.

Dicho de esta forma resulta claro:
Cristo, o es hombre o no lo es. Si es
hombre, también tiene voluntad.
Pero entonces surge el problema: ¿no
se cae así en una especie de
dualismo? ¿No se acaba afirmando
dos personalidades completas: razón,
voluntad y sentimiento? ¿Cómo



superar el dualismo, conservar la
integridad del ser humano y, sin
embargo, defender la unidad de la
persona de Cristo, que no era
esquizofrénico? San Máximo
demuestra que el hombre no
encuentra su unidad, su integración,
su totalidad en sí mismo, sino
superándose a sí mismo, saliendo de
sí mismo. De este modo, también en
Cristo, saliendo de sí mismo, el
hombre se encuentra a sí mismo en
Dios, en el Hijo de Dios.

No se debe amputar al hombre para
explicar la Encarnación; basta
comprender el dinamismo del ser
humano, que sólo se realiza saliendo
de sí mismo. Sólo en Dios nos
encontramos a nosotros mismos; sólo
en él encontramos nuestra totalidad
e integridad. Así se ve que el hombre
que se encierra en sí mismo no está
completo; por el contrario, el hombre
que se abre, que sale de sí mismo, es
un hombre completo y precisamente



en el Hijo de Dios se encuentra a sí
mismo, encuentra su verdadera
humanidad.

Para san Máximo esta concepción no
es una especulación filosófica; la ve
realizada en la vida concreta de
Jesús, sobre todo en el drama de
Getsemaní. En este drama de la
agonía de Jesús, en la angustia de la
muerte, de la oposición entre la
voluntad humana de no morir y la
voluntad divina, que se ofrece a la
muerte, en este drama de Getsemaní
se realiza todo el drama humano, el
drama de nuestra redención. San
Máximo nos dice, y sabemos que es
verdad: Adán —y Adán somos
nosotros— creía que el "no" era el
culmen de la libertad. Sólo sería
realmente libre quien puede decir
"no"; para realizar realmente su
libertad, el hombre debe decir "no" a
Dios; sólo así cree que es él mismo,
que ha llegado al culmen de la
libertad. La naturaleza humana de



Cristo también llevaba en sí esta
tendencia, pero la superó, pues Jesús
comprendió que el "no" no es el
grado máximo de la libertad
humana.

El grado máximo de la libertad es el
"sí", la conformidad con la voluntad
de Dios. El hombre sólo llega a ser
realmente él mismo en el "sí"; el
hombre sólo llega a estar
inmensamente abierto, sólo llega a
ser "divino" en la gran apertura del
"sí", en la unificación de su voluntad
con la voluntad divina. Adán deseaba
ser como Dios, es decir, ser
completamente libre. Pero el hombre
que se encierra en sí mismo no es
divino, no es completamente libre; lo
es si sale de sí; en el "sí" llega a ser
libre. Este es el drama de Getsemaní:
no se haga mi voluntad, sino la tuya.
Cambiando la voluntad humana por
la voluntad divina nace el verdadero
hombre; así somos redimidos. Este
era, en síntesis, el punto principal del



pensamiento de san Máximo y vemos
que en él está en juego todo el ser
humano; está en juego toda nuestra
vida.

San Máximo ya tenía problemas en
África por defender esta concepción
del hombre y de Dios; y fue llamado
a Roma. En el año 649 participó en el
concilio de Letrán, convocado por el
Papa Martín I, para defender las dos
voluntades de Cristo contra el edicto
del emperador, que por el bien de la
paz prohibía discutir esta cuestión. El
Papa Martín I tuvo que pagar un
precio muy alto por su valentía:
aunque estaba enfermo, fue
arrestado y llevado a Constantinopla.
Procesado y condenado a muerte, se
le conmutó la pena por el destierro
definitivo en Crimea, donde falleció
el 16 de septiembre del año 655, tras
dos largos años de humillaciones y
tormentos.



Poco tiempo después, en el año 662,
le tocó el turno a san Máximo, el
cual, también oponiéndose al
emperador, seguía repitiendo: "Es
imposible afirmar que Cristo tenía
una sola voluntad" (cf. PG 91, cc.
268-269). Así, junto con dos de sus
discípulos, ambos llamados
Anastasio, san Máximo fue sometido
a un proceso agotador, a pesar de
que ya tenía más de ochenta años de
edad. El tribunal del emperador le
condenó, con la acusación de herejía,
a la cruel mutilación de la lengua y
de la mano derecha, los dos órganos
mediante los cuales, a través de la
palabra y los escritos, san Máximo
había combatido la doctrina errónea
de la voluntad única de Cristo. Por
último, el santo monje, así mutilado,
fue desterrado a la Cólquida, en el
mar Negro, donde murió, agotado
por los sufrimientos padecidos, a los
82 años, el 13 de agosto del año 662.



Al hablar de la vida de san Máximo,
hemos mencionado su obra literaria
en defensa de la ortodoxia. En
particular, nos referimos a la Disputa
con Pirro, que había sido patriarca
de Constantinopla; en ella logró
persuadir a su adversario de sus
errores. En efecto, con gran
honradez, Pirro concluyó así la 
Disputa: "Pido perdón para mí y para
quienes me han precedido: por
ignorancia llegamos a estos absurdos
pensamientos y argumentaciones; y
pido que se encuentre la manera de
cancelar estas absurdidades,
salvando el recuerdo de quienes se
han equivocado" (PG 91, c. 352).

Además, nos han llegado varias
decenas de obras importantes, entre
las que destaca la Mystagogia, uno de
los escritos más significativos de san
Máximo, que recoge su pensamiento
teológico con una síntesis bien
estructurada.



El pensamiento de san Máximo
nunca es sólo teológico, especulativo,
encerrado en sí mismo, pues siempre
desemboca en la realidad concreta
del mundo y de la salvación. En este
contexto, en el que tuvo que sufrir,
no podía evadirse con afirmaciones
filosóficas sólo teóricas; debía buscar
el sentido de la vida, preguntándose:
¿quién soy?, ¿qué es el mundo? Al
hombre, creado a su imagen y
semejanza, Dios le ha encomendado
la misión de unificar el cosmos. Y
como Cristo unificó en sí mismo al
ser humano, el Creador ha unificado
el cosmos en el hombre. Nos ha
mostrado cómo unificar el cosmos en
la comunión de Cristo, llegando así
realmente a un mundo redimido.

A esta profunda visión salvífica se
refiere uno de los teólogos más
destacados del siglo XX, Hans Urs von
Balthasar, quien, "relanzando" la
figura de san Máximo, define su
pensamiento con la incisiva



expresión "liturgia
cósmica" (Kosmische Liturgie). En el
centro de esta solemne "liturgia"
siempre está Jesucristo, único
Salvador del mundo. La eficacia de
su acción salvífica, que unificó
definitivamente el cosmos, está
garantizada por el hecho de que él,
aun siendo Dios en todo, también es
íntegramente hombre, incluyendo la
"energía" y la voluntad del hombre.

La vida y el pensamiento de san
Máximo quedan fuertemente
iluminados por su inmensa valentía
para testimoniar la realidad íntegra
de Cristo, sin disminuciones ni
componendas. Así queda claro quién
es realmente el hombre y cómo
debemos vivir para responder a
nuestra vocación. Debemos vivir
unidos a Dios, para estar así unidos a
nosotros mismos y al cosmos, dando
al cosmos mismo y a la humanidad
su justa forma. El "sí" universal de
Cristo también nos muestra



claramente dónde situar
adecuadamente todos los demás
valores. Pensemos en valores que
justamente se defienden hoy, como la
tolerancia, la libertad y el diálogo.
Pero una tolerancia que no sepa
distinguir el bien del mal sería
caótica y auto-destructiva. Del mismo
modo, una libertad que no respete la
libertad de los demás y no halle la
medida común de nuestras
libertades respectivas, sería
anárquica y destruiría la autoridad.
El diálogo que ya no sabe sobre qué
dialogar resulta una palabrería
vacía.

Todos estos valores son grandes y
fundamentales, pero sólo pueden ser
verdaderos si tienen un punto de
referencia que los une y les confiere
la verdadera autenticidad. Este
punto de referencia es la síntesis
entre Dios y el cosmos, es la figura de
Cristo en la que aprendemos la
verdad sobre nosotros mismos, así



como el lugar donde se han de situar
todos los demás valores, por haber
descubierto su auténtico significado.
Jesucristo es el punto de referencia
que ilumina todos los demás valores.
Este es el punto de llegada del
testimonio de este gran Confesor. Así,
al final, Cristo nos indica que el
cosmos debe llegar a ser liturgia,
gloria de Dios, y que la adoración es
el inicio de la verdadera
transformación, de la verdadera
renovación del mundo.

Por eso, quiero concluir con un
pasaje fundamental de las obras de
san Máximo: "Adoramos a un solo
Hijo, en unión con el Padre y el
Espíritu Santo, como antes de los
siglos, ahora y en todos los siglos, y
por los siglos de los siglos.
¡Amén!" (PG 91, c. 269).



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/padres-iglesia-
catequesis/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/padres-iglesia-catequesis/
https://opusdei.org/es-ve/article/padres-iglesia-catequesis/
https://opusdei.org/es-ve/article/padres-iglesia-catequesis/

	Catequesis sobre los Padres de la Iglesia
	Sumario de la catequesis sobre los Padres de la Iglesia
	San Clemente Romano
	San Ignacio de Antioquía
	San Justino
	San Ireneo de Lyon
	Clemente de Alejandría
	Orígenes: vida y obra
	Orígenes: el pensamiento
	Tertuliano
	San Cipriano
	Eusebio de Cesarea
	San Atanasio
	San Cirilo de Jerusalén
	San Basilio. 1
	San Basilio. 2
	San Gregorio Nacianceno. 1
	San Gregorio Nacianceno. 2
	San Gregorio de Nisa. 1
	San Gregorio de Nisa. 2
	San Juan Crisóstomo. 1
	San Juan Crisóstomo. 2
	San Cirilo de Alejandría
	San Hilario de Poitiers
	San Eusebio de Vercelli
	San Ambrosio
	San Máximo de Turín
	San Jerónimo. 1
	San Jerónimo. 2
	Afraates, el sabio persa
	San Efrén el sirio
	San Cromacio de Aquileya
	San Paulino de Nola
	San Agustín. 1 - La vida
	San Agustín. 2 - Los últimos años y la muerte
	San Agustín. 3 - Armonía entre fe y razón
	San Agustín. 4 - Las obras
	San Agustín. 5 - Las conversiones
	San León Magno
	Boecio y Casiodoro
	Casiodoro
	San Benito de Nursia
	Dionisio Areopagita
	Romano el Meloda
	San Gregorio Magno. 1
	San Gregorio Magno. 2
	San Columbano
	San Isidoro de Sevilla
	San Máximo el Confesor


