opusdei.org

Catequesis sobre los
Padres de la Iglesia

Libro electronico con las
catequesis de Benedicto XVI
sobre los Padres de la Iglesia,
que pronuncio entre marzo de
2007 y junio de 2008.

15/06/2024

ePub » Catequesis sobre los Padres
de la Iglesia

PDF » Catequesis sobre los Padres de
la Iglesia


https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia20240614082942399580.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia20240614082942399580.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia20240614082954966901.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia20240614082954966901.pdf

Google Play Books » Catequesis
sobre los Padres de la Iglesia

Apple Books » Catequesis sobre los
Padres de la Iglesia

» Mas libros electrénicos gratuitos

Sumario de la catequesis
sobre los Padres de la Iglesia

. San Clemente Romano

. San Ignacio de Antioquia
. San Justino

. San Ireneo de Lyon

. Clemente de Alejandria

. Origenes: vida y obra

. Origenes: el pensamiento
. Tertuliano

. San Cipriano

. Eusebio de Cesarea

. San Atanasio

. San Cirilo de Jerusalén

. San Basilio. 1

. San Basilio. 2

. San Gregorio Nacianceno. 1

O© 00 J O Ul v W DN -

T S G G
U WN = O


https://play.google.com/store/books/details?id=y1QOEQAAQBAJ&pli=1
https://play.google.com/store/books/details?id=y1QOEQAAQBAJ&pli=1
https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia/id6504334951
https://books.apple.com/us/book/catequesis-sobre-los-padres-de-la-iglesia/id6504334951
https://opusdei.org/es-es/page/libros-electronicos/

16.
17.
18.
19.
20.
21.
22.
23.
24.
25.
26.
27.
28.
29.
30.
31.
32.
33.

34.

35.
36.

37.
38.

San Gregorio Nacianceno. 2
San Gregorio de Nisa. 1
San Gregorio de Nisa. 2
San Juan Criséstomo. 1

San Juan Criséstomo. 2

San Cirilo de Alejandria
San Hilario de Poitiers

San Eusebio de Vercelli
San Ambrosio

San Maximo de Turin

San Jeronimo. 1

San Jerénimo. 2

Afraates, el sabio persa

San Efrén el sirio

San Cromacio de Aquileya
San Paulino de Nola

San Agustin. 1 - La vida
San Agustin. 2 - Los ultimos
anos y la muerte

San Agustin. 3 - Armonia entre
fe yrazon

San Agustin. 4 - Las obras
San Agustin. 5 - Las
conversiones

San Leon Magno

Boecio y Casiodoro



39.
40.
41.
42.
43.
44.
45.
46.
47.

Casiodoro

San Benito de Nursia
Dionisio Areopagita
Romano el Meloda

San Gregorio Magno. 1
San Gregorio Magno. 2
San Columbano

San Isidoro de Sevilla
San Maximo el Confesor

San Clemente Romano

Miércoles 7 de marzo de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Durante los meses pasados hemos
meditado en las figuras de cada uno
de los Apdstoles y en los primeros
testigos de la fe cristiana
mencionados en los escritos del
Nuevo Testamento. Ahora,
dedicaremos nuestra atencion a los



padres apostolicos, es decir, a la
primera y a la segunda generacion de
la Iglesia después de los Apdstoles.
Asi podemos ver como comienza el
camino de la Iglesia en la historia.

San Clemente, obispo de Roma en los
ultimos afios del siglo I, es el tercer
sucesor de Pedro, después de Lino y
Anacleto. El testimonio mas
importante sobre su vida es el de san
Ireneo, obispo de Lyon hasta el afio
202, el cual atestigua que san
Clemente "habia visto a los
Apostoles”, "se habia relacionado con
ellos" y "tenia todavia la predicacion
apostolica en sus oidos y su tradicion
ante sus ojos" (Adversus haereses, 111,
3, 3). Testimonios tardios, entre los
siglos IV y VI, atribuyen a san
Clemente el titulo de martir.

La autoridad y el prestigio de este
Obispo de Roma eran tan grandes,
que se le atribuyeron varios escritos,
pero su unica obra segura es la Carta



a los Corintios. Eusebio de Cesarea, el
gran "archivero” de los origenes
cristianos, la presenta con estas
palabras: "Nos ha llegado una carta
de Clemente reconocida como
auténtica, grande y admirable. Fue
escrita por €l, de parte de la Iglesia
de Roma, a la Iglesia de Corinto...
Sabemos que desde hace mucho
tiempo y todavia hoy es leida
publicamente durante la asamblea
de los fieles" (Hist. Eccl. 3,16).

A esta carta se le atribuia un caracter
casi canodnico. Al inicio de este texto,
escrito en griego, san Clemente se
lamenta de que "las repentinas y
sucesivas calamidades y
tribulaciones" (1, 1), le habian
impedido una intervencion en el
tiempo oportuno. Estas
"adversidades" se identifican con la
persecucion de Domiciano: por eso,
la fecha de composicion de la carta se
debe remontar a un tiempo
inmediatamente posterior a la



muerte del emperador y al final de la
persecucion, es decir,
inmediatamente después del afio 96.

La intervencion de san Clemente —
estamos todavia en el siglo I— era
requerida por los graves problemas
por los que atravesaba la Iglesia de
Corinto: en efecto, los presbiteros de
la comunidad habian sido destituidos
por algunos jovenes contestadores.
También san Ireneo alude a esa triste
situacion cuando escribe: "Bajo el
gobierno de Clemente se produjo
entre los hermanos de Corinto una
divergencia de opiniones no
pequefia; la Iglesia de Roma envio a
los Corintios una carta
importantisima para reconciliarlos
en la paz, renovar su fe y anunciarles
la tradicion que ella habia recibido
recientemente de los

Apostoles" (Adversus haereses, 111, 3,
3).



Por tanto, podriamos decir que esta
carta constituye un primer ejercicio
del Primado romano después de la
muerte de san Pedro. La carta de san
Clemente retoma algunos temas muy
queridos por san Pablo, que habia
escrito dos grandes cartas a los
Corintios, en particular, la dialéctica
teoldgica, perennemente actual,
entre el indicativo de la salvacion y
elimperativo del compromiso moral.
Ante todo esta la buena nueva de la
gracia que salva. El Sefior nos
previene y nos da el perddn, nos da
su amor, la gracia de ser cristianos,
hermanos y hermanas suyos. Es una
buena nueva que llena de alegria
nuestra vida y que da seguridad a
nuestro actuar: el Sefior nos previene
siempre con su bondad, y la bondad
del Sefior es siempre mas grande que
todos nuestros pecados.

Sin embargo, debemos
comprometernos de manera
coherente con el don recibido y



responder al anuncio de la salvacion
con un camino generoso y valiente
de conversion. Con respecto al
modelo de san Pablo, la novedad esta
en que san Clemente, después de la
parte doctrinal y de la parte practica,
que constituian el nucleo de todas las
cartas de san Pablo, presenta una
"gran oracion”, con la que
practicamente concluye la carta.

La ocasion inmediata de la carta
permite al Obispo de Roma explicar
con amplitud la identidad de la
Iglesia y su mision. Si en Corinto ha
habido abusos, observa san
Clemente, el motivo hay que buscarlo
en el debilitamiento de la caridad y
de otras virtudes cristianas
indispensables. Por eso, invita a los
fieles a la humildad y al amor
fraterno, dos virtudes que
constituyen verdaderamente el ser
en la Iglesia. "Seamos una porcion
santa", exhorta, "practiquemos todo
lo que exige la santidad" (30, 1). En



particular, el Obispo de Roma
recuerda que el mismo Sefior
"establecio donde y por quiénes
quiere que se realicen los servicios
litargicos, a fin de que, haciéndose
todo santamente y con su
beneplacito, sea acepto a su
voluntad... En efecto, al sumo
sacerdote le estaban encomendadas
funciones litargicas propias; los
sacerdotes ordinarios tenian
asignado su lugar propio; y los levitas
tenian encomendados sus propios
servicios, mientras que el laico esta
sometido a los preceptos laicos" (40,
1-5: obsérvese que en esta carta de
finales del siglo I aparece por
primera vez en la literatura cristiana
el término laikos, que significa
"miembro del laos", es decir, "del
pueblo de Dios").

De este modo, refiriéndose a la
liturgia del antiguo Israel, san
Clemente manifiesta su ideal de
Iglesia, congregada por "un solo



Espiritu de gracia derramado sobre
nosotros", que sopla en los diversos
miembros del Cuerpo de Cristo, en el
que todos, unidos sin ninguna
separacion, son "miembros los unos
de los otros" (46, 6-7). La neta
distincion entre los "laicos" y la
jerarquia no significa en absoluto
una contraposicion, sino sélo la
conexion organica de un cuerpo, de
un organismo, con sus diferentes
funciones. En efecto, la Iglesia no es
un lugar de confusion y anarquia,
donde uno puede hacer lo que quiera
en cada momento: en este
organismo, con una estructura
articulada, cada uno ejerce su
ministerio segun la vocacion
recibida.

Por lo que atafie a los jefes de las
comunidades, san Clemente explica
claramente la doctrina de la sucesion
apostolica. Las normas que la
regulan derivan, en ultima instancia,
de Dios mismo. El Padre envio a



Jesucristo, quien a su vez mando a
los Apostoles. Estos, luego, mandaron
a los primeros jefes de las
comunidades y establecieron que a
ellos les sucedieran otros hombres
dignos. Por tanto, todo procede
"ordenadamente por voluntad de
Dios" (42). Con estas palabras, con
estas frases, san Clemente subraya
que la Iglesia tiene una estructura
sacramental y no una estructura
politica. La accion de Dios, que sale a
nuestro encuentro en la liturgia,
precede a nuestras decisiones y
nuestras ideas. La Iglesia es, sobre
todo, don de Dios y no creacion
nuestra; por eso, esta estructura
sacramental no solo garantiza el
ordenamiento comun, sino también
la precedencia del don de Dios, que
todos necesitamos.

Por ultimo, la "gran oracion" confiere
una dimension cosmica a las
argumentaciones precedentes. San
Clemente alaba y da gracias a Dios



por su maravillosa providencia de
amor, que creo el mundo y sigue
salvandolo y santificandolo.
Particular importancia asume la
invocacion por los gobernantes.
Después de los textos del Nuevo
Testamento, constituye la oracion
mas antigua por las instituciones
politicas. Asi, tras la persecucion, los
cristianos, aunque sabian que
continuarian las persecuciones, no
dejaban de rezar por las mismas
autoridades que los habian
condenado injustamente. El motivo
es, ante todo, de caracter cristoldgico:
se debe orar por los perseguidores,
como hizo Jesus en la cruz.

Pero esta oracion encierra también
una ensefianza que orienta, a traves
de los siglos, la actitud de los
cristianos ante la politica y el Estado.
Al orar por las autoridades, san
Clemente reconoce la legitimidad de
las instituciones politicas en el orden
establecido por Dios; al mismo



tiempo, manifiesta la preocupacion
de que las autoridades sean dociles a
Dios y "ejerzan con paz,
mansedumbre y piedad, el poder que
Dios les ha dado" (61, 2). El César no
lo es todo. Existe otra soberania, cuyo
origen y esencia no son de este
mundo, sino "de arriba": la de la
Verdad, que con respecto al Estado
tiene derecho a ser escuchada.

Asi, la carta de san Clemente afronta
numerosos temas de perenne
actualidad. Es aun mas significativa
en cuanto que representa, desde el
siglo I, la solicitud de la Iglesia de
Roma, que preside en la caridad a
todas las demas Iglesias. Con el
mismo Espiritu, hagamos nuestras
las invocaciones de la "gran oracion’,
en las que el Obispo de Roma se hace
portavoz del mundo entero: "Si, oh
Sefior, haz que resplandezca en
nosotros tu rostro por el bien de la
paz; protégenos con tu mano
poderosa... Te damos gracias, a



través del sumo Sacerdote y
protector de nuestras almas,
Jesucristo, por el cual sea gloria y
alabanza a ti, ahora y de generacion
en generacion, por los siglos de los
siglos. Amén" (60-61).

San Ignacio de Antioquia

Miércoles 14 de marzo de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Como hicimos ya el miércoles
pasado, hablamos de las
personalidades de la Iglesia
primitiva. La semana pasada
hablamos del Papa Clemente I, tercer
Sucesor de san Pedro. Hoy hablamos
de san Ignacio, que fue el tercer
obispo de Antioquia, del afio 70 al
107, fecha de su martirio. En aquel
tiempo Roma, Alejandria y Antioquia
eran las tres grandes metropolis del
imperio romano. El concilio de Nicea
habla de tres "primados": el de Roma,



pero también Alejandria y Antioquia
participan, en cierto sentido, en un
"primado”.

San Ignacio era obispo de Antioquia,
que hoy se encuentra en Turquia.
Alli, en Antioquia, como sabemos por
los Hechos de los Apostoles, surgio
una comunidad cristiana floreciente:
su primer obispo fue el apostol san
Pedro —asi nos lo dice la tradicion—
y alli "por primera vez los discipulos
recibieron el nombre de

cristianos" (Hch 11,26). Eusebio de
Cesarea, un historiador del siglo 1V,
dedica un capitulo entero de
SuHistoria eclesidstica a la viday a la
obra literaria de san Ignacio (IIL, 3).
"Desde Siria —escribe— Ignacio fue
enviado a Roma para ser arrojado
como alimento a las fieras, a causa
del testimonio que dio de Cristo. Al
realizar su viaje por Asia, bajo la
custodia severa de los guardias" (que
él, en su Carta a los Romanos, V, 1,
llama "diez leopardos"), "en cada una



de las ciudades por donde pasaba,
con predicaciones y exhortaciones,
iba consolidando las Iglesias; sobre
todo exhortaba, con gran ardor, a
guardarse de las herejias que ya
entonces comenzaban a pulular, y les
recomendaba que no se apartaran de
la tradicion apostolica".

La primera etapa del viaje de san
Ignacio hacia el martirio fue la
ciudad de Esmirna, donde era obispo
san Policarpo, discipulo de san Juan.
Alli san Ignacio escribio cuatro
cartas, respectivamente, a las Iglesias
de Efeso, Magnesia, Trales y Roma.
"Habiendo partido de Esmirna —
prosigue Eusebio— Ignacio fue a
Tréada, y desde alli envio otras
cartas": dos a las Iglesias de Filadelfia
y Esmirna, y una al obispo Policarpo.
Eusebio completa asi la lista de las
cartas, que han llegado hasta
nosotros como un valioso tesoro de la
Iglesia del siglo I. Leyendo esos
textos se percibe la lozania de la fe



de la generacion que conocio a los
Apostoles. En esas cartas se percibe
también el amor ardiente de un
santo. Por ultimo, desde Tréada el
martir llegd a Roma, donde, en el
anfiteatro Flavio, fue dado como
alimento a las bestias feroces.

Ningun Padre de la Iglesia expreso
con la intensidad de san Ignacio el
deseo de union con Cristo y de vida
en él. Por eso, hemos leido el pasaje
evangélico de la vid, que segun el
Evangelio de san Juan, es Jesus. En
realidad, confluyen en san Ignacio
dos "corrientes" espirituales: la de
san Pablo, orientada totalmente a la
union con Cristo, y la de san Juan,
concentrada en la vida en él. A su
vez, estas dos corrientes desembocan
en la imitacion de Cristo, al que san
Ignacio proclama muchas veces
como "mi Dios" o "nuestro Dios".

Asi, san Ignacio suplica a los
cristianos de Roma que no impidan



su martirio, porque esta impaciente
por "unirse a Jesucristo". Y explica:
"Para mi es mejor morir en (eis)
Jesucristo, que ser rey de los
términos de la tierra. Quiero a Aquel
que murio por nosotros; quiero a
Aquel que resucito por nosotros...
Permitidme ser imitador de la pasion
de mi Dios" (Carta a los Romanos, VI:
Padres Apostolicos, BAC, Madrid
1993, p. 478). En esas expresiones
ardientes de amor se puede percibir
el notable "realismo"” cristologico
tipico de la Iglesia de Antioquia, muy
atento a la encarnacion del Hijo de
Dios y a su humanidad verdadera y
concreta: Jesucristo —escribe san
Ignacio a los cristianos de Esmirna (I,
1)— "es realmente del linaje de
David", "realmente nacié de una
virgen", "realmente fue clavado en la
Cruz por nosotros".

La irresistible orientacién de san
Ignacio hacia la union con Cristo
fundamenta una auténtica "mistica



de la unidad". El mismo se define "un
hombre al que ha sido encomendada
la tarea de la unidad" (Carta a los
cristianos de Filadelfia, VIII, 1).

Para san Ignacio la unidad es, ante
todo, una prerrogativa de Dios, que
existiendo en tres Personas es Uno en
absoluta unidad. A menudo repite
que Dios es unidad, y que solo en
Dios esa unidad se encuentra en
estado puro y originario. La unidad
que los cristianos debemos realizar
en esta tierra no es mas que una
imitacion, lo mas cercana posible, del
arquetipo divino.

De este modo san Ignacio llega a
elaborar una vision de la Iglesia que
contiene algunas expresiones muy
semejantes a las de la Carta a los
Corintios de san Clemente Romano.
"Conviene —escribe por ejemplo a
los cristianos de Efeso— que tengais
un mismo sentir con vuestro obispo,
que es justamente cosa que ya



hacéis. En efecto, vuestro colegio de
presbiteros, digno del nombre que
lleva, digno de Dios, esta tan
armoniosamente concertado con su
obispo como las cuerdas con la lira.
(...) Por eso, con vuestra concordia y
con vuestro amor sinfonico, cantais a
Jesucristo. Asi, vosotros, cantdis a
una en coro, para que en la sinfonia
de la concordia, después de haber
cogido el tono de Dios en la unidad,
cantéis con una sola voz" (IV, 1-2).

Asimismo, después de recomendar a
los cristianos de Esmirna que "nadie
haga nada en lo que atarie a la Iglesia
sin contar con el obispo" (VIII, 1),
dice a san Policarpo: "Yo me ofrezco
como rescate por quienes se someten
al obispo, a los presbiteros y a los
diaconos. Y ojala que con ellos se me
concediera tener parte con Dios.
Trabajad unos junto a otros, luchad
unidos, corred a una, sufrid, dormid
y despertad todos a la vez, como
administradores de Dios, como sus



asistentes y servidores. Tratad de
agradar al Capitan bajo cuya
bandera militais y de quien habéis de
recibir el sueldo. Que ninguno de
vosotros sea declarado desertor.
Vuestro bautismo ha de permanecer
como vuestra armadura, la fe como
un yelmo, la caridad como una lanza,
la paciencia como un arsenal de
todas las armas" (Carta a san
Policarpo, V1, 1-2: Padres Apostolicos,
BAC, Madrid 1993, p. 500).

En conjunto, se puede apreciar en
lasCartas de san Ignacio una especie
de dialéctica constante y fecunda
entre dos aspectos caracteristicos de
la vida cristiana: por una parte, la
estructura jerarquica de la
comunidad eclesial; y, por otra, la
unidad fundamental que vincula
entre si a todos los fieles en Cristo.
En consecuencia, las funciones no se
pueden contraponer. Al contrario, se
insiste continuamente en la
comunion de los creyentes entre siy



con sus pastores, mediante
elocuentes imagenes y analogias: la
lira, las cuerdas, la entonacion, el
concierto, la sinfonia.

Es evidente la responsabilidad
peculiar de los obispos, de los
presbiteros y de los didconos en la
edificacion de la comunidad. Ante
todo a ellos se dirige la invitacion al
amor y a la unidad. "Sed uno",
escribe san Ignacio a los Magnesios,
remitiéndose a la oracion de Jesus en
la ultima Cena: "Una sola oracion,
una sola mente, una sola esperanza
en el amor... Corred todos a una a
Jesucristo como al unico templo de
Dios, como al unico altar: €l es uno, y
procediendo del unico Padre, ha
permanecido unido a €él, y a él ha
vuelto en la unidad" (VII, 1-2).

En la literatura cristiana san Ignacio
fue el primero en atribuir a la Iglesia
el adjetivo "catdlica", es decir,
"universal": "Donde esta Jesucristo —



afirma— alli esta la Iglesia

catolica" (Carta a los cristianos de
Esmirna, VIII, 2). Y precisamente en
el servicio de unidad a la Iglesia
catolica la comunidad cristiana de
Roma ejerce una especie de primado
en el amor: "En Roma ella, digna de
Dios, venerable, digna de toda
bienaventuranza... preside en la
caridad, que tiene la ley de Cristo y
lleva el nombre del Padre" (Carta a
los Romanos, prologo).

Como se puede ver, san Ignacio es
verdaderamente "el doctor de la
unidad": unidad de Dios y unidad de
Cristo (a pesar de las diversas
herejias que ya comenzaban a
circular y separaban en Cristo la
naturaleza humana y la divina),
unidad de la Iglesia, unidad de los
fieles "en la fe y en la caridad, a las
que nada se puede anteponer"” (Carta
a los cristianos de Esmirna, VI, 1).



En definitiva, el "realismo” de san
Ignacio invita a los fieles de ayer y de
hoy, nos invita a todos a una sintesis
progresiva entre configuracion con
Cristo (unién con él, vida en él) y
entregaa su Iglesia (unidad con el
obispo, servicio generoso a la
comunidad y al mundo). Es decir,
hay que llegar a una sintesis entre
comunion de la Iglesia en su interior
y mision-proclamacion del Evangelio
a los demas, hasta que una
dimension hable a través de la otra, y
los creyentes estén cada vez mas "en
posesion del espiritu indiviso, que es
Jesucristo mismo" (Carta a los
cristianos de Magnesia, XV).

Pidiendo al Sefior esta "gracia de
unidad", y con la conviccion de
presidir en la caridad a toda la
Iglesia (cf. Carta a los Romanos,
prologo), os expreso a vosotros el
mismo deseo con el que concluye la
carta de san Ignacio a los cristianos
de Trales: "Amaos unos a otros con



corazon indiviso. Mi espiritu se
ofrece en sacrificio por vosotros, no
sOlo ahora, sino también cuando
logre alcanzar a Dios... Quiera el
Sefior que en €l os encontréis sin
mancha" (XIII).

Y oremos para que el Sefior nos
ayude a lograr esta unidad y a
encontrarnos al final sin mancha,
porque es el amor el que purifica las
almas.

San Justino

Miércoles 21 de marzo de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

En estas catequesis estamos
reflexionando sobre las grandes
figuras de la Iglesia primitiva. Hoy
hablamos de san Justino, filésofo y
martir, el mas importante de los
Padres apologistas del siglo II. Con la
palabra "apologista" se designa a los
antiguos escritores cristianos que se



proponian defender la nueva
religion de las graves acusaciones de
los paganos y de los judios, y difundir
la doctrina cristiana de una manera
adecuada a la cultura de su tiempo.
Asi, los apologistas buscan dos
finalidades: una, estrictamente
apologética, o sea, defender el
cristianismo naciente (apologhia, en
griego, significa precisamente
"defensa"); y otra, "misionera", o sea,
proponer, exponer los contenidos de
la fe con un lenguaje y con categorias
de pensamiento comprensibles para
los contemporaneos.

San Justino nacio, alrededor del afio
100, en la antigua Siquem, en
Samaria, en Tierra Santa; durante
mucho tiempo busco la verdad,
peregrinando por las diferentes
escuelas de la tradicion filosofica
griega. Por ultimo, como €l mismo
cuenta en los primeros capitulos de
su Didlogo con Trifon, un misterioso
personaje, un anciano con el que se



encontro en la playa del mar,
primero lo confundid, demostrandole
la incapacidad del hombre para
satisfacer unicamente con sus
fuerzas la aspiracion a lo divino.
Después, le explico que tenia que
acudir a los antiguos profetas para
encontrar el camino de Dios y la
"verdadera filosofia". Al despedirse,
el anciano lo exhortd a la oracion,
para que se le abrieran las puertas de
la luz.

Este relato constituye el episodio
crucial de la vida de san Justino: al
final de un largo camino filosofico de
busqueda de la verdad, llego a la fe
cristiana. Fundo una escuela en
Roma, donde iniciaba gratuitamente
a los alumnos en la nueva religion,
que consideraba como la verdadera
filosofia, pues en ella habia
encontrado la verdad y, por tanto, el
arte de vivir de manera recta. Por
este motivo fue denunciado y
decapitado en torno al afio 165, en el



reinado de Marco Aurelio, el
emperador filésofo a quien san
Justino habia dirigido una de sus
Apologias.

Las dos Apologias y el Didlogo con el
judio Trifon son las unicas obras que
nos quedan de él. En ellas, san
Justino quiere ilustrar ante todo el
proyecto divino de la creacidon y de la
salvacion que se realiza en
Jesucristo, el Logos, es decir, el Verbo
eterno, la Razon eterna, la Razéon
creadora. Todo hombre, como
criatura racional, participa del Logos,
lleva en si una "semilla" y puede
vislumbrar la verdad. Asi, el
mismoLogos, que se revelo como
figura profética a los judios en la Ley
antigua, también se manifesto
parcialmente, como en "semillas de
verdad", en la filosofia griega. Ahora,
concluye san Justino, dado que el
cristianismo es la manifestacion
historica y personal del Logos en su
totalidad, "todo lo bello que ha sido



expresado por cualquier persona,
nos pertenece a nosotros, los
cristianos" (2 Apol. X111, 4). De este
modo, san Justino, aunque critica las
contradicciones de la filosofia griega,
orienta con decision hacia el Logos
cualquier verdad filosdfica,
motivando desde el punto de vista
racional la singular "pretension” de
verdad y de universalidad de la
religion cristiana.

Si el Antiguo Testamento tiende hacia
Cristo del mismo modo que una
figura se orienta hacia la realidad
que significa, también la filosofia
griega tiende a Cristo y al Evangelio,
como la parte tiende a unirse con el
todo. Y dice que estas dos realidades,
el Antiguo Testamento y la filosofia
griega, son los dos caminos que
llevan a Cristo, al Logos. Por este
motivo la filosofia griega no puede
oponerse a la verdad evangélica, y
los cristianos pueden recurrir a ella
con confianza, como si se tratara de



un bien propio. Por eso, mi venerado
predecesor el Papa Juan Pablo II
definid a san Justino "un pionero del
encuentro positivo con el
pensamiento filosofico, aunque bajo
el signo de un cauto discernimiento":
pues san Justino, "conservando
después de la conversion una gran
estima por la filosofia griega,
afirmaba con fuerza y claridad que
en el cristianismo habia encontrado
"la unica filosofia segura y
provechosa" (Dialogo con Trifon VIII,
1)" (Fides et ratio, 38).

En conjunto, la figura y la obra de
san Justino marcan la decidida
opcion de la Iglesia antigua por la
filosofia, por la razon, mas bien que
por la religion de los paganos. De
hecho, los primeros cristianos no
quisieron aceptar nada de la religion
pagana. La consideraban idolatria,
hasta el punto de que por eso fueron
acusados de "impiedad" y de
"ateismo". En particular, san Justino,



especialmente en su primera
Apologia, hizo una critica implacable
de la religion pagana y de sus mitos,
que consideraba como "desviaciones"
diabdlicas en el camino de la verdad.

Sin embargo, la filosofia constituyd el
area privilegiada del encuentro entre
paganismo, judaismo y cristianismo,
precisamente en el ambito de la
critica a la religion pagana y a sus
falsos mitos. "Nuestra filosofia": asi,
de un modo muy explicito, llegd a
definir la nueva religion otro
apologista contemporaneo de san
Justino, el obispo Meliton de Sardes
(Historia Eclesidstica, 1V, 26, 7).

De hecho, la religion pagana no
seguia los caminos del Logos, sino
que se empefiaba en seguir los del
mito, a pesar de que este, segun la
filosofia griega, carecia de
consistencia en la verdad. Por eso, el
ocaso de la religion pagana resultaba
inevitable: era la consecuencia logica



del alejamiento de la religion de la
verdad del ser, al reducirse a un
conjunto artificial de ceremonias,
convenciones y costumbres.

San Justino, y con él los demas
apologistas, firmaron la clara toma
de posicion de la fe cristiana por el
Dios de los filésofos contra los falsos
dioses de la religion pagana. Era la
opcion por la verdad del ser contra el
mito de la costumbre. Algunas
décadas después de san Justino,
Tertuliano definié esa misma opcion
de los cristianos con una sentencia
lapidaria que sigue siendo siempre
valida: "Dominus noster Christus
veritatem se, non consuetudinem,
cognominavit”, "Cristo afirmé que era
la verdad, no la costumbre" (De
virgin. vel,, 1, 1).

A este respecto, conviene observar
que el término consuetudo, que
utiliza Tertuliano para referirse a la
religion pagana, en los idiomas



modernos se puede traducir con las
expresiones "moda cultural”, "moda
del momento".

En una época como la nuestra,
caracterizada por el relativismo en el
debate sobre los valores y sobre la
religion -asi como en el didlogo
interreligioso-, esta es una leccion
que no hay que olvidar. Con esta
finalidad -y asi concluyo- os vuelvo a
citar las ultimas palabras del
misterioso anciano, con quien se
encontro el filésofo Justino a la orilla
del mar: "Tu reza ante todo para que
se te abran las puertas de la luz, pues
nadie puede ver ni comprender, si
Dios y su Cristo no le conceden
comprender" (Didlogo con Trifon VII,
3).

San Ireneo de Lyon

Miércoles 28 de marzo de 2007

Queridos hermanos y hermanas:



En las catequesis sobre las grandes
figuras de la Iglesia de los primeros
siglos llegamos hoy a la personalidad
eminente de san Ireneo de Lyon. Las
noticias biograficas acerca de él
provienen de su mismo testimonio,
transmitido por Eusebio en el quinto
libro de la "Historia eclesiastica".

San Ireneo nacié con gran
probabilidad, entre los afios 135y
140, en Esmirna (hoy Izmir, en
Turquia), donde en su juventud fue
alumno del obispo san Policarpo,
quien a su vez fue discipulo del
apostol san Juan. No sabemos cuando
se traslado de Asia Menor a la Galia,
pero el viaje debio de coincidir con
los primeros pasos de la comunidad
cristiana de Lyon: alli, en el afio 177,
encontramos a san Ireneo en el
colegio de los presbiteros.

Precisamente en ese afio fue enviado
a Roma para llevar una carta de la
comunidad de Lyon al Papa



Eleuterio. La misién romana evito a
san Ireneo la persecucion de Marco
Aurelio, en la que cayeron al menos
48 martires, entre los que se
encontraba el mismo obispo de Lyon,
Potino, de noventa afos, que murio a
causa de los malos tratos sufridos en
la carcel. De este modo, a su regreso,
san Ireneo fue elegido obispo de la
ciudad. El nuevo pastor se dedicd
totalmente al ministerio episcopal,
que se concluyo hacia el afio 202-203,
quiza con el martirio.

San Ireneo es ante todo un hombre
de fe y un pastor. Tiene la prudencia,
la riqueza de doctrina y el celo
misionero del buen pastor. Como
escritor, busca dos finalidades:
defender de los asaltos de los herejes
la verdadera doctrina y exponer con
claridad las verdades de la fe. A estas
dos finalidades responden
exactamente las dos obras que nos
quedan de él: los cinco libros "Contra
las herejias" y "La exposicion de la



predicacion apostolica”, que se puede
considerar también como el mas
antiguo "catecismo de la doctrina
cristiana". En definitiva, san Ireneo
es el campeon de la lucha contra las
herejias.

La Iglesia del siglo II estaba
amenazada por la "gnosis", una
doctrina que afirmaba que la fe
ensefiada por la Iglesia no era mas
que un simbolismo para los sencillos,
que no pueden comprender cosas
dificiles; por el contrario, los
iniciados, los intelectuales —se
llamaban "gndsticos"—
comprenderian lo que se ocultaba
detras de esos simbolos y asi
formarian un cristianismo de élite,
intelectualista.

Obviamente, este cristianismo
intelectualista se fragmentaba cada
vez mas en diferentes corrientes con
pensamientos a menudo extrafios y
extravagantes, pero atractivos para



muchos. Un elemento comun de
estas diferentes corrientes era el
dualismo, es decir, se negaba la fe en
el inico Dios, Padre de todos, creador
y salvador del hombre y del mundo.
Para explicar el mal en el mundo,
afirmaban que junto al Dios bueno
existia un principio negativo. Este
principio negativo habria producido
las cosas materiales, la materia.

Cimentandose firmemente en la
doctrina biblica de la creacién, san
Ireneo refuta el dualismo y el
pesimismo gnadstico que devaluan las
realidades corporales. Reivindica con
decision la santidad originaria de la
materia, del cuerpo, de la carne, al
igual que la del espiritu. Pero su obra
va mucho mas alla de la confutacion
de la herejia; en efecto, se puede
decir que se presenta como el primer
gran teologo de la Iglesia, el que creo
la teologia sistematica; €l mismo
habla del sistema de la teologia, es



decir, de la coherencia interna de
toda la fe.

En el centro de su doctrina esta la
cuestion de la "regla de la fe" y de su
transmision. Para san Ireneo la
"regla de la fe" coincide en la practica
con el Credo de los Apdstoles, y nos
da la clave para interpretar el
Evangelio, para interpretar el Credo
a la luz del Evangelio. El simbolo
apostolico, que es una especie de
sintesis del Evangelio, nos ayuda a
comprender qué quiere decir, cOmo
debemos leer el Evangelio mismo.

De hecho, el Evangelio predicado por
san Ireneo es el que recibio de san
Policarpo, obispo de Esmirna, y el
Evangelio de san Policarpo se
remonta al apostol san Juan, de
quien san Policarpo fue discipulo. De
este modo, la verdadera ensefianza
no es la inventada por los
intelectuales, superando la fe sencilla
de la Iglesia. El verdadero Evangelio



es el transmitido por los obispos, que
lo recibieron en una cadena
ininterrumpida desde los Apostoles.
Estos no enseflaron mas que esta fe
sencilla, que es también la verdadera
profundidad de la revelacion de Dios.
Como nos dice san Ireneo, asi no hay
una doctrina secreta detras del Credo
comun de la Iglesia. No hay un
cristianismo superior para
intelectuales. La fe confesada
publicamente por la Iglesia es la fe
comun de todos. Sélo esta fe es
apostolica, pues procede de los
Apostoles, es decir, de Jesus y de
Dios.

Al aceptar esta fe transmitida
publicamente por los Apostoles a sus
sucesores, los cristianos deben
observar lo que dicen los obispos;
deben considerar especialmente la
ensefianza de la Iglesia de Roma,
preeminente y antiquisima. Esta
Iglesia, a causa de su antigiedad,
tiene la mayor apostolicidad: de



hecho, tiene su origen en las
columnas del Colegio apostolico, san
Pedro y san Pablo. Todas las Iglesias
deben estar en armonia con la Iglesia
de Roma, reconociendo en ella la
medida de la verdadera tradicion
apostolica, de la unica fe comun de la
Iglesia.

Con esos argumentos, resumidos
aqui de manera muy breve, san
Ireneo confuta desde sus
fundamentos las pretensiones de los
gnaosticos, los "intelectuales": ante
todo, no poseen una verdad que seria
superior a la de la fe comun, pues lo
que dicen no es de origen apostolico,
se lo han inventado ellos; en segundo
lugar, la verdad y la salvacion no son
privilegio y monopolio de unos
pocos, sino que todos las pueden
alcanzar a través de la predicacion
de los sucesores de los Apostoles vy,
sobre todo, del Obispo de Roma. En
particular, criticando el caracter
"secreto” de la tradicion gndstica y



constatando sus multiples
conclusiones contradictorias entre si,
san Ireneo se dedica a explicar el
concepto genuino de Tradicion
apostolica, que podemos resumir en
tres puntos.

a) La Tradicion apostdlica es
"publica”, no privada o secreta. Para
san Ireneo no cabe duda de que el
contenido de la fe transmitida por la
Iglesia es el recibido de los Apdstoles
y de Jesus, el Hijo de Dios. No hay
otra ensefianza. Por tanto, a quien
quiera conocer la verdadera doctrina
le basta con conocer "la Tradicion
que procede de los Apdstoles y la fe
anunciada a los hombres": tradicion
y fe que "nos han llegado a través de
la sucesion de los obispos" (Contra
las herejias 111, 3, 3-4). De este modo,
sucesion de los obispos —principio
personal—y Tradicion apostolica —
principio doctrinal— coinciden.



b) La Tradicion apostdlica es "unica".
En efecto, mientras el gnosticismo se
subdivide en numerosas sectas, la
Tradicion de la Iglesia es Unica en sus
contenidos fundamentales que, como
hemos visto, san Ireneo llama
precisamente regula fidei o veritatis.
Por ser unica, crea unidad a traveés
de los pueblos, a través de las
diversas culturas, a través de pueblos
diferentes; es un contenido comun
como la verdad, a pesar de las
diferentes lenguas y culturas.

Hay un parrafo muy hermoso de san
Ireneo en el libro Contra las herejias:
"Habiendo recibido esta predicacion
y esta fe [de los Apostoles], la Iglesia,
aunque esparcida por el mundo
entero, las conserva con esmero,
como habitando en una sola
mansion, y cree de manera idéntica,
como no teniendo mas que una sola
alma y un solo corazon; y las predica,
las ensefia y las transmite con voz
unanime, como si no poseyera mas



que una sola boca. Porque, aunque
las lenguas del mundo difieren entre
si, el contenido de la Tradicién es
unico e idéntico. Y ni las Iglesias
establecidas en Alemania, ni las que
estan en Espafia, ni las que estan
entre los celtas, ni las de Oriente, es
decir, de Egipto y Libia, ni las que
estan fundadas en el centro del
mundo, tienen otra fe u otra
tradicién” (I, 10,1-2).

En ese momento —es decir, en el ano
200—, se ve ya la universalidad de la
Iglesia, su catolicidad y la fuerza
unificadora de la verdad, que une
estas realidades tan diferentes de
Alemania, Espafia, Italia, Egipto y
Libia, en la verdad comun que nos
reveld Cristo.

¢) Por ultimo, la Tradicién apostdlica
es, como dice él en griego, la lengua
en la que escribio su libro,
"pneumatikd”, es decir, espiritual,
guiada por el Espiritu Santo: en



griego, espiritu se dice pne?ma. No se
trata de una transmision confiada a
la capacidad de hombres mas o
menos instruidos, sino al Espiritu de
Dios, que garantiza la fidelidad de la
transmision de la fe. Esta es la "vida"
de la Iglesia; es 1o que la mantiene
siempre joven, es decir, fecunda con
muchos carismas. La Iglesia y el
Espiritu, para san Ireneo, son
inseparables: "Esta fe", leemos en el
tercer libro Contra las herejias, "que
hemos recibido de la Iglesia, la
guardamos con cuidado, porque sin
cesar, bajo la accion del Espiritu de
Dios, como un deposito valioso
conservado en un vaso excelente,
rejuvenece y hace rejuvenecer al
vaso mismo que lo contiene. (...)
Donde esta la Iglesia, alli esta
también el Espiritu de Dios; y donde
esta el Espiritu de Dios, alli esta
también la Iglesia y toda gracia" (III,
24, 1).



Como se puede ver, san Ireneo no se
limita a definir el concepto de
Tradicion. Su tradicion, la Tradicion
ininterrumpida, no es
tradicionalismo, porque esta
Tradicion siempre esta internamente
vivificada por el Espiritu Santo, el
cual hace que viva de nuevo, hace
que pueda ser interpretada y
comprendida en la vitalidad de la
Iglesia. Segun su ensefianza, la fe de
la Iglesia debe ser transmitida de
manera que se presente como debe

m on

ser, es decir, "publica”, "unica",
"pneumatica”, "espiritual”. A partir
de cada una de estas caracteristicas,
se puede llegar a un fecundo
discernimiento sobre la auténtica
transmision de la fe en el hoy de la

Iglesia.

Mas en general, segun la doctrina de
san Ireneo, la dignidad del hombre,
cuerpo y alma, esta firmemente
fundada en la creacién divina, en la
imagen de Cristo y en la obra



permanente de santificacion del
Espiritu. Esta doctrina es como un
"camino real" para aclarar a todas las
personas de buena voluntad el objeto
y los confines del didlogo sobre los
valores, y para impulsar
continuamente la accion misionera
de la Iglesia, la fuerza de la verdad,
que es la fuente de todos los
auténticos valores del mundo.

Clemente de Alejandria

Miércoles 18 de abril de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Después del tiempo de las fiestas,
volvemos a las catequesis normales,
aunque por lo que se ve la plaza esta
todavia de fiesta. Como decia, con las
catequesis volvemos a la serie que
habiamos comenzado. Hemos
hablado de los doce Apdstoles, luego
de los discipulos de los Apostoles,
ahora de las grandes personalidades



de la Iglesia naciente, de la Iglesia
antigua. La ultima catequesis la
dedicamos a hablar de san Ireneo de
Lyon; hoy hablamos de Clemente de
Alejandria, un gran tedlogo que
nacio probablemente en Atenas a
mediados del siglo II. De Atenas
hered¢ un notable interés por la
filosofia, que lo convirtié en uno de
los mas destacados promotores del
dialogo entre la fe y la razon en la
tradicion cristiana.

Siendo todavia joven, llego a
Alejandria, la "ciudad simbolo" de la
fecunda encrucijada entre diferentes
culturas que caracterizo la edad
helenista. Alli fue discipulo de
Panteno, y le sucedi6 en la direccion
de la escuela catequistica.
Numerosas fuentes atestiguan que
fue ordenado presbitero. Durante la
persecucion de los afios 202-203
abandono Alejandria para refugiarse
en Cesarea, en Capadocia, donde
fallecio hacia el afio 215.



Las obras mds importantes que nos
quedan de €l son tres: el Protréptico,
el Pedagogo, y los Stromata. Aunque
al parecer no era esta la intencion
originaria del autor, esos escritos
constituyen una auténtica trilogia,
destinada a acompanar eficazmente
la maduracion espiritual del
cristiano.

El Protréptico, como dice la palabra
misma, es una "exhortacion" dirigida
a quienes comienzan y buscan el
camino de la fe. O, mejor, el
Protréptico coincide con una
Persona: el Hijo de Dios, Jesucristo,
que "exhorta" a los hombres a
avanzar con decision por el camino
que lleva hacia la Verdad. Jesucristo
es asimismo Pedagogo, es decir,
"educador" de aquellos que, en
virtud del bautismo, se han
convertido en hijos de Dios. Y, por
ultimo, Jesucristo es también
Didascalos, es decir, "Maestro", que
propone las ensefianzas mas



profundas. Estas ensefianzas se
recogen en la tercera obra de
Clemente, los Stromata, palabra
griega que significa: "tapicerias". No
es una composicion sistematica;
aborda diferentes temas, fruto
directo de la ensefianza habitual de
Clemente.

En su conjunto, la catequesis de
Clemente acompafia paso a paso el
camino del catecameno y del
bautizado para que, con las "alas" de
la fe y la razon, llegue a un
conocimiento profundo de la Verdad,
que es Jesucristo, el Verbo de Dios.
Sdlo este conocimiento de la persona
que es la Verdad, es la "auténtica
gnosis", expresion griega que
significa "conocimiento”,
"Inteligencia". Es el edificio
construido por la razon bajo el
impulso de un principio
sobrenatural. La fe misma construye
la verdadera filosofia, es decir, la
auténtica conversion al camino que



hay que tomar en la vida. Por tanto,
la auténtica "gnosis" es un desarrollo
de la fe, suscitado por Jesucristo en el
alma unida a él.

Clemente distingue después dos
niveles de la vida cristiana. E1
primero: los cristianos creyentes que
viven la fe de una manera comun,
pero siempre abierta a los horizontes
de la santidad. Y el segundo: los
"gnosticos", es decir, los que ya llevan
una vida de perfeccion espiritual; en
todo caso, el cristiano debe comenzar
por la base comun de la fe; a través
de un camino de busqueda debe
dejarse guiar por Cristo, para llegar
asi al conocimiento de la Verdad y de
las verdades que forman el
contenido de la fe.

Este conocimiento, nos dice
Clemente, se convierte para el alma
en una realidad viva: no es s6lo una
teoria; es una fuerza de vida, es una
unién de amor transformadora. El



conocimiento de Cristo no es solo
pensamiento; también es amor que
abre los ojos, transforma al hombre y
crea comunion con el "Logos", con el
Verbo divino que es verdad y vida.
En esta comunion, que es el
conocimiento perfecto y es amor, el
cristiano perfecto alcanza la
contemplacion, la unificacion con
Dios.

Asimismo, Clemente retoma la
doctrina segun la cual el fin ultimo
del hombre consiste en llegar a ser
semejantes a Dios. Hemos sido
creados a imagen y semejanza de
Dios, pero esto es también un
desafio, un camino; de hecho, el
objetivo de la vida, el destino ultimo
consiste verdaderamente en hacerse
semejantes a Dios. Esto es posible
gracias a la connaturalidad con é€l,
que el hombre ha recibido en el
momento de la creacidn, gracias a la
cual ya es de por si imagen de Dios.



Esta connaturalidad permite conocer
las realidades divinas que el hombre
acepta ante todo por la fe y, mediante
la vivencia de la fe y la practica de
las virtudes, puede crecer hasta
llegar a la contemplacion de Dios. De
este modo, en el camino de la
perfeccion, Clemente da al requisito
moral la misma importancia que al
intelectual. Ambos estan unidos,
porque no es posible conocer sin
Vivir y no se puede vivir sin conocer.
No es posible asemejarse a Dios y
contemplarlo solamente con el
conocimiento racional: para lograr
este objetivo hay que vivir una vida
segun el "Logos", una vida segun la
verdad. En consecuencia, las buenas
obras tienen que acompafar al
conocimiento intelectual, como la
sombra sigue al cuerpo.

Dos virtudes sobre todo adornan al
alma del "auténtico gnostico". La
primera es la libertad de las pasiones
(apdtheia); la segunda es el amor, la



verdadera pasion, que asegura la
union intima con Dios. El amor da la
paz perfecta, y permite al "auténtico
gnostico” afrontar los mayores
sacrificios, incluso el sacrificio
supremo en el seguimiento de Cristo,
y le hace subir escalon a escalon
hasta llegar a la cumbre de las
virtudes. Asi, Clemente vuelve a
definir, y conjugar con el amor, el
ideal ético de la filosofia antigua, es
decir, la liberacion de las pasiones,
en el proceso incesante de
asemejarse a Dios.

De este modo, Clemente de
Alejandria propicio la segunda gran
ocasion de dialogo entre el anuncio
cristiano y la filosofia griega.
Sabemos que san Pablo en el
Areopago de Atenas, donde nacio
Clemente, hizo el primer intento de
dialogo con la filosofia griega —en
gran parte fue un fracaso—, pero le
dijeron: "Otra vez te escucharemos".
Ahora Clemente retoma este didlogo



y lo ennoblece al maximo en la
tradicion filosofica griega.

Como escribié mi venerado
predecesor Juan Pablo II en la
enciclica Fides et ratio, Clemente de
Alejandria llega a interpretar la
filosofia como "una instruccion
propedéutica a la fe cristiana” (n. 38).
De hecho, Clemente lleg6 a afirmar
que Dios dio la filosofia a los griegos
"como un Testamento precisamente
para ellos" (Stromata VI, 8, 67, 1).
Para €l la tradicion filosofica griega,
casi como sucede con la Ley para los
judios, es ambito de "revelacion"; son
dos rios que en definitiva confluyen
en el mismo "Logos". Clemente sigue
sefialando con decision el camino a
quienes quieren "dar razon" de su fe
en Jesucristo. Puede servir de
ejemplo a los cristianos, a los
catequistas y a los tedlogos de
nuestro tiempo, a los que Juan Pablo
I, en esa misma enciclica, exhortaba
"a recuperar y subrayar mas la



dimension metafisica de la verdad
para entrar asi en didlogo critico y
exigente con el pensamiento

filosofico contemporaneo” (n. 105).

Concluyamos con una de las
expresiones de la famosa "oracion a
Cristo Logos", con la que Clemente
termina su Pedagogo. Suplica asi:
"Muéstrate propicio a tus hijos";
"concédenos vivir en tu paz,
trasladarnos a tu ciudad, atravesar
las olas del pecado sin quedar
sumergidos en ellas, ser
transportados con serenidad por el
Espiritu Santo y por la Sabiduria
inefable: nosotros, que de dia y de
noche, hasta el ultimo dia elevamos
un canto de accion de gracias al
unico Padre, ... al Hijo pedagogo y
maestro, y al Espiritu Santo.
jAmén!" (Pedagogo 111, 12, 101).

Origenes: vida y obra

Miércoles 25 de abril de 2007



Queridos hermanos y hermanas:

En nuestras meditaciones sobre las
grandes personalidades de la Iglesia
antigua, conocemos hoy a una de las
mas destacadas. Origenes de
Alejandria es, en realidad, una de las
personalidades determinantes para
todo el desarrollo del pensamiento
cristiano. Recoge la herencia de
Clemente de Alejandria, sobre quien
meditamos el miércoles pasado, y la
proyecta al futuro de manera tan
innovadora que lleva a cabo un
cambio irreversible en el desarrollo
del pensamiento cristiano. Fue un
verdadero "maestro"; asilo
recordaban con nostalgia y emocion
sus discipulos: no so6lo era un
brillante te6logo, sino también un
testigo ejemplar de la doctrina que
transmitia. Como escribe Eusebio de
Cesarea, su biografo entusiasta,
"ensefio que la conducta debe
corresponder exactamente a la
palabra, y sobre todo por esto, con la



ayuda de la gracia de Dios, indujo a
muchos a imitarlo"” (Hist. Eccl. VI,
3,7).

Durante toda su vida anhelaba el
martirio. Cuando tenia diecisiete
anos, en el décimo afio del
emperador Septimio Severo, se
desatd en Alejandria la persecucion
contra los cristianos. Clemente, su
maestro, abandono la ciudad, y el
padre de Origenes, Lednidas, fue
encarcelado. Su hijo anhelaba
ardientemente el martirio, pero no
pudo realizar este deseo. Entonces
escribio a su padre, exhortandolo a
no desfallecer en el supremo
testimonio de la fe. Y cuando
Leonidas fue decapitado, el joven
Origenes sintio que debia acoger el
ejemplo de su vida. Cuarenta arfios
mas tarde, mientras predicaba en
Cesarea, declard: "De nada me sirve
haber tenido un padre martir si no
tengo una buena conducta y no
honro la nobleza de mi estirpe, esto



es, el martirio de mi padre y el
testimonio que lo hizo ilustre en
Cristo" (Hom. Ez. 4,8).

En una homilia sucesiva —cuando,
gracias a la extrema tolerancia del
emperador Felipe el Arabe, parecia
haber pasado la posibilidad de dar
un testimonio cruento— Origenes
exclama: "Si Dios me concediera ser
lavado en mi sangre, para recibir el
segundo bautismo habiendo
aceptado la muerte por Cristo, me
alejaria seguro de este mundo... Pero
son dichosos los que merecen estas
cosas" (Hom. Iud. 7,12). Estas frases
revelan la fuerte nostalgia de
Origenes por el bautismo de sangre.
Y, al final, este irresistible anhelo se
realizo, al menos en parte. En el afio
250, durante la persecucion de Decio,
Origenes fue arrestado y torturado
cruelmente. A causa de los
sufrimientos padecidos, murio pocos
afos después. Tenia menos de
setenta anos.



Hemos aludido a ese "cambio
irreversible" que Origenes inici6 en
la historia de la teologia y del
pensamiento cristiano. ¢Pero en qué
consiste este "cambio”, esta novedad
tan llena de consecuencias? Consiste,
principalmente, en haber
fundamentado la teologia en la
explicacion de las Escrituras. Hacer
teologia era para €l esencialmente
explicar, comprender la Escritura; o
podriamos decir incluso que su
teologia es una perfecta simbiosis
entre teologia y exégesis. En verdad,
la caracteristica propia de la doctrina
de Origenes se encuentra
precisamente en la incesante
invitacion a pasar de la letra al
espiritu de las Escrituras, para
progresar en el conocimiento de
Dios. Y, como escribié von Balthasar,
este "alegorismo", coincide
precisamente "con el desarrollo del
dogma cristiano realizado por la
ensefianza de los doctores de la
Iglesia”, los cuales —de una u otra



forma— acogieron la "leccion” de
Origenes.

Asi la tradicion y el magisterio,
fundamento y garantia de la
investigacion teologica, llegan a
configurarse como "Escritura en
acto" (cf. Origene: il mondo, Cristo e
la Chiesa, tr. it., Milan 1972, p.43).
Por ello, podemos afirmar que el
nucleo central de la inmensa obra
literaria de Origenes consiste en su
"triple lectura" de la Biblia. Pero
antes de ilustrar esta "lectura”
conviene echar una mirada de
conjunto a la produccion literaria del
alejandrino. San Jerénimo, en su
Epistola 33, enumera los titulos de
320 libros y de 310 homilias de
Origenes. Por desgracia, la mayor
parte de esta obra se ha perdido,
pero incluso lo poco que queda de
ella lo convierte en el autor mas
prolifico de los tres primeros siglos
cristianos. Su radio de interés va de
la exégesis al dogma, la filosofia, la



apologética, la ascética y la mistica.
Es una vision fundamental y global
de la vida cristiana.

El nucleo inspirador de esta obra es,
como hemos dicho, la "triple lectura”
de las Escrituras desarrollada por
Origenes en el arco de su vida. Con
esta expresion aludimos a las tres
modalidades mas importantes —no
son sucesivas entre si; mas bien, con
frecuencia se superponen— con las
que Origenes se dedico al estudio de
las Escrituras. Ante todo leyo la
Biblia con el deseo de buscar el texto
mas seguro y ofrecer su edicion mas
fidedigna. Por ejemplo, el primer
paso consiste en conocer realmente
lo que esta escrito y conocer lo que
esta escritura queria decir
inicialmente.

Origenes realizo un gran estudio con
este fin y redacto una edicion de la
Biblia con seis columnas paralelas,
de izquierda a derecha, con el texto



hebreo en caracteres hebreos —
mantuvo también contactos con los
rabinos para comprender bien el
texto original hebraico de la Biblia—,
después el texto hebraico
transliterado en caracteres griegosy
a continuacion cuatro traducciones
diferentes en lengua griega, que le
permitian comparar las diversas
posibilidades de traduccion. De aqui
el titulo de "Hexapla" ("seis
columnas") atribuido a esta gran
sinopsis. Lo primero, por tanto, es
conocer exactamente lo que esta
escrito, el texto como tal. En segundo
lugar Origenes leyo sistematicamente
la Biblia con sus célebres
Comentarios, que reproducen
fielmente las explicaciones que el
maestro daba en sus clases, tanto en
Alejandria como en Cesarea.
Origenes avanza casi versiculo a
versiculo, de forma minuciosa,
amplia y profunda, con notas de
caracter filolégico y doctrinal. Se
esfuerza por conocer bien, con gran



exactitud, lo que querian decir los
autores sagrados.

Por ultimo, incluso antes de su
ordenacion presbiteral, Origenes se
dedico muchisimo a la predicacion
de la Biblia, adaptandose a un
publico muy heterogéneo. En
cualquier caso, también en sus
Homilias se percibe al maestro
totalmente dedicado a la
interpretacion sistematica del pasaje
biblico analizado, fraccionado en los
sucesivos versiculos. En las Homilias
Origenes aprovecha también todas
las ocasiones para recordar las
diversas dimensiones del sentido de
la sagrada Escritura, que ayudan o
expresan un camino en el
crecimiento de la fe: la primera es el
sentido "literal", el cual encierra
profundidades que no se perciben en
un primer momento; la segunda
dimension es el sentido "moral": qué
debemos hacer para vivir la palabra;
y, por ultimo, el sentido "espiritual”, o



sea, la unidad de la Escritura, que en
todo su desarrollo habla de Cristo. Es
el Espiritu Santo quien nos hace
entender el contenido cristologico y
asila unidad de la Escritura en su
diversidad.

Seria interesante mostrar esto. En mi
libro Jesus de Nazaret he intentado
sefialar en la situacion actual estas
multiples dimensiones de la Palabra,
de la sagrada Escritura, que ante
todo debe respetarse precisamente
en el sentido histdrico. Pero este
sentido nos trasciende hacia Cristo, a
la luz del Espiritu Santo, y nos
muestra el camino, como vivir. Por
ejemplo, eso se puede percibir en la
novena Homilia sobre los Nuimeros,
en la que Origenes compara la
Escritura con las nueces: "La
doctrina de la Ley y de los Profetas,
en la escuela de Cristo, es asi —
afirma Origenes en su homilia—: la
letra, que es como la corteza, es
amarga; luego, esta la cascara, que es



la doctrina moral; en tercer lugar se
encuentra el sentido de los misterios,
del que se alimentan las almas de los
santos en la vida presente y en la
futura" (Hom. Num. IX, 7).

Sobre todo por este camino Origenes
llega a promover eficazmente la
"lectura cristiana" del Antiguo
Testamento, rebatiendo
brillantemente las teorias de los
herejes —sobre todo gnosticos y
marcionitas— que oponian entre si
los dos Testamentos, rechazando el
Antiguo. Al respecto, en la misma
Homilia sobre los Numeros, el
Alejandrino afirma: "Yo no llamo a la
Ley un "Antiguo Testamento", si la
comprendo en el Espiritu. La Ley es
"Antiguo Testamento" solo para
quienes quieren comprenderla
carnalmente"”, es decir, quedandose
en la letra del texto. Pero "para
nosotros, que la comprendemos y la
aplicamos en el Espiritu y en el
sentido del Evangelio, la Ley es



siempre nueva, y los dos
Testamentos son para nosotros un
nuevo Testamento, no a causa de la
fecha temporal, sino de la novedad
del sentido... En cambio, para el
pecador y para quienes no respetan
el pacto de la caridad, también los
Evangelios envejecen" (Hom. Num.
IX, 4).

Os invito —y asi concluyo— a acoger
en vuestro corazon la ensefianza de
este gran maestro en la fe, el cual nos
recuerda con entusiasmo que, en la
lectura orante de la Escritura y en el
compromiso coherente de la vida, la
Iglesia siempre se renueva y
rejuvenece. La palabra de Dios, que
ni envejece ni se agota nunca, es
medio privilegiado para ese fin. En
efecto, la palabra de Dios, por obra
del Espiritu Santo, nos guia
continuamente a la verdad completa
(cf. Benedicto XVI, Discurso a los
participantes en el congreso
internacional con motivo del XL



aniversario de la constitucion
dogmadtica "Dei Verbum":
L'Osservatore Romano, edicion en
lengua espaiiola, 23 de septiembre de
2005, p. 3). Pidamos al Sefior que nos
dé hoy pensadores, tedlogos y
exégetas que perciban estas
multiples dimensiones, esta
actualidad permanente de la sagrada
Escritura, su novedad para hoy.
Pidamos al Sefior que nos ayude a
leer la sagrada Escritura de modo
orante, para alimentarnos realmente
del verdadero pan de la vida, de su
Palabra.

Origenes: el pensamiento

Miércoles 2 de mayo de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

La catequesis del miércoles pasado
estuvo dedicada a la gran figura de
Origenes, doctor alejandrino que

vivio entre los siglos II y III. En esa



catequesis, hablamos de la vida y la
produccion literaria de este gran
maestro alejandrino, encontrando en
la "triple lectura" que hacia de la
Biblia el nucleo inspirador de toda su
obra. No traté —para retomarlos hoy
— dos aspectos de la doctrina de
Origenes, que considero entre los
mas importantes y actuales: me
refiero a sus enseflanzas sobre la
oracion y sobre la Iglesia.

En realidad, Origenes, autor de un
importante tratado "Sobre la
oracion’, siempre actual, mezcla
constantemente su produccion
exegética y teoldgica con
experiencias y sugerencias relativas
a la oracion. A pesar de toda la
riqueza teoldgica de su pensamiento,
nunca lo desarrolla de modo
meramente académico; siempre se
funda en la experiencia de la
oracion, del contacto con Dios. En su
opinion, para comprender las
Escrituras no sélo hace falta el



estudio, sino también la intimidad
con Cristo y la oracion. Esta
convencido de que el camino
privilegiado para conocer a Dios es el
amor, y de que no se puede conocer
de verdad a Cristo sin enamorarse de
él.

En la Carta a Gregorio, Origenes
recomienda: "Dedicate a la lectio de
las divinas Escrituras; aplicate a ella
con perseverancia. Compromeétete en
la lectio con la intencion de creer y
agradar a Dios. Si durante la lectio te
encuentras ante una puerta cerrada,
llama y te la abrira el guardian, de
quien Jesus dijo: "El guardian se la
abrira”. Aplicandote de este modo a
la lectio divina, busca con lealtad y
confianza inquebrantable en Dios el
sentido de las divinas Escrituras, que
en ellas se encuentra oculto con gran
amplitud. Ahora bien, no te
contentes con llamar y buscar: para
comprender los asuntos de Dios
tienes absoluta necesidad de la



oracion. Precisamente para
exhortarnos a la oracién, el Salvador
no solo nos dijo: "buscad y hallaréis",
y "llamad y se os abrira", sino que
afladio: "Pedid y recibiréis" (Carta a
Gregorio, 4).

Salta a la vista el "papel primordial”
que ha desemperfiado Origenes en la
historia de la lectio divina. San
Ambrosio, obispo de Milan, que
aprendio a leer las Escrituras con las
obras de Origenes, la introdujo
después en Occidente para
entregarla a san Agustiny a la
tradicion monastica sucesiva.

Como ya hemos dicho, el nivel mas
elevado del conocimiento de Dios,
segun Origenes, brota del amor. Lo
mismo sucede entre los hombres:
uno solo conoce profundamente al
otro si hay amor, si se abren los
corazones. Para demostrarlo, se basa
en un significado que en ocasiones se
da al verbo conocer en hebreo, es



decir, cuando se utiliza para
expresar el acto del amor humano:
"Conoci6é Adan a Eva, su mujer, la
cual concibié" (Gn 4,1). De esta
manera se sugiere que la union en el
amor produce el conocimiento mas
auténtico. Como el hombre y la
mujer son "dos en una sola carne”,
asi Dios y el creyente llegan a ser
"dos en un mismo espiritu".

De este modo, la oracion de Origenes
roza los niveles mas elevados de la
mistica, como lo atestiguan sus
Homilias sobre el Cantar de los
Cantares. A este propdsito, en un
pasaje de la primeraHomilia,
confiesa: "Con frecuencia —Dios es
testigo— he sentido que el Esposo se
me acercaba al maximo; después se
iba de repente, y yo no pude
encontrar lo que buscaba. De nuevo
siento el deseo de su venida, y a
veces él vuelve, y cuando se me ha
aparecido, cuando lo tengo entre mis
manos, vuelve a huir, y una vez que



se ha ido me pongo a buscarlo de
nuevo..." (Homilias sobre el Cantar de
los Cantares 1, 7).

Me viene a la mente lo que mi
venerado predecesor escribig, como
auténtico testigo, en la Novo
millennio ineunte, cuando mostraba a
los fieles que la "oracion puede
avanzar, como verdadero dialogo de
amor, hasta hacer que la persona
humana sea poseida totalmente por
el divino Amado, sensible a la accion
del Espiritu y abandonada
filialmente en el corazon del

Padre" (n. 33). Se trata, seguia
diciendo Juan Pablo II, de "un
camino sostenido enteramente por la
gracia, el cual, sin embargo, requiere
un intenso compromiso espiritual y
encuentra también dolorosas
purificaciones (la "noche oscura"),
pero llega, de muchas formas
posibles, al inefable gozo vivido por
los misticos como "union

esponsal” (ib.).



Veamos, por ultimo, la ensefianza de
Origenes sobre la Iglesia, y
precisamente, dentro de ella, sobre el
sacerdocio comun de los fieles. Como
afirma Origenes en su novena
Homilia sobre el Levitico (IX, 1), "esto
nos afecta a todos". En la misma
Homilia, refiriéndose a la
prohibiciéon hecha a Aarodn, tras la
muerte de sus dos hijos, de entrar en
elSancta sanctorum "en cualquier
tiempo" (Lv 16,2), exhorta asi a los
fieles: "Esto demuestra que si uno
entra a cualquier hora en el
santuario, sin la debida preparacion,
sin estar revestido de los ornamentos
pontificales, sin haber preparado las
ofrendas prescritas y sin ser propicio
a Dios, morira... Esto vale para todos,
pues establece que aprendamos a
acercarnos al altar de Dios. ¢Acaso
no sabes que el sacerdocio también
ha sido conferido a ti, es decir, a toda
la Iglesia de Dios y al pueblo de los
creyentes? Escucha como habla san
Pedro a los fieles: "Linaje elegido",



dice, "sacerdocio real, naciéon santa,
pueblo que Dios ha adquirido”. Por
tanto, tu tienes el sacerdocio, pues
eres "linaje sacerdotal”, y por ello
debes ofrecer a Dios el sacrificio...
Pero para que lo puedas ofrecer
dignamente, necesitas vestidos
puros, distintos de los que usan los
demads hombres, y te hace falta el
fuego divino" (ib.).

Asi, por una parte, "los lomos
cefiidos" y los "ornamentos
sacerdotales", es decir, la pureza y la
honestidad de vida; y, por otra, tener
la "lampara siempre encendida”, es
decir, la fe y el conocimiento de las
Escrituras, son las condiciones
indispensables para el ejercicio del
sacerdocio universal, que exige
pureza y honestidad de vida, fe y
conocimiento de las Escrituras.

Con mayor razon aun estas
condiciones son indispensables,
evidentemente, para el ejercicio del



sacerdocio ministerial. Estas
condiciones —conducta integra de
vida, pero sobre todo acogida y
estudio de la Palabra— establecen
una autentica "jerarquia de la
santidad" en el sacerdocio comun de
los cristianos. En la cumbre de este
camino de perfeccion Origenes pone
el martirio.

También en la novena Homilia sobre
el Levitico alude al "fuego para el
holocausto", es decir, a la fe y al
conocimiento de las Escrituras, que
nunca debe apagarse en el altar de
quien ejerce el sacerdocio. Después
anade: "Pero, cada uno de nosotros
no solo tiene en si el fuego, sino
también el holocausto, y con su
holocausto enciende el altar para que
arda siempre. Si renuncio a todo lo
que poseo y tomo mi cruz y sigo a
Cristo, ofrezco mi holocausto en el
altar de Dios; y si entrego mi cuerpo
para que arda, con caridad, y alcanzo
la gloria del martirio, ofrezco mi



holocausto sobre el altar de Dios" (IX,
9).

Este continuo camino de perfeccion
"nos afecta a todos", a condicién de
que "la mirada de nuestro corazon"
se dirija a la contemplacion de la
Sabiduria y de la Verdad, que es
Jesucristo. Al predicar sobre el
discurso de Jesus en Nazaret, cuando
"en la sinagoga todos los ojos estaban
fijos en é1" (Lc 4,16-30), Origenes
parece dirigirse precisamente a
nosotros: "También hoy, en esta
asamblea, si queréis, vuestros ojos
pueden fijarse en el Salvador.
Cuando dirijas la mirada mas
profunda del corazon hacia la
contemplacion de la Sabiduria, de la
Verdad y del Hijo unico de Dios,
entonces tus 0jos veran a Dios.
iBienaventurada la asamblea de la
que la Escritura dice que los ojos de
todos estaban fijos en él! jCuanto
desearia que esta asamblea diera ese
mismo testimonio: que los ojos de



todos, de los no bautizados y de los
fieles, de las mujeres, de los hombres
y de los nifios —no los ojos del
cuerpo, sino los del alma—
estuvieran fijos en Jesus!... Sobre
nosotros esta impresa la luz de tu
rostro, Sefor, a quien pertenecen la
gloria y el poder por los siglos de los
siglos. Amén" (Homilia sobre san
Lucas, XXXII, 6).

Tertuliano

Queridos hermanos y hermanas:

Con la catequesis de hoy retomamos
el hilo de las catequesis abandonado
con motivo del viaje a Brasil y
seguimos hablando de las grandes
personalidades de la Iglesia antigua:
también para nosotros hoy son
maestros de fe y testigos de la
perenne actualidad de la fe cristiana.

Hoy hablamos de un africano,
Tertuliano, que entre fines del siglo II



e inicios del IIT inaugura la literatura
cristiana en latin. Con él comienza
una teologia en ese idioma. Su obra
ha dado frutos decisivos, que seria
imperdonable subestimar. Ejerce su
influencia en varios niveles: desde el
lenguaje y la recuperacion de la
cultura clasica, hasta el
descubrimiento de un "alma
cristiana" comun en el mundo y la
formulacion de nuevas propuestas
de convivencia humana.

No conocemos exactamente las
fechas de su nacimiento y de su
muerte. Sin embargo, sabemos que
en Cartago, a fines del siglo II, recibio
de padres y maestros paganos una
sdlida formacion retodrica, filosoéfica,
juridica e histdrica. Luego se
convirtio al cristianismo, al parecer,
atraido por el ejemplo de los
martires cristianos. Comenzo a
publicar sus escritos mas famosos en
el afio 197. Pero una busqueda
demasiado individual de la verdad y



su caracter intransigente —era muy
riguroso— lo llevaron poco a poco a
abandonar la comunion con la
Iglesia y a unirse a la secta del
montanismo. Sin embargo, la
originalidad de su pensamiento y la
incisiva eficacia de su lenguaje los
sitian en un lugar destacado dentro
de la literatura cristiana antigua.

Son famosos sobre todo sus escritos
de caracter apologético, que
manifiestan dos objetivos
principales: confutar las gravisimas
acusaciones que los paganos dirigian
contra la nueva religion; y, de
manera mas positiva y misionera,
comunicar el mensaje del Evangelio
en didlogo con la cultura de su
tiempo. Su obra mas conocida, el
Apologético, denuncia el
comportamiento injusto de las
autoridades politicas con respecto a
la Iglesia; explica y defiende las
ensefianzas y las costumbres de los
cristianos; presenta las diferencias



entre la nueva religion y las
principales corrientes filosoficas de
la época; manifiesta el triunfo del
Espiritu, que opone a la violencia de
los perseguidores la sangre, el
sufrimiento y la paciencia de los
martires: «Aunque sea refinada —
escribe el autor africano—, vuestra
crueldad no sirve de nada; mas aun,
para nuestra comunidad constituye
una invitacion. Después de cada uno
de vuestros golpes de hacha, nos
hacemos mas numerosos: la sangre
de los cristianos es semilla eficaz
(semen est sanguis

christianorum)» (Apologético 50, 13).
Al final el martirio y el sufrimiento
por la verdad salen victoriosos, y son
mas eficaces que la crueldad y la
violencia de los regimenes
totalitarios.

Pero Tertuliano, como todo buen
apologista, experimenta al mismo
tiempo la necesidad de comunicar
positivamente la esencia del



cristianismo. Por eso, adopta el
método especulativo para ilustrar los
fundamentos racionales del dogma
cristiano. Los profundiza de manera
sistematica, comenzando por la
descripcion del «Dios de los
cristianos». «Aquel a quien adoramos
es un Dios unico», atestigua el
apologista. Y prosigue, utilizando las
antitesis y paradojas caracteristicas
de su lenguaje: «Es invisible, aunque
se le vea; inalcanzable, aunque esté
presente a través de la gracia;
inconcebible, aunque los sentidos
humanos lo puedan concebir; por eso
es verdadero y grande» (ib., 17, 1-2).

Tertuliano, ademads, da un paso
enorme en el desarrollo del dogma
trinitario; nos dejo en latin el
lenguaje adecuado para expresar
este gran misterio, introduciendo los
términos: «una sustancia» y «tres
personas». También desarrolld
mucho el lenguaje correcto para
expresar el misterio de Cristo, Hijo



de Dios y verdadero hombre. El
autor africano habla también del
Espiritu Santo, demostrando su
caracter personal y divino: «Creemos
que, segun su promesa, Jesucristo
envio por medio del Padre al Espiritu
Santo, el Paraclito, el santificador de
la fe de quienes creen en el Padre, en
el Hijo y en el Espiritu» (ib., 2, 1).
Asimismo, sus obras contienen
numerosos textos sobre la Iglesia, a
la que Tertuliano siempre reconoce
como "madre". Incluso después de su
adhesion al montanismo, no olvidé
que la Iglesia es la Madre de nuestra
fe y de nuestra vida cristiana.
También habla de la conducta moral
de los cristianos y de la vida futura.

Sus escritos son importantes también
para descubrir tendencias vivas en
las comunidades cristianas sobre
Maria santisima, sobre los
sacramentos de la Eucaristia, el
Matrimonio y la Reconciliacion,
sobre el primado de Pedro, sobre la



oracion... En aquellos afios de
persecucion, en los que los cristianos
parecian una minoria perdida, el
apologista los exhorta en especial a
la esperanza, que —segun sus
escritos— no es solamente una
virtud, sino también una modalidad
que afecta a todos los aspectos de la
existencia cristiana.

Tenemos la esperanza de que el
futuro sera nuestro porque el futuro
es de Dios. Asi, la resurreccién del
Sefior se presenta como el
fundamento de nuestra resurreccion
futura, y representa el objeto
principal de la confianza de los
cristianos: «La carne resucitara —
afirma categdricamente Tertuliano
—: toda la carne, precisamente la
carne, y la carne toda entera.
Dondequiera que se encuentre, esta
en consigna ante Dios, en virtud del
fidelisimo mediador entre Dios y los
hombres, Jesucristo, que restituira
Dios al hombre y el hombre a



Dios» (La resurreccion de los muertos,
63, 1).

Desde el punto de vista humano, se
puede hablar sin duda del drama de
Tertuliano. Con el paso del tiempo, se
hizo cada vez mas exigente con los
cristianos. Pretendia de ellos en
todas las circunstancias, sobre todo
en las persecuciones, un
comportamiento heroico. Rigido en
sus posiciones, no ahorraba duras
criticas y acabo inevitablemente por
aislarse. Por lo demas, todavia hoy
siguen abiertas muchas cuestiones,
no solo sobre el pensamiento
teoldgico y filosofico de Tertuliano,
sino también sobre su actitud ante
las instituciones politicas y la
sociedad pagana.

A mi esta gran personalidad moral e
intelectual, este hombre que dio una
contribucion tan grande al
pensamiento cristiano, me hace
reflexionar mucho. Se ve que al final



le falta la sencillez, la humildad para
integrarse en la Iglesia, para aceptar
sus debilidades, para ser tolerante
con los demas y consigo mismo.
Cuando solo se ve el propio
pensamiento en su grandeza, al final
se pierde precisamente esta
grandeza. La caracteristica esencial
de un gran teologo es la humildad
para estar con la Iglesia, para aceptar
sus debilidades y las propias, porque
solo Dios es totalmente santo.
Nosotros, en cambio, siempre
tenemos necesidad de perdon.

En definitiva, Tertuliano es un testigo
interesante de los primeros tiempos
de la Iglesia, cuando los cristianos se
convirtieron en auténticos sujetos de
«nueva cultura» en el encuentro
entre herencia clasica y mensaje
evangélico. Es suya la famosa
afirmacion, segun la cual, nuestra
alma es "naturaliter

cristiana” (Apologético, 17, 6), con la
que evoca la perenne continuidad



entre los auténticos valores humanos
y los cristianos; y también es suya la
reflexion, inspirada directamente en
el Evangelio, segun la cual, «el
cristiano no puede odiar ni siquiera a
sus enemigos» (cf. Apologético, 37),
pues la dimension moral ineludible
de la opcion de fe propone la "no
violencia" como regla de vida. Y es
evidente la dramatica actualidad de
esta ensefianza, a la luz del intenso
debate sobre las religiones.

En definitiva, los escritos de
Tertuliano contienen numerosos
temas que todavia hoy tenemos que
afrontar. Nos impulsan a una
fecunda busqueda interior, a la que
invito a todos los fieles, para que
sepan expresar de manera cada vez
mas convincente la Regla de la fe,
segun la cual, como dice el mismo
Tertuliano, «nosotros creemos que
hay un solo Dios, y no hay ningun
otro fuera del Creador del mundo: él
lo ha hecho todo de la nada por



medio de su Verbo, engendrado antes
de todas las cosas» (La prescripcion
de los herejes 13, 1).

San Cipriano

Miércoles 6 de junio de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

En la serie de nuestras catequesis
sobre grandes personalidades de la
Iglesia antigua llegamos hoy a un
excelente obispo africano del siglo
IIL, san Cipriano, «el primer obispo
que consiguié en Africa la corona del
martirio». Como atestigua el didcono
Poncio, su primer biografo, su fama
esta vinculada tanto a la produccion
literaria como a la actividad pastoral
de los trece afios que transcurren
entre su conversion y su martirio (cf.
Vida 19, 1; 1, 1).

Nacido en Cartago en el seno de una
rica familia pagana, después de una
juventud disipada, Cipriano se



convierte al cristianismo a la edad de
35 afios. £l mismo narra su itinerario
espiritual: «Cuando me encontraba
aun en una noche oscura —escribe
algunos meses después de su
bautismo—, me parecia sumamente
dificil y arduo realizar lo que la
misericordia de Dios me proponia...
Estaban tan arraigados en mi los
muchos errores de mi vida pasada,
que no creia que podia liberarme de
ellos; me arrastraban los vicios, tenia
malos deseos... Pero luego, con la
ayuda del agua regeneradora, quedo
lavada la miseria de mi vida
anterior; una luz de lo alto se
difundio en mi corazon; un segundo
nacimiento me restauro en un ser
totalmente nuevo. De un modo
maravilloso comenzd entonces a
disiparse toda duda... Comprendi
claramente que era terreno lo que
antes vivia en mi, en la esclavitud de
los vicios de la carne, y que, en
cambio, era divino y celestial lo que



el Espiritu Santo ya habia generado
en mi» (A Donato, 3-4).

Inmediatamente después de la
conversion, Cipriano —no sin
envidias y resistencias—fue elegido
para el oficio sacerdotal y para la
dignidad episcopal. En el breve
periodo de su episcopado afronto las
dos primeras persecuciones
decretadas por un edicto imperial, la
de Decio (afio 250) y la de Valeriano
(afios 257-258).

Después de la persecucion
especialmente cruel de Decio, san
Cipriano tuvo que esforzarse
denodadamente por restablecer la
disciplina en la comunidad cristiana,
pues muchos fieles habian renegado,
0 por lo menos no habian mantenido
una conducta correcta ante la
prueba. Eran los asi llamados "lapsi",
es decir, los "caidos", que deseaban
ardientemente volver a formar parte
de la comunidad. El debate sobre su



readmision llego a dividir a los
cristianos de Cartago en laxosy
rigoristas.

A estas dificultades es preciso afiadir
una grave peste que asolé Africa y
planteo interrogantes teologicos
angustiosos tanto en el seno de la
comunidad como frente a los
paganos. Por ultimo, conviene
recordar la controversia entre san
Cipriano y el obispo de Roma,
Esteban, sobre la validez del
bautismo administrado a los paganos
por cristianos herejes.

En estas circunstancias realmente
dificiles, san Cipriano mostré
notables dotes de gobierno: fue
severo, pero no inflexible con los
lapsi, concediéndoles la posibilidad
del perdon después de una
penitencia ejemplar. Ante Roma fue
firme defensor de las sanas
tradiciones de la Iglesia africana. Fue
muy bondadoso; estaba animado por



el mas auténtico espiritu evangélico,
que lo impulsaba a exhortar a los
cristianos a ayudar fraternalmente a
los paganos durante la peste.

Supo practicar la justa medida al
recordar a los fieles —demasiado
temerosos de perder la vida y los
bienes terrenos— que para ellos la
verdadera vida y los verdaderos
bienes no son los de este mundo.

Combatio con decision las
costumbres corrompidas y los
pecados que devastaban la vida
moral, sobre todo la avaricia. «Asi
pasaba sus jornadas —narra en este
punto el diacono Poncio—, cuando
he aqui que, por orden del proconsul,
llegd repentinamente a su casa el jefe
de la policia» (Vida, 15, 1). Ese dia el
santo obispo fue arrestado y, tras un
breve interrogatorio, afronto con
valentia el martirio en medio de su
pueblo.



San Cipriano compuso numerosos
tratados y cartas, siempre
relacionados con su ministerio
pastoral. Poco inclinado a la
especulacion teoldgica, escribia sobre
todo para la edificacion de la
comunidad y para el buen
comportamiento de los fieles. De
hecho, la Iglesia es —con mucho— el
tema que mas trato. Distingue entre
Iglesia visible, jerarquica, e Iglesia
invisible, mistica, pero afirma con
fuerza que la Iglesia es una sola,
fundada sobre Pedro. No se cansa de
repetir que «quien abandona la
catedra de Pedro, sobre la que esta
fundada la Iglesia, se engafia si cree
que se mantiene en la Iglesia» (La
unidad de la Iglesia catolica, 4). San
Cipriano sabe bien, y lo formuld con
palabras fuertes, que «fuera de la
Iglesia no hay salvacion» (Carta 4,4y
73, 21) y que «no puede tener a Dios
como padre quien no tiene a la
Iglesia como madre» (La unidad de la
Iglesia catdlica, 4).



Una caracteristica esencial de la
Iglesia es la unidad, simbolizada por
la tunica de Cristo sin costuras (cf.
ib., 7):unidad de la que dice que tiene
su fundamento en Pedro (cf. ib., 4) y
su perfecta realizacion en la
Eucaristia (cf. Carta 63, 13). «Hay un
solo Dios y un solo Cristo —afirma
san Cipriano—; una sola es su Iglesia,
una sola fe, un solo pueblo cristiano,
que se mantiene fuertemente unido
con el cemento de la concordia; y no
se puede separar lo que es uno por
naturaleza» (La unidad de la Iglesia
catolica, 23).

Hemos hablado de su pensamiento
sobre la Iglesia, pero no podemos
dejar de referirnos a la ensefianza de
san Cipriano sobre la oracion. A mi
me gusta especialmente su libro
sobre el «Padre nuestro», que me ha
ayudado mucho a comprender mejor
y a rezar mejor la "oracion del
Sefior". San Cipriano ensefia que en
el «Padre nuestro» se da al cristiano



precisamente el modo correcto de
orar, y subraya que esa oracion esta
en plural, «para que quien reza no
ore unicamente por si mismo.
Nuestra oracion —escribe— es
publica y comunitaria; y, cuando
rezamos, no oramos por uno solo,
sino por todo el pueblo, porque junto
con todo el pueblo somos uno» (La
oracion del Sefior, 8).

De esta forma, oracion personal y
liturgica se presentan estrechamente
unidas entre si. Su unidad proviene
del hecho de que responden a la
misma palabra de Dios. El cristiano
no dice «Padre mio», sino «Padre
nuestro», incluso en lo mas secreto
de su recamara cerrada, porque sabe
que en todo lugar, en toda
circunstancia, es miembro de un
mismo cuerpo.

«Oremos, pues, hermanos
amadisimos —escribe el Obispo de
Cartago—, como Dios, el Maestro, nos



ha ensefiado. Es oracion confidencial
e Intima orar a Dios con lo que es
suyo, elevar hasta sus oidos la
oracion de Cristo. Que el Padre
reconozca las palabras de su Hijo,
cuando rezamos una oracion: el que
habita en lo mas intimo del alma
debe estar presente también en la
voz... Ademas, cuando se reza, hay
que tener un modo de hablar y orar
que, con disciplina, mantenga la
calma y la reserva. Pensemos que
estamos en la presencia de Dios.
Debemos ser gratos a los ojos divinos
tanto con la postura del cuerpo como
con el tono de la voz... Y cuando nos
reunimos con los hermanos y
celebramos los sacrificios divinos
con el sacerdote de Dios, debemos
recordar el temor reverencial y la
disciplina, sin lanzar al viento
nuestras oraciones con voz
descompuesta, ni hacer con mucha
palabreria una peticion que mas bien
debemos elevar a Dios con
moderacion, porque Dios no escucha



la voz sino el corazén (non vocis sed
cordis auditor est)« (ib., 3-4). Se trata
de palabras que siguen siendo
validas hoy y nos ayudan a celebrar
bien la sagrada liturgia.

En definitiva, san Cipriano se situa
en los origenes de la fecunda
tradicion teoldgico-espiritual que ve
en el «corazon» el lugar privilegiado
de la oracion. Segun la Biblia y los
santos Padres, el corazon es 1o mas
intimo del hombre, el lugar donde
habita Dios. En él se realiza el
encuentro en el que Dios habla al
hombre y el hombre escucha a Dios;
el hombre habla a Dios y Dios
escucha al hombre. Todo ello a través
de la unica Palabra divina.
Precisamente en este sentido,
remitiéndose a san Cipriano,
Esmaragdo, abad de San Miguel en el
Mosa en los primeros afios del siglo
IX, atestigua que la oracion «es obra
del corazon, no de los labios, porque
Dios no mira las palabras sino el



corazon del que ora» (La diadema de
los monjes, 1).

Queridos hermanos, hagamos
nuestro este «corazon que escucha»
del que hablan la Biblia (cf. 1R 3,9) y
los santos Padres; lo necesitamos
mucho. Sélo asi podremos
experimentar con plenitud que Dios
es nuestro Padre, y que la Iglesia, la
santa Esposa de Cristo, es
verdaderamente nuestra Madre.

Eusebio de Cesarea

Miércoles 13 de junio de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

En la historia del cristianismo
antiguo es fundamental la distincion
entre los primeros tres siglos y los
que siguieron al concilio de Nicea del
afo 325, el primero ecuménico.
Como "bisagra" entre los dos
periodos estan el asi llamado "viraje
constantiniano” y la paz de la Iglesia,



asi como la figura de Eusebio, obispo
de Cesarea en Palestina, que fue el
exponente mas cualificado de la
cultura cristiana de su tiempo en
contextos tan variados como la
teologia, la exégesis, la historia y la
erudicion. Eusebio es conocido sobre
todo como el primer historiador del
cristianismo, pero también como el
mayor filologo de la Iglesia antigua.

En Cesarea, donde probablemente
nacio Eusebio alrededor del afio 260,
Origenes se habia refugiado
procedente de Alejandria, y alli habia
fundado una escuela y una gran
biblioteca. Precisamente con estos
libros se habria formado, alguna
década después, el joven Eusebio. En
el afio 325, como obispo de Cesarea,
participo en el concilio de Nicea,
desempefiando un papel de
protagonista. Suscribio el Credo y la
afirmacion de la plena divinidad del
Hijo de Dios, definido por eso "de la
misma sustancia” del Padre



(homoousios to Patri). Es
practicamente el mismo Credo que
rezamos todos los domingos en la
sagrada liturgia.

Eusebio, sincero admirador de
Constantino, que habia dado la paz a
la Iglesia, sintio por €l estima y
consideracion. Celebr¢ al emperador,
no solo en sus obras, sino también
con discursos oficiales, pronunciados
en el vigésimo y en el 30° aniversario
de su llegada al trono, y después de
su muerte, acaecida en el afio 337.
Dos o tres afios después murio
también Eusebio.

Estudioso incansable, en sus
numerosos escritos Eusebio trata de
reflexionar y hacer un balance de
tres siglos de cristianismo, tres siglos
vividos bajo la persecucion,
recurriendo en gran parte a las
fuentes cristianas y paganas
conservadas sobre todo en la gran
biblioteca de Cesarea. Asi, a pesar de



la importancia objetiva de sus obras
apologéticas, exegéticas y
doctrinales, la fama imperecedera de
Eusebio sigue estando vinculada en
primer lugar a los diez libros de su
Historia eclesidstica. Fue el primero
en escribir una historia de la Iglesia,
que sigue siendo fundamental
gracias a las fuentes que Eusebio
pone a nuestra disposicion para
siempre. Con esta Historia logro
salvar del olvido seguro numerosos
acontecimientos, personajes y obras
literarias de la Iglesia antigua. Se
trata, por tanto, de una fuente
fundamental para el conocimiento de
los primeros siglos del cristianismo.

Nos podemos preguntar como
estructurod y con qué intenciones
redacto esta nueva obra. Al inicio del
primer libro, el historiador presenta
los temas que pretende afrontar en
su obra: "Es mi proposito consignar
las sucesiones de los santos apostoles
y los tiempos transcurridos desde



nuestro Salvador hasta nosotros; el
numero y la magnitud de los hechos
registrados por la historia
eclesiastica y el naumero de los que en
ella sobresalieron en el gobierno y en
la presidencia de las iglesias mas
ilustres, asi como el numero de los
que en cada generacion, de viva voz
0 por escrito, fueron los embajadores
de la palabra de Dios; y también
quiénes, cuantos y cuando,
impulsados por el deseo de
innovacion hasta el error, se
proclamaron publicamente a si
mismos introductores de una ciencia
falsa y devoraron sin piedad, como
lobos crueles, al rebafio de Cristo; (...)
asi como también el nimero, el
modo y el tiempo de los ataques de
los paganos contra la Palabra divina
y la grandeza de cuantos, por
defenderla afrontaron duras pruebas
de sangre y torturas; y ademas los
martirios de nuestros propios
tiempos y la proteccidon benévola y



propicia de nuestro
Salvador" (1,1,1-2).

De esta manera, Eusebio abarca
diferentes aspectos: la sucesion de
los Apdstoles, como estructura de la
Iglesia, la difusion del Mensaje, los
errores, las persecuciones por parte
de los paganos y los grandes
testimonios que constituyen la luz de
esta "Historia". En todo esto, a través
de él resplandecen la misericordia y
la benevolencia del Salvador. Asi
Eusebio inaugura la historiografia
eclesidstica, abarcando su narracion
hasta el afno 324, cuando
Constantino, después de la derrota de
Licinio, fue aclamado como unico
emperador de Roma. Se trata del afio
precedente al gran concilio de Nicea,
que después ofrece la "summa" de lo
que la Iglesia habia aprendido —
doctrinal, moral e incluso
juridicamente— en esos trescientos
anos.



La cita que acabamos de referir del
primer libro de la Historia
eclesiastica contiene una repeticion
seguramente voluntaria. En pocas
lineas repite el titulo cristologico de
Salvador, y hace referencia explicita
a "su misericordia" y a "su
benevolencia". Asi podemos
descubrir la perspectiva
fundamental de la historiografia de
Eusebio: es una historia
"cristocéntrica’, en la que se revela
progresivamente el misterio del
amor de Dios a los hombres. Con
genuina sorpresa, Eusebio reconoce
que "de todos los hombres de su
tiempo y de los que han existido
hasta hoy en toda la tierra, solo Jesus
es llamado y confesado como Cristo
(es decirMesias y Salvador del
mundo), y todos dan testimonio de él
con este nombre, recordandolo asi
tanto los griegos como los barbaros.
Ademads, todavia hoy entre sus
discipulos, en toda la tierra, es
honrado como rey, es contemplado



como superior a un profeta y es
glorificado como el verdadero y
unico sumo sacerdote de Dios; y, por
encima de todo esto, es adorado
como Dios por ser el Logos
preexistente, anterior a todos los
siglos, y habiendo recibido del Padre
el honor de ser digno de veneracion.
Y lo mas singular de todo es que los
que estamos consagrados a él no lo
honramos solamente con la voz o con
los sonidos de nuestras palabras, sino
con una completa disposicion del
alma, llegando incluso a preferir el
martirio por su causa a nuestra
propia vida" (1,3,19-20).

Asi se destaca otra caracteristica que
serd una constante en la antigua
historiografia eclesiastica: la
"Intencion moral" que entrafia la
narracion. El andlisis histérico nunca
es un fin en si mismo; no sélo busca
conocer el pasado; mas bien, apunta
con decision a la conversion, y a un
auténtico testimonio de vida



cristiana por parte de los fieles. Es
una guia para nosotros mismos.

De esta manera, Eusebio interpela
encarecidamente a los creyentes de
todos los tiempos sobre su manera de
afrontar las vicisitudes de la historia,
y de la Iglesia en particular. Nos
interpela también a nosotros: ¢Cual
es nuestra actitud ante las vicisitudes
de la Iglesia? ¢Es la actitud de quien
se interesa de ellas por simple
curiosidad, buscando quiza el
sensacionalismo y el escandalo a
toda costa? ;O es mas bien la actitud
llena de amor, y abierta al misterio,
de quien sabe por la fe que puede
descubrir en la historia de la Iglesia
los signos del amor de Dios y las
grandes obras de la salvacion por él
realizadas? Si esta es nuestra actitud,
no podemos menos de sentirnos
impulsados a dar una respuesta mas
coherente y generosa, un testimonio
de vida mas cristiano, para
comunicar los signos del amor de



Dios también a las futuras
generaciones.

"Hay un misterio”, no se cansaba de
repetir el cardenal Jean Daniélou,
eminente estudioso de los Padres:
"Hay un contenido oculto en la
historia. (...) El misterio es el de las
obras de Dios, que constituyen en el
tiempo la realidad auténtica, oculta
detras de las apariencias. (...) Pero
esta historia que Dios realiza en
favor del hombre, no la realiza sin él.
Quedarse en la contemplacion de las
"grandes hazafas" de Dios
significaria ver solo un aspecto de las
cosas. Ante ellas esta la respuesta de
los hombres" (Saggio sul mistero
della storia, Brescia 1963, p. 182).

También hoy, muchos siglos después,
Eusebio de Cesarea nos invita a los
creyentes a asombrarnos, a
contemplar en la historia las grandes
obras de Dios para la salvacion de los
hombres. Y con la misma fuerza nos



invita a la conversion de vida. De
hecho, no podemos quedar
insensibles ante un Dios que nos ha
amado asi. El amor exige que toda la
vida se oriente a la imitacion del
Amado. Hagamos todo lo que esté a
nuestro alcance para dejar en
nuestra vida una huella transparente
del amor de Dios.

San Atanasio

Miércoles 20 de junio de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Continuando nuestro repaso de los
grandes maestros de la Iglesia
antigua, queremos centrar hoy
nuestra atencion en san Atanasio de
Alejandria. Este auténtico
protagonista de la tradicion cristiana,
ya pocos afios después de su muerte,
fue aclamado como "la columna de la
Iglesia" por el gran tedlogo y obispo
de Constantinopla san Gregorio



Nacianceno (Discursos 21,26), y
siempre ha sido considerado un
modelo de ortodoxia, tanto en
Oriente como en Occidente.

Por tanto, no es casualidad que Gian
Lorenzo Bernini colocara su estatua
entre las de los cuatro santos
doctores de la Iglesia oriental y
occidental —juntamente con san
Ambrosio, san Juan Criséstomo y san
Agustin—, que en el maravilloso
abside de la basilica vaticana rodean
la Catedra de san Pedro.

San Atanasio fue, sin duda, uno de
los Padres de la Iglesia antigua mas
importantes y venerados. Pero este
gran santo es, sobre todo, el
apasionado tedlogo de la
encarnacion del Logos, el Verbo de
Dios que, como dice el prologo del
cuarto evangelio, "se hizo carne y
puso su morada entre nosotros" (Jn
1,14).



Precisamente por este motivo san
Atanasio fue también el mas
importante y tenaz adversario de la
herejia arriana, que entonces era
una amenaza para la fe en Cristo,
reducido a una criatura "intermedia
entre Dios y el hombre, segun una
tendencia que se repite en la historia
y que también hoy existe de
diferentes maneras.

n

Atanasio nacio probablemente en
Alejandria, en Egipto, hacia el afio
300; recibio una buena educacion
antes de convertirse en didcono y
secretario del obispo de la metropoli
egipcia, san Alejandro. El joven
eclesiastico, intimo colaborador de su
obispo, participo con €l en el concilio
de Nicea, el primero de caracter
ecumenico, convocado por el
emperador Constantino en mayo del
afio 325 para asegurar la unidad de
la Iglesia. Asi los Padres de Nicea
pudieron afrontar varias cuestiones,
principalmente el grave problema



originado algunos afios antes por la
predicacion de Arrio, un presbitero
de Alejandria.

Este, con su teoria, constituia una
amenaza para la auténtica fe en
Cristo, declarando que el Logos no
era verdadero Dios, sino un Dios
creado, un ser "intermedio"” entre
Dios y el hombre; de este modo el
verdadero Dios permanecia siempre
inaccesible para nosotros. Los
obispos reunidos en Nicea
respondieron redactando el "Simbolo
de la fe" que, completado mas tarde
por el primer concilio de
Constantinopla, ha quedado en la
tradicion de las diversas confesiones
cristianas y en la liturgia como el
Credo niceno-constantinopolitano.

En este texto fundamental, que
expresa la fe de la Iglesia indivisa, y
que todavia recitamos hoy todos los
domingos en la celebracion
eucaristica, aparece el término



griego homootsios, en
latinconsubstantialis: indica que el
Hijo, el Logos, es "de la misma
substancia" del Padre, es Dios de
Dios, es su substancia; asi se subraya
la plena divinidad del Hijo, que
negaban los arrianos.

Al morir el obispo san Alejandro, en
el afio 328, san Atanasio paso a ser su
sucesor como obispo de Alejandria, e
inmediatamente rechazd con
decision cualquier componenda con
respecto a las teorias arrianas
condenadas por el concilio de Nicea.
Su intransigencia, tenaz y a veces
muy dura, aunque necesaria, contra
quienes se habian opuesto a su
eleccion episcopal y sobre todo
contra los adversarios del Simbolo de
Nicea, le provocd la implacable
hostilidad de los arrianos y de los
filo-arrianos.

A pesar del resultado inequivoco del
Concilio, que habia afirmado con



claridad que el Hijo es de la misma
substancia del Padre, poco después
esas ideas erroneas volvieron a
prevalecer —en esa situacion, Arrio
fue incluso rehabilitado— y fueron
sostenidas por motivos politicos por
el mismo emperador Constantino y
después por su hijo Constancio II.
Este, al que le preocupaban mas la
unidad del Imperio y sus problemas
politicos que la verdad teologica,
queria politizar la fe, haciéndola mas
accesible, segun su punto de vista, a
todos los subditos del Imperio.

Asi, la crisis arriana, que parecia
haberse solucionado en Nicea,
continuo durante décadas con
vicisitudes dificiles y divisiones
dolorosas en la Iglesia. Y en cinco
ocasiones —durante treinta anos,
entre 336 y 366— san Atanasio se vio
obligado a abandonar su ciudad,
pasando diecisiete afios en el
destierro y sufriendo por la fe. Pero
durante sus ausencias forzadas de



Alejandria el obispo pudo sostener y
difundir en Occidente, primero en
Tréveris y después en Roma, la fe de
Nicea asi como los ideales del
monaquismo, abrazados en Egipto
por el gran eremita san Antonio, con
una opcion de vida por la que san
Atanasio siempre se sinti6 atraido.

San Antonio, con su fuerza espiritual,
era la persona mas importante que
apoyaba la fe de san Atanasio. Al
volver definitivamente a su sede, el
obispo de Alejandria pudo dedicarse
a la pacificacion religiosa y a la
reorganizacion de las comunidades
cristianas. Murio el 2 de mayo del
afio 373, dia en el que celebramos su
memoria liturgica.

La obra doctrinal mas famosa del
santo obispo de Alejandria es el
tratado Sobre la encarnacion del
Verbo, el Logos divino que se hizo
carne, llegando a ser como nosotros,
por nuestra salvacion. En esta obra,



san Atanasio afirma, con una frase
que se ha hecho justamente célebre,
que el Verbo de Dios "se hizo hombre
para que nosotros llegaramos a ser
Dios; se hizo visible corporalmente
para que nosotros tuviéramos una
idea del Padre invisible, y soporto la
violencia de los hombres para que
nosotros heredaramos la
incorruptibilidad” (54, 3). Con su
resurreccion, el Sefior destruyo la
muerte como si fuera "paja en el
fuego" (8, 4). La idea fundamental de
toda la lucha teoldgica de san
Atanasio era precisamente la de que
Dios es accesible. No es un Dios
secundario, es el verdadero Dios, y a
través de nuestra comunion con
Cristo nosotros podemos unirnos
realmente a Dios. Fl se ha hecho
realmente "Dios con nosotros".

Entre las demads obras de este gran
Padre de la Iglesia, que en buena
parte estan vinculadas a las
vicisitudes de la crisis arriana,



podemos citar también las cuatro
cartas que dirigio a su amigo
Serapidn, obispo de Thmuis, sobre la
divinidad del Espiritu Santo, en las
que esa verdad se afirma con
claridad, y unas treinta cartas
"festivas”, dirigidas al inicio de cada
afio a las Iglesias y a los monasterios
de Egipto para indicar la fecha de la
fiesta de Pascua, pero sobre todo
para consolidar los vinculos entre los
fieles, reforzando su fe y
preparandolos para esa gran
solemnidad.

Por ultimo, san Atanasio también es
autor de textos de meditaciones
sobre los Salmos, muy difundidos
desde entonces, y sobre todo de una
obra que constituye el best seller de
la antigua literatura cristiana, la Vida
de san Antonio, es decir, la biografia
de san Antonio abad, escrita poco
después de la muerte de este santo,
precisamente mientras el obispo de
Alejandria, en el destierro, vivia con



los monjes del desierto egipcio. San
Atanasio fue amigo del grande
eremita hasta el punto de que recibio
una de las dos pieles de oveja que
dejo san Antonio como herencia,
junto con el manto que el mismo
obispo de Alejandria le habia
regalado.

La biografia ejemplar de ese santo
tan apreciado por la tradicion
cristiana, que se hizo pronto
sumamente popular y fue traducida
inmediatamente dos veces al latin y
luego a varias lenguas orientales,
contribuyo decisivamente a la
difusion del monaquismo, tanto en
Oriente como en Occidente. En
Tréveris la lectura de este texto
forma parte de una emotiva
narracion de la conversion de dos
funcionarios imperiales que san
Agustin incluye en las Confesiones
(VIIIL, 6, 15) como premisa para su
misma conversion.



Por lo demas, el mismo san Atanasio
muestra que tenia clara conciencia
de la influencia que podia ejercer
sobre el pueblo cristiano la figura
ejemplar de san Antonio. En la
conclusion de esa obra escribe: "El
hecho de que llego a ser famoso en
todas partes, de que encontro
admiracion universal y de que su
pérdida fue sentida aun por gente
que nunca lo vio, subraya su virtud y
el amor que Dios le tenia. Antonio
gano renombre no por sus escritos ni
por sabiduria de palabras ni por
ninguna otra cosa, sino sélo por su
servicio a Dios. Y nadie puede negar
que esto es don de Dios. ¢Como
explicar, en efecto, que este hombre,
que vivio escondido en la montafia,
fuera conocido en Espafia y Galia, en
Roma y Africa, sino por Dios, que en
todas partes da a conocer a los suyos,
y que, mas aun, le habia anunciado
esto a Antonio desde el principio?
Pues aunque hagan sus obras en
secreto y deseen permanecer en la



oscuridad, el Sefior los muestra
publicamente como ldmparas a todos
los hombres, y asi los que oyen
hablar de ellos pueden darse cuenta
de que los mandamientos llevan a la
perfeccion, y entonces cobran valor
para seguir la senda que conduce a la
virtud" (Vida de san Antonio,93, 5-6).

Si, hermanos y hermanas, tenemos
muchos motivos para dar gracias a
san Atanasio. Su vida, como la de san
Antonio y la de otros innumerables
santos, nos muestra que "quien va
hacia Dios, no se aleja de los
hombres, sino que se hace realmente
cercano a ellos" (Deus caritas est, 42).

San Cirilo de Jerusalén
Miércoles 27 de junio de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

Nuestra atencion se concentra hoy en
san Cirilo de Jerusalén. En su vida se
entrecruzan dos dimensiones: por



una parte, la solicitud pastoral; y, por
otra, la implicacion, a su pesar, en las
intensas controversias que afligian
entonces a la Iglesia de Oriente.

San Cirilo, nacido alrededor del afio
315 en Jerusalén o en sus cercanias,
recibio una optima formacion
literaria, que constituyo la base de su
cultura eclesiastica, centrada en el
estudio de la Biblia. Ordenado
presbitero por el obispo Maximo,
cuando este murio o fue depuesto, en
el afio 348 fue ordenado obispo por
Acacio, influyente metropolita de
Cesarea de Palestina, filo-arriano,
convencido de que Cirilo era su
aliado. Por eso, se sospecho que
habia obtenido el nombramiento
episcopal mediante concesiones al
arrianismo.

En realidad, muy pronto san Cirilo
chocé con Acacio, no sélo en el
campo doctrinal, sino también en el
jurisdiccional, porque san Cirilo



reivindicaba la autonomia de su sede
con respecto a la metropolitana de
Cesarea. En dos décadas san Cirilo
sufrio tres destierros: el primero en
el afio 357, cuando fue depuesto por
un Sinodo de Jerusalén; el segundo,
en el afio 360, por obra de Acacio; y el
tercero, el mas largo —duro once
aflos— en el afio 367 por iniciativa
del emperador filo-arriano Valente.
Sélo en el afio 378, después de la
muerte del emperador, san Cirilo
pudo volver a tomar definitivamente
posesion de su sede, devolviendo a
los fieles unidad y paz.

Su ortodoxia, puesta en duda por
algunas fuentes de aquel tiempo, la
atestiguan otras fuentes igualmente
histéricas. La mds autorizada de ellas
es la carta sinodal del afio 382,
despueés del segundo concilio
ecumeénico de Constantinopla (381),
en el que san Cirilo habia participado
con un papel cualificado. En esa
carta, enviada al Pontifice romano,



los obispos orientales reconocen
oficialmente la mas absoluta
ortodoxia de san Cirilo, la
legitimidad de su ordenacion
episcopal y los méritos de su servicio
pastoral, que concluyd con su muerte
en el afio 387.

De san Cirilo conservamos
veinticuatro célebres catequesis, que
impartié como obispo hacia el afio
350. Introducidas por una
Procatequesis de acogida, las
primeras dieciocho estan dirigidas a
los catecamenos o iluminandos
(photizomenoi); las pronuncio en la
basilica del Santo Sepulcro. Las
primeras (1-5) tratan cada una,
respectivamente, de las disposiciones
previas al bautismo, de la conversion
de las costumbres paganas, del
sacramento del bautismo, de las diez
verdades dogmaticas contenidas en
el Credo o Simbolo de la fe.



Las sucesivas (6-18) constituyen una
"catequesis continua" sobre el
Simbolo de Jerusalén, en clave
antiarriana. De las ultimas cinco
(19-23), llamadas "mistagogicas", las
dos primeras desarrollan un
comentario a los ritos del bautismo; y
las tres ultimas versan sobre la
Confirmacion, sobre el Cuerpo y la
Sangre de Cristo, y sobre la liturgia
eucaristica. En ellas se incluye la
explicacion del padrenuestro
(Oracion dominical): con ella se
comienza un camino de iniciacion en
la oracion, que se desarrolla
paralelamente a la iniciacion en los
tres sacramentos: Bautismo,
Confirmacion y Eucaristia.

La base de la instruccion sobre la fe
cristiana se realizaba también en
funcion polémica contra los paganos,
los judeocristianos y los maniqueos.
La argumentacion se fundaba en el
cumplimiento de las promesas del
Antiguo Testamento, con un lenguaje



lleno de imagenes. La catequesis era
un momento importante, insertado
en el amplio contexto de toda la vida,
especialmente liturgica, de la
comunidad cristiana, en cuyo seno
materno tenia lugar la gestacion del
futuro fiel, acomparfiada de la
oracion y el testimonio de los
hermanos.

En su conjunto, las homilias de san
Cirilo constituyen una catequesis
sistematica sobre el nuevo
nacimiento del cristiano mediante el
bautismo. Dice san Cirilo al
catecumeno: "Has caido dentro de las
redes de la Iglesia (cf. Mt 13,47). Por
tanto, déjate captar vivo; no huyas,
porque es Jesus quien te pesca con su
anzuelo, no para darte la muerte,
sino la resurreccion después de la
muerte. En efecto, debes morir y
resucitar (cf. Rm 6,11.14)... Desde hoy
mueres al pecado y vives para la
justicia" (Procatequesis 5).



Desde el punto de vista doctrinal, san
Cirilo comenta el Simbolo de
Jerusalén recurriendo a la tipologia
de las Escrituras, en una relacion
"sinfénica" entre los dos
Testamentos, desembocando en
Cristo, centro del universo. La
tipologia sera incisivamente descrita
por san Agustin de Hipona: "El
Antiguo Testamento es el velo del
Nuevo; y en el Nuevo Testamento se
manifiesta el Antiguo" (De
catechizandis rudibus 4, 8).

Por lo que atafie a la catequesis
moral, se funda, con una profunda
unidad, en la catequesis doctrinal: el
dogma se va introduciendo
progresivamente en las almas, las
cuales asi se ven impulsadas a
cambiar los comportamientos
paganos de acuerdo con la nueva
vida en Cristo, don del bautismo.

Por ultimo, la catequesis
"mistagogica" constituia el vértice de



la instruccion que san Cirilo
impartia, ya no a los catecumenos,
sino a los recién bautizados o
neofitos, durante la semana de
Pascua. Esa catequesis los llevaba a
descubrir, bajo los ritos bautismales
de la Vigilia pascual, los misterios
encerrados en ellos, aun sin desvelar.
[luminados por la luz de una fe mas
profunda gracias al bautismo, los
neofitos podian por fin
comprenderlos mejor, habiendo
celebrado ya sus ritos.

En particular con los nedfitos de
origen griego, san Cirilo se apoyaba
en la facultad visiva, muy natural en
ellos. Era el paso del rito al misterio,
que valoraba el efecto psicologico de
la sorpresa y la experiencia vivida en
la noche pascual. He aqui un texto
que explica el misterio del bautismo:
"Tres veces habéis sido sumergidos
en el agua y otras tantas habéis
emergido, para simbolizar los tres
dias de la sepultura de Cristo, es



decir, imitando con este rito a
nuestro Salvador, que paso tres dias
y tres noches en el seno de la tierra
(cf. Mt 12,40). Con la primera
emersion del agua habéis celebrado
el recuerdo del primer dia que paso
Cristo en el sepulcro, como con la
primera inmersion habéis confesado
la primera noche que paso en el
sepulcro: del mismo modo que quien
esta en la noche no ve nada, y en
cambio quien esta en el dia goza de
luz, asi también vosotros antes
estabais inmersos en la noche y no
velais nada, pero al emerger o0s
habéis encontrado en pleno dia. Esta
agua de salvacion, misterio de la
muerte y del nacimiento, ha sido
para vosotros tumba y madre... Para
vosotros (...) el tiempo de morir
coincidio con el tiempo de nacer: en
el mismo tiempo han tenido lugar
ambos acontecimientos" (Segunda
Catequesis mistagogica, 4).



El misterio que se debe captar es el
plan de Dios, que se realiza mediante
las acciones salvificas de Cristo en la
Iglesia. A su vez, la dimension
mistagdgica va acompafada por la
de los simbolos, que expresan la
vivencia espiritual que entrafian. Asi
la catequesis de san Cirilo, basandose
en las tres dimensiones descritas —
doctrinal, moral y mistagégica— es
una catequesis global en el Espiritu.
La dimension mistagogica lleva a
cabo la sintesis de las dos primeras,
orientandolas a la celebracion
sacramental, en la que se realiza la
salvacion de todo el hombre.

En definitiva, se trata de una
catequesis integral que, al implicar el
cuerpo, el alma y el espiritu, es
emblematica también para la
formacion catequética de los
cristianos de hoy.



San Basilio. 1

Miércoles 4 de julio de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Hoy queremos recordar a uno de los
grandes Padres de la Iglesia, san
Basilio, a quien los textos liturgicos
bizantinos definen como una
«lumbrera de la Iglesia». Fue un gran
obispo del siglo IV, al que mira con
admiracion tanto la Iglesia de
Oriente como la de Occidente por su
santidad de vida, por la excelencia de
su doctrina y por la sintesis
armoniosa de sus dotes especulativas
y practicas.

Nacio¢ alrededor del afio 330 en una
familia de santos, «verdadera Iglesia
doméstica», que vivia en un clima de
profunda fe. Estudio con los mejores
maestros de Atenas y Constantinopla.
Insatisfecho de sus éxitos mundanos,
al darse cuenta de que habia perdido



mucho tiempo en vanidades, él
mismo confiesa: «Un dia, como si
despertase de un suefio profundo,
volvi mis ojos a la admirable luz de la
verdad del Evangelio..., y lloré por mi
miserable vida» (cf. Ep. 223: PG 32,
824 a).

Atraido por Cristo, comenzo a
mirarlo y a escucharlo solo a él (cf.
Moralia 80, 1: PG 31, 860 b c¢). Con
determinacion se dedico a la vida
monastica en la oracidn, en la
meditacion de las sagradas Escrituras
y de los escritos de los Padres de la
Iglesia, y en el ejercicio de la caridad
(cf. Ep. 2y 22), siguiendo también el
ejemplo de su hermana, santa
Macrina, la cual ya vivia el ascetismo
monacal. Después fue ordenado
sacerdote y, por ultimo, en el afio
370, consagrado obispo de Cesarea de
Capadocia, en la actual Turquia.

Con su predicacion y sus escritos
realiz6é una intensa actividad



pastoral, teoldgica y literaria. Con
sabio equilibrio supo unir el servicio
a las almas y la entrega a la oracion y
a la meditacion en la soledad.
Aprovechando su experiencia
personal, favorecid la fundacion de
muchas «fraternidades» o
comunidades de cristianos
consagrados a Dios, a las que visitaba
con frecuencia (cf. san Gregorio
Nacianceno, Oratio 43, 29 in laudem
Basilii: PG36, 536 b). Con su palabray
sus escritos, muchos de los cuales se
conservan todavia hoy (cf. Regulae
brevius tractatae, Proemio: PG 31,
1080 a b), los exhortaba a vivir y a
avanzar en la perfeccion. De esos
escritos se valieron después no pocos
legisladores de la vida monastica
antigua, entre ellos san Benito, que
consideraba a san Basilio como su
maestro (cf. Regula 73, 5).

En realidad, san Basilio creo una
vida monastica muy particular: no
cerrada a la comunidad de la Iglesia



local, sino abierta a ella. Sus monjes
formaban parte de la Iglesia
particular, eran su nucleo animador
que, precediendo a los demas fieles
en el seguimiento de Cristo y no solo
de la fe, mostraba su firme adhesion
a Cristo —el amor a él—, sobre todo
con obras de caridad. Estos monjes,
que tenian escuelas y hospitales,
estaban al servicio de los pobres; asi
mostraron la integridad de la vida
cristiana.

El siervo de Dios Juan Pablo II,
hablando de la vida monastica,
escribio: «Muchos opinan que esa
institucion tan importante en toda la
Iglesia como es la vida monastica
quedo establecida, para todos los
siglos, principalmente por san Basilio
0 que, al menos, la naturaleza de la
misma no habria quedado tan
propiamente definida sin su decisiva
aportacion» (carta apostdlica Patres
Ecclesiae, 2: L'Osservatore Romano,



edicion en lengua espafiola, 27 de
enero de 1980, p. 13).

Como obispo y pastor de su vasta
didcesis, san Basilio se preocupo
constantemente por las dificiles
condiciones materiales en las que
vivian los fieles; denunci6 con
firmeza los males; se comprometio
en favor de los mas pobresy
marginados; intervino también ante
los gobernantes para aliviar los
sufrimientos de la poblacion, sobre
todo en momentos de calamidad;
velo por la libertad de la Iglesia,
enfrentandose a los poderosos para
defender el derecho de profesar la
verdadera fe (cf. san Gregorio
Nacianceno, Oratio 43, 48-51in
laudem Basilii: PG 36, 557 c-561 c).
Dio testimonio de Dios, que es amor y
caridad, con la construccion de
varios hospicios para necesitados (cf.
san Basilio, Ep. 94: PG 32, 488 b ¢),
una especie de ciudad de la
misericordia, que por €l tomo el



nombre de «Basiliades» (cf.
Sozomeno, Historia Eccl. 6, 34: PG 67,
1397 a). En ella hunden sus raices los
modernos hospitales para la atencion
y curacion de los enfermos.

Consciente de que «la liturgia es la
cumbre a la cual tiende la actividad
de la Iglesia y al mismo tiempo la
fuente de donde mana toda su
fuerza» (Sacrosanctum Concilium,
10), san Basilio, aunque siempre se
preocupaba por vivir la caridad, que
es la sefial de reconocimiento de la
fe, también fue un sabio «reformador
liturgico» (cf. san Gregorio
Nacianceno,Oratio 43, 34 in laudem
Basilii: PG 36, 541 c). Nos dejo una
gran plegaria eucaristica, o anafora,
que lleva su nombre y que dio una
organizacion fundamental a la
oracion y a la salmodia: gracias a él
el pueblo amd y conocio los Salmos y
acudia a rezarlos incluso de noche
(cf. san Basilio, In Psalmum 1, 1-2: PG
29, 212 a-213 c). Asi vemos como la



liturgia, la adoracion, la oracion con
la Iglesia y la caridad van unidas y se
condicionan mutuamente.

Con celo y valentia, san Basilio supo
oponerse a los herejes, que negaban
que Jesucristo era Dios como el Padre
(cf. san Basilio, Ep. 9, 3: PG 32, 272 a;
Ep. 52, 1-3: PG 32, 392 b-396 a; Adv.
Eunomium 1, 20: PG 29, 556 c). Del
mismo modo, contra quienes no
aceptaban la divinidad del Espiritu
Santo, defendié que también el
Espiritu Santo es Dios y «debe ser
considerado y glorificado juntamente
con el Padre y el Hijo» (cf. De Spiritu
Sancto: SC 17 bis, 348). Por eso, san
Basilio es uno de los grandes Padres
que formularon la doctrina sobre la
Trinidad: el unico Dios, precisamente
por ser Amor, es un Dios en tres
Personas, que forman la unidad mas
profunda que existe, la unidad
divina.



En su amor a Cristo y a su Evangelio,
el gran Padre capadocio trabajo
también por sanar las divisiones
dentro de la Iglesia (cf. Ep. 70 y 243),
procurando siempre que todos se
convirtieran a Cristo y a su Palabra
(cf. De iudicio 4: PG 31, 660 b-661 a),
fuerza unificadora, a la que todos los
creyentes deben obedecer (cf. ib. 1-3:
PG 31, 653 a-656 ¢).

En conclusion, san Basilio se entrego
totalmente al fiel servicio a la Iglesia
y al multiforme ejercicio del
ministerio episcopal. Segun el
programa que él mismo trazo, se
convirtio en "apodstol y ministro de
Cristo, dispensador de los misterios
de Dios, heraldo del reino, modelo y
norma de piedad, ojo del cuerpo de
la Iglesia, pastor de las ovejas de
Cristo, médico compasivo, padre
nutricio, cooperador de Dios,
agricultor de Dios, constructor del
templo de Dios" (cf. Moralia 80,
11-20: PG 31, 864 b-868 b).



Este es el programa que el santo
obispo entrega a los heraldos de la
Palabra —tanto ayer como hoy—, un
programa que él mismo se esforzo
generosamente por poner en
practica. En el afio 379, san Basilio,
sin cumplir aun cincuenta afios,
agotado por el cansancio y la ascesis,
regreso a Dios, «con la esperanza de
la vida eterna, por Jesucristo, nuestro
Sefior» (De Baptismo 1, 2, 9). Fue un
hombre que vivié verdaderamente
con la mirada puesta en Cristo, un
hombre del amor al préjimo. Lleno
de la esperanza y de la alegria de la
fe, san Basilio nos muestra cémo ser
realmente cristianos.

San Basilio. 2

Miércoles 1 de agosto de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Después de estas tres semanas de
pausa, reanudamos nuestros



habituales encuentros del miércoles.
Hoy quiero continuar el tema que
tratamos en la dltima catequesis: la
vida y los escritos de san Basilio,
obispo en la actual Turquia, en Asia
menor, durante el siglo IV. La vida de
este gran santo y sus obras estan
llenas de puntos de reflexion y de
ensefianzas que valen también para
nosotros hoy.

San Basilio habla, ante todo, del
misterio de Dios, que sigue siendo el
punto de referencia mas significativo
y vital para el hombre. El Padre es "el
principio de todo y la causa del ser
de lo que existe, la raiz de los seres
vivos" (Hom. 15, 2 de fide: PG 31,
465c¢) y sobre todo es "el Padre de
nuestro Sefior Jesucristo" (Anaphora
sancti Basilii). Remontandonos a Dios
a traveés de las criaturas, "tomamos
conciencia de su bondad y de su
sabiduria" (Contra Eunomium 1, 14:
PG 29, 544Db). El Hijo es la "imagen de
la bondad del Padre y el sello de



forma igual a é1" (cf. Anaphora sancti
Basilii). Con su obediencia y su
pasion, el Verbo encarnado realizo la
mision de Redentor del hombre (cf.
In Psalmum 48, 8: PG 29, 452ab; De
Baptismo 1, 2: SC 357, 158).

Por ultimo, habla extensamente del
Espiritu Santo, al que dedico un libro
entero. Nos explica que el Espiritu
Santo anima a la Iglesia, la colma de
sus dones y la hace santa. La luz
espléndida del misterio divino se
refleja en el hombre, imagen de Dios,
y exalta su dignidad. Contemplando
a Cristo, se comprende plenamente la
dignidad del hombre. San Basilio
exclama: "(Hombre), date cuenta de
tu grandeza considerando el precio
pagado por ti: mira el precio de tu
rescate y comprende tu dignidad" (In
Psalmum 48, 8: PG 29, 452b).

En particular el cristiano, viviendo
de acuerdo con el Evangelio,
reconoce que todos los hombres son



hermanos entre si; que la vida es una
administracion de los bienes
recibidos de Dios, por lo cual cada
uno es responsable ante los demas, y
el que es rico debe ser como un
"ejecutor de las ordenes de Dios
bienhechor" (Hom. 6 de avaritia: PG
32,1181-1196). Todos debemos
ayudarnos y cooperar como
miembros de un solo cuerpo (Ep. 203,
3).

San Basilio, en sus homilias usé
también palabras valientes, fuertes, a
este respecto. En efecto, quien quiere
amar al projimo como a si mismo,
cumpliendo el mandamiento de Dios,
"no debe poseer nada mas de lo que
posee su projimo" (Hom. in divites:PG
31, 281b).

En tiempo de carestia y calamidad,
con palabras apasionadas, el santo
obispo exhortaba a los fieles a "no
mostrarse mas crueles que las
bestias..., apropidndose de lo que es



comun y poseyendo ellos solos lo que
es de todos" (Hom. tempore famis: PG
31, 325a). El pensamiento profundo
de san Basilio se pone claramente de
manifiesto en esta sugestiva frase:
"Todos los necesitados miran
nuestras manos, COmo nosotros
miramos las de Dios cuando tenemos
necesidad".

Asi pues, es bien merecido el elogio
que hizo de él san Gregorio
Nacianceno, el cual, después de la
muerte de san Basilio, dijo: "Basilio
nos persuadio de que, al ser
hombres, no debemos despreciar a
los hombres ni ultrajar a Cristo,
cabeza comun de todos, con nuestra
inhumanidad respecto de los
hombres; mas bien, en las desgracias
ajenas debemos obtener beneficio y
prestar a Dios nuestra misericordia,
porque necesitamos

misericordia" (Oratio 43, 63: PG 36,
580b). Son palabras muy actuales.
Realmente, san Basilio es uno de los



Padres de la doctrina social de la
Iglesia.

San Basilio nos recuerda, ademas,
que para mantener vivo en nosotros
el amor a Dios y a los hombres,es
necesaria la Eucaristia, alimento
adecuado para los bautizados, capaz
de robustecer las nuevas energias
derivadas del Bautismo (cf. De
Baptismo 1, 3: SC 357, 192). Es motivo
de inmensa alegria poder participar
en la Eucaristia (Moralia 21, 3: PG 31,
741a), instituida "para conservar
incesantemente el recuerdo de Aquel
que murid y resucité por

nosotros" (Moralia 80, 22: PG 31,
869D).

La Eucaristia, don inmenso de Dios,
protege en cada uno de nosotros el
recuerdo del sello bautismal y
permite vivir en plenitud y con
fidelidad la gracia del Bautismo. Por
eso, el santo obispo recomienda la
Comunioén frecuente, incluso diaria:



"Comulgar también cada dia
recibiendo el santo cuerpo y la
sangre de Cristo es algo bueno y util,
dado que €l mismo dice claramente:
"Quien come mi cuerpo y bebe mi
sangre tiene vida eterna" (Jn 6,54).
Por tanto, ¢quién dudara de que
comulgar continuamente la vida es
vivir en plenitud?" (Ep. 93: PG 32,
484Db). En otras palabras, la
Eucaristia nos es necesaria para
acoger en nosotros la verdadera vida,
la vida eterna (cf. Moralia 21, 1: PG
31, 737¢).

Por ultimo, san Basilio también se
intereso, naturalmente, por esa
porcion elegida del pueblo de Dios
que son los jovenes, el futuro de la
sociedad. A ellos les dirigio
unDiscurso sobre el modo de sacar
provecho de la cultura pagana de su
tiempo. Con gran equilibrio y
apertura, reconoce que en la
literatura clasica, griega y latina, se
encuentran ejemplos de virtud. Estos



ejemplos de vida recta pueden ser
utiles para el joven cristiano en la
busqueda de la verdad, del modo
recto de vivir (cf. Ad adolescentes 3).

Por tanto, hay que tomar de los
textos de los autores clasicos lo que
es conveniente y conforme a la
verdad; asi, con una actitud critica y
abierta —en realidad, se trata de un
auténtico "discernimiento"— los
jovenes crecen en la libertad. Con la
célebre imagen de las abejas, que
toman de las flores sdlo lo que sirve
para la miel, san Basilio recomienda:
"Como las abejas saben sacar de las
flores la miel, a diferencia de los
demds animales, que se limitan a
gozar del perfume y del color de las
flores, asi también de estos escritos...
se puede sacar provecho para el
espiritu. Debemos utilizar esos libros
siguiendo en todo el ejemplo de las
abejas, las cuales no van
indistintamente a todas las flores, y
tampoco tratan de sacar todo lo que



tienen las flores donde se posan, sino
que soOlo sacan lo que les sirve para la
elaboracion de la miel, y dejan lo
demas. Asi también nosotros, si
somos sabios, tomaremos de esos
escritos lo que se adapta a nosotros y
es conforme a la verdad, y dejaremos
el resto" (Ad adolescentes 4). San
Basilio recomienda a los jovenes,
sobre todo, que crezcan en la virtud,
en el recto modo de vivir: "Mientras
que los demas bienes... pasan de uno
a otro, como en el juego de los dados,
s6lo la virtud es un bien inalienable,
y permanece durante la vida y
después de la muerte" (ib., 5).

Queridos hermanos y hermanas,
podemos decir que este santo Padre
de un tiempo tan lejano nos habla
también a nosotros y nos dice cosas
importantes. Ante todo, esta
participacion atenta, critica 'y
creativa en la cultura de hoy. Luego,
la responsabilidad social: en nuestro
tiempo, en un mundo globalizado,



también los pueblos geograficamente
lejanos son realmente nuestro
projimo. A continuacion, la amistad
con Cristo, el Dios de rostro humano.
Y, por ultimo, el conocimiento y la
accion de gracias a Dios, Creador y
Padre de todos nosotros: solo
abiertos a este Dios, Padre comun,
podemos construir un mundo justo y
fraterno.

San Gregorio Nacianceno. 1

Miércoles 8 de agosto de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

El miércoles pasado hablé de un gran
maestro de la fe, el Padre de la Iglesia
san Basilio. Hoy quiero hablar de su
amigo san Gregorio Nacianceno, que,
al igual que san Basilio, era
originario de Capadocia. Ilustre
tedlogo, orador y defensor de la fe
cristiana en el siglo IV, fue célebre
por su elocuencia vy, al ser también



poeta, tuvo un alma refinada y
sensible.

San Gregorio nacio en el seno de una
familia noble. Su madre lo consagro
a Dios desde su nacimiento, que tuvo
lugar alrededor del afio 330. Después
de la educacion familiar, frecuento
las mas célebres escuelas de su
época: primero fue a Cesarea de
Capadocia, donde entablo amistad
con san Basilio, futuro obispo de esa
ciudad; luego estuvo en otras
metropolis del mundo antiguo, como
Alejandria de Egipto y sobre todo
Atenas, donde se encontro de nuevo
con san Basilio (cf. Oratio 43, 14-24:
SC 384, 146-180).

Recordando su amistad con san
Basilio, escribira mas tarde: "Yo,
entonces, no solo sentia gran
veneracion hacia mi gran amigo
Basilio por la austeridad de sus
costumbres y por la madurez y
sabiduria de sus discursos, sino que



también inducia a tenerla a otros que
aun no lo conocian... Nos impulsaba
el mismo anhelo de saber... Nuestra
competicion no consistia en ver
quién era el primero, sino en quién
permitiria al otro serlo. Parecia que
teniamos una sola alma en dos
cuerpos” (Oratio 43, 16.20: SC 384,
154-156.164). Esas palabras
representan en cierto sentido un
autorretrato de esta alma noble. Pero
también se puede imaginar que este
hombre, fuertemente proyectado
mas alla de los valores terrenos,
sufriéo mucho por las cosas de este
mundo.

Al volver a casa, san Gregorio recibid
el bautismo y se orient6 hacia la vida
monadstica: se sentia atraido por la
soledad y la meditacion filosofica y
espiritual. F1 mismo escribira: "Nada
me parece mas grande que esto:
hacer callar a los sentidos; salir de la
carne del mundo; recogerse en si
mismo; no ocuparse ya de las cosas



humanas, salvo de las estrictamente
necesarias; hablar consigo mismo y
con Dios; vivir una vida que
trascienda las cosas visibles; llevar
en el alma imagenes divinas siempre
puras, sin mezcla de formas terrenas
y erroneas; ser realmente un espejo
inmaculado de Dios y de las cosas
divinas, y llegar a serlo cada vez mas,
tomando luz de la Luz...; gozar del
bien futuro ya en la esperanza
presente, y conversar con los
angeles; haber dejado ya la tierra,
aun estando en la tierra,
transportados a las alturas con el
espiritu” (Oratio 2, 7: SC 247, 96).

Como confiesa él mismo en su
autobiografia (cf. Carmina [historical]
2,1, 11 de vita sua 340-349: PG37,
1053), era reacio a recibir la
ordenacion presbiteral, porque sabia
que asi deberia ser pastor, ocuparse
de los demas, de sus cosas, y por
tanto ya no podria dedicarse
exclusivamente a la meditacion. Con



todo, acepto esta vocacion y asumio
el ministerio pastoral con obediencia
total, aceptando ser llevado por la
Providencia a donde no queria ir (cf.
Jn 21,18), como a menudo le
acontecio en la vida.

En el afio 371, su amigo Basilio,
obispo de Cesarea, contra el deseo
del mismo Gregorio, lo quiso
consagrar obispo de Sasima, una
localidad estratégicamente
importante de Capadocia. Sin
embargo, él, por diversas
dificultades, no lleg6 a tomar
posesion, y permanecio en la ciudad
de Nacianzo.

Hacia el afio 379, san Gregorio fue
llamado a Constantinopla, la capital,
para dirigir a la pequefia comunidad
catolica, fiel al concilio de Niceay a
la fe trinitaria. En cambio, la mayoria
habia aceptado el arrianismo, que
era "politicamente correcto" y



considerado politicamente util por
los emperadores.

De esta forma, san Gregorio se
encontro en una situacion de
minoria, rodeado de hostilidad. En la
iglesita de la Andstasispronuncio
cinco Discursos teologicos (Orationes
27-31: SC 250, 70-343) precisamente
para defender y hacer en cierto
modo inteligible la fe trinitaria. Esos
discursos son célebres por la
seguridad de la doctrina y la
habilidad del razonamiento, que
realmente hace comprender que esta
es la logica divina. También la
brillantez de la forma los hace muy
atractivos hoy.

Por estos discursos san Gregorio
recibio el apelativo de "tedlogo". Asi
es llamado en la Iglesia ortodoxa: el
"tedlogo". Para él la teologia no es
una reflexion puramente humana, y
mucho menos sélo fruto de
complicadas especulaciones, sino



que deriva de una vida de oracion y
de santidad, de un didlogo constante
con Dios. Precisamente asi pone de
manifiesto a nuestra razon la
realidad de Dios, el misterio
trinitario. En el silencio
contemplativo, lleno de asombro
ante las maravillas del misterio
revelado, el alma acoge la belleza y la
gloria divinas.

Mientras participaba en el segundo
concilio ecuménico, el afio 381, san
Gregorio fue elegido obispo de
Constantinopla y asumio la
presidencia del Concilio. Pero
inmediatamente se desencadend una
fuerte oposicion contra él; la
situacion se hizo insostenible. Para
un alma tan sensible estas
enemistades eran insoportables. Se
repitio lo que san Gregorio habia
lamentado ya anteriormente con
palabras llenas de dolor: "Nosotros,
que tanto amabamos a Diosy a
Cristo, hemos dividido a Cristo.



Hemos mentido los unos a los otros
por causa de la Verdad; hemos
alimentado sentimientos de odio por
causa del Amor; nos hemos dividido
unos de otros" (Oratio 6, 3: SC 405,
128).

Asi, en un clima de tension, san
Gregorio dimitid. En la catedral,
abarrotada, pronuncio un discurso
de despedida muy emotivo y lleno de
dignidad (cf. Oratio 42: SC 384,
48-114). Su emotiva intervencion
concluy6 con estas palabras: "Adios,
gran ciudad, amada por Cristo...
Hijos mios, os suplico, conservad el
depdosito [de la fe] que se os ha
confiado (cf. 1 Tm 6, 20); recordad
mis sufrimientos (cf. Col 4, 18). Que
la gracia de nuestro Sefior Jesucristo
esté con todos vosotros" (cf. Oratio
42,27:SC 384, 112-114).

Volvio a Nacianzo y durante cerca de
dos afnos se dedicd al cuidado
pastoral de aquella comunidad



cristiana. Luego se retird
definitivamente a la soledad en la
cercana Arianzo, su tierra natal,
consagrandose al estudio y a la vida
ascética. Durante este periodo
compuso la mayor parte de su obra
poética, sobre todo autobiografica: el
De vita sua, un repaso en versos de
su camino humano y espiritual, un
camino ejemplar de un cristiano que
sufre, de un hombre de gran
interioridad en un mundo lleno de
conflictos. Es un hombre que nos
hace sentir la primacia de Dios y por
eso también nos habla a nosotros, a
nuestro mundo: sin Dios el hombre
pierde su grandeza; sin Dios no hay
auténtico humanismo.

Por eso, escuchemos esta voz y
tratemos de conocer también
nosotros el rostro de Dios. En una de
sus poesias escribio, dirigiéndose a
Dios: "Sé benigno, td, que estas mas
alla de todo" (Carmina [dogmatica] 1,
1, 29: PG 37, 508). Y en el afio 390



Dios acogio entre sus brazos a este
siervo fiel, que con aguda
inteligencia lo habia defendido en
sus escritos, y que con tanto amor le
habia cantado en sus poesias.

San Gregorio Nacianceno. 2

Miércoles 22 de agosto de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

En los retratos de los grandes Padres
y doctores de la Iglesia que estoy
presentando en estas catequesis, la
ultima vez hablé de san Gregorio
Nacianceno, obispo del siglo IV, y hoy
quisiera seguir completando el
retrato de este gran maestro. Hoy
trataremos de recoger algunas de sus
ensefianzas.

Reflexionando sobre la mision que
Dios le habia confiado, san Gregorio
Nacianceno concluia: "He sido
creado para ascender hasta Dios con
mis acciones" (Oratio 14, 6 de



pauperum amore:PG 35, 865). De
hecho, puso al servicio de Dios y de
la Iglesia su talento de escritor y
orador. Escribio numerosos
discursos, homilias y panegiricos,
muchas cartas y obras poéticas (casi
18.000 versos): una actividad
verdaderamente prodigiosa. Habia
comprendido que esta era la mision
que Dios le habia confiado: "Siervo
de la Palabra, desemperfio el
ministerio de la Palabra. Ojala que
nunca descuide este bien. Yo aprecio
esta vocacion, me complace y me da
mas alegria que todo lo

demas" (Oratio 6, 5: SC 405, 134; cf.
también Oratio 4, 10).

San Gregorio Nacianceno era un
hombre manso, y en su vida siempre
trato de promover la paz en la Iglesia
de su tiempo, desgarrada por
discordias y herejias. Con audacia
evangeélica se esforzo por superar su
timidez para proclamar la verdad de
la fe. Sentia profundamente el



anhelo de acercarse a Dios, de unirse
a él. Lo expresa él mismo en una
poesia, en la que escribe: "Entre las
grandes corrientes del mar de la
vida, agitado en todas partes por
vientos impetuosos (...), solo queria
una cosa, una sola riqueza, consuelo
y olvido del cansancio: la luz de la
santisima Trinidad" (Carmina
[historica] 2,1, 15: PG 37, 1250 ss).

San Gregorio hizo resplandecer la luz
de la Trinidad, defendiendo la fe
proclamada en el concilio de Nicea:
un solo Dios en tres Personas iguales
y distintas —Padre, Hijo y Espiritu
Santo—, "triple luz que se une en un
unico esplendor” (Himno vespertino:
Carmina [historica] 2, 1, 32: PG 37,
512). De este modo, san Gregorio,
siguiendo a san Pablo (cf. 1Co 8,6),
afirma: "Para nosotros hay un Dios,
el Padre, del cual proceden todas las
cosas; un Sefior, Jesucristo, por
medio del cual han sido hechas todas
las cosas; y un Espiritu Santo, en el



que estan todas las cosas" (Oratio 39,
12: SC 358, 172).

San Gregorio destaco con fuerza la
plena humanidad de Cristo: para
redimir al hombre en su totalidad de
cuerpo, alma y espiritu, Cristo
asumio todos los componentes de la
naturaleza humana; de lo contrario,
el hombre no hubiera sido salvado.
Contra la herejia de Apolinar, el cual
aseguraba que Jesucristo no habia
asumido un alma racional, san
Gregorio afronta el problema a la luz
del misterio de la salvacion: "Lo que
no ha sido asumido no ha sido
curado” (Ep. 101, 32: SC 208, 50), y si
Cristo no hubiera tenido "intelecto
racional, ;como habria podido ser
hombre?" (Ep. 101, 34: SC 208, 50).
Precisamente nuestro intelecto,
nuestra razon, tenia y tiene
necesidad de la relacién, del
encuentro con Dios en Cristo. Al
hacerse hombre, Cristo nos dio la
posibilidad de llegar a ser como él. El



Nacianceno exhorta: "Tratemos de
ser como Cristo, pues también Cristo
se hizo como nosotros: tratemos de
ser dioses por medio de él, pues él
mismo se hizo hombre por nosotros.
Cargo con lo peor, para darnos lo
mejor" (Oratio 1, 5: SC 247, 78).

Maria, que dio la naturaleza humana
a Cristo, es verdadera Madre de Dios
(Theotokos: cf. Ep. 101, 16:SC 208, 42),
y con miras a su elevadisima mision
fue "purificada

anticipadamente" (Oratio 38, 13: SC
358, 132; es como un lejano preludio
del dogma de la Inmaculada
Concepcion). Propone a Maria como
modelo para los cristianos, sobre
todo para las virgenes, y como
auxiliadora a la que hay que invocar
en las necesidades (cf. Oratio 24, 11:
SC 282, 60-64).

San Gregorio nos recuerda que, como
personas humanas, tenemos que ser
solidarios los unos con los otros.



Escribe: “Nosotros formamos un solo
cuerpo en Cristo" (cf. Rm 12, 5), ricos
y pobres, esclavos y libres, sanos y
enfermos; y una sola es la cabeza de
la que todo deriva: Jesucristo. Y como
sucede con los miembros de un solo
cuerpo, cada uno debe ocuparse de
los demas, y todos de todos". Luego,
refiriéndose a los enfermos y a las
personas que atraviesan dificultades,
concluye: "Esta es la unica salvacion
para nuestra carne y nuestra alma: la
caridad para con ellos" (Oratio 14, 8
de pauperum amore: PG 35, 868 ab).

San Gregorio subraya que el hombre
debe imitar la bondad y el amor de
Dios y, por tanto, recomienda: "Si
gozas de salud y eres rico, alivia la
necesidad de quien estd enfermo y es
pobre; si no has caido, ayuda a quien
ha caido y vive en el sufrimiento; si
estas alegre, consuela a quien esta
triste; si eres afortunado, ayuda a
quien ha sido mordido por la
desventura. Demuestra a Dios tu



agradecimiento por ser uno de los
que pueden hacer el bien, y no de los
que necesitan ayuda... No seas rico
solo en bienes, sino en piedad; no
s6lo en oro, sino también en virtud, o
mejor, solo en esta. Supera la fama
de tu proéjimo teniendo mas bondad
que todos; conviértete en Dios para el
desventurado, imitando la
misericordia de Dios" (Oratio 14, 26
de pauperum amore:PG 35, 892 bc).

San Gregorio nos enseria, ante todo,
la importancia y la necesidad de la
oracion. Afirma que "es necesario
acordarse de Dios con mas
frecuencia de la que se

respira" (Oratio 27, 4: PG 250, 78),
porque la oracion es el encuentro de
la sed de Dios con nuestra sed. Dios
tiene sed de que tengamos sed de él
(cf. Oratio 40, 27: SC 358, 260). En la
oracion debemos dirigir nuestro
corazon a Dios para entregarnos a él
como ofrenda que ha de ser
purificada y transformada. En la



oracion lo vemos todo a la luz de
Cristo, nos quitamos nuestras
mascaras y nos sumergimos en la
verdad y en la escucha de Dios,
alimentando el fuego del amor.

En una poesia, que al mismo tiempo
es meditacion sobre el sentido de la
vida e invocacion implicita de Dios,
san Gregorio escribe: "Alma mia,
tienes una tarea, una gran tarea, si
quieres. Escruta seriamente tu
interior, tu ser, tu destino, de déonde
vienes y a donde vas; trata de saber
si es vida la que vives o si hay algo
mas. Alma mia, tienes una tarea; por
tanto, purifica tu vida: por favor, ten
en cuenta a Dios y sus misterios;
investiga qué habia antes de este
universo, y qué es el universo para ti,
de donde procede y cudl sera su
destino. Esta es tu tarea, alma mia;
por tanto, purifica tu vida" (Carmina
[historica] 2,1, 78: PG 37, 1425-1426).



El santo obispo pide continuamente
ayuda a Cristo para elevarse y
reanudar el camino: "Me ha
decepcionado, Cristo mio, mi
exagerada presuncion: de las alturas
he caido muy bajo. Pero, vuelve a
levantarme ahora, pues veo que me
engafié a mi mismo; si vuelvo a
confiar demasiado en mi mismo,
volveré a caer inmediatamente, y la
caida sera fatal" (Carmina [historica]
2,1, 67: PG 37, 1408).

San Gregorio, por tanto, sintio
necesidad de acercarse a Dios para
superar el cansancio de su propio yo.
Experimento el impulso del alma, la
vivacidad de un espiritu sensible y la
inestabilidad de la felicidad efimera.
Para él, en el drama de una vida
sobre la que pesaba la conciencia de
su debilidad y de su miseria, siempre
fue mas fuerte la experiencia del
amor de Dios.



Tienes una tarea, alma —nos dice
san Gregorio también a nosotros—,
la tarea de encontrar la verdadera
luz, de encontrar la verdadera altura
de tu vida. Y tu vida consiste en
encontrarte con Dios, que tiene sed
de nuestra sed.

San Gregorio de Nisa. 1

Miércoles 29 de agosto de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

En las ultimas catequesis he hablado
de dos grandes doctores de la Iglesia
del siglo IV, san Basilio y san
Gregorio Nacianceno, obispo en
Capadocia, en la actual Turquia. Hoy
hablaremos de un tercero, el
hermano de san Basilio, san Gregorio
de Nisa, hombre de caracter
meditativo, con gran capacidad de
reflexion y una inteligencia
despierta, abierta a la cultura de su
tiempo. Fue un pensador original y



profundo en la historia del
cristianismo.

Nacio¢ alrededor del afio 335. De su
formacion cristiana se encargaron
especialmente su hermano san
Basilio —definido por él "padre y
maestro” (Ep. 13, 4: SC 363, 198)—y
su hermana santa Macrina. En sus
estudios profundizo particularmente
en la filosofia y la retdrica. En un
primer momento se dedico a la
ensefianza y se caso. Después, como
su hermano y su hermana, se
consagro totalmente a la vida
ascética. Mas tarde fue elegido
obispo de Nisa, y se convirtié en
pastor celoso, conquistando la estima
de la comunidad. Acusado de
malversaciones economicas por sus
adversarios herejes, tuvo que
abandonar por algun tiempo su sede
episcopal, pero luego regreso
triunfalmente (cf. Ep. 6: SC 363,
164-170) y prosiguio la lucha por
defender la auténtica fe.



Sobre todo tras la muerte de san
Basilio, como recogiendo su herencia
espiritual, coopero en el triunfo de la
ortodoxia. Participd en varios
sinodos; traté de resolver los
enfrentamientos entre las Iglesias;
participo en la reorganizacion
eclesiastica y, como "columna de la
ortodoxia”, fue uno de los
protagonistas del concilio de
Constantinopla del afio 381, que
definid la divinidad del Espiritu
Santo. Desemperio varios encargos
oficiales de parte del emperador
Teodosio, pronuncio importantes
homilias y discursos funebres, y
compuso varias obras teoldgicas. En
el afio 394 volvio a participar en un
sinodo que se celebro en
Constantinopla. Se desconoce la
fecha de su muerte.

San Gregorio manifiesta con claridad
la finalidad de sus estudios, el
objetivo supremo al que orienta su
trabajo teoldgico: no dedicar la vida a



cosas banales, sino encontrar la luz
que permita discernir lo que es
verdaderamente util (cf. In
Ecclesiasten hom. 1: SC 416, 106-146).
Encontro en el cristianismo este bien
supremo, gracias al cual es posible
"la imitacion de la naturaleza
divina" (De professione christiana:PG
46, 244 C). Con su aguda inteligencia
y sus amplios conocimientos
filosoficos y teologicos, defendio la fe
cristiana contra los herejes que
negaban la divinidad del Hijo y del
Espiritu Santo (como Eunomio y los
macedonianos) o ponian en duda la
perfecta humanidad de Cristo (como
Apolinar). Comentd la sagrada
Escritura, reflexionando
especialmente en la creacion del
hombre. La creacion era para él un
tema central. Veia en la criatura un
reflejo del Creador y en ella
encontraba el camino hacia Dios.

Pero también escribié un importante
libro sobre la vida de Moisés, a quien



presenta como hombre en camino
hacia Dios: esta ascension hacia el
monte Sinai se convierte para él en
una imagen de nuestra ascension en
la vida humana hacia la verdadera
vida, hacia el encuentro con Dios.
Interpreto también la oracion del
Sefior, el Padrenuestro, y las
Bienaventuranzas.

En su "Gran discurso

catequistico" (Oratio catechetica
magna), expuso las lineas
fundamentales de la teologia, no
para elaborar una teologia
académica cerrada en si misma, sino
para ofrecer a los catequistas un
sistema de referencia para sus
explicaciones, como una especie de
marco en el que se mueve despueés la
interpretacion pedagogica de la fe.

San Gregorio, ademas, es insigne por
su doctrina espiritual. Su teologia no
era una reflexion académica, sino la

manifestacion de una vida espiritual,



de una vida de fe vivida. Como gran
"padre de la mistica" trazé en varios
tratados —como el De professione
christiana y el De perfectione
christiana— el camino que los
cristianos deben emprender para
alcanzar la verdadera vida, la
perfeccion.

Exalto la virginidad consagrada (De
virginitate), y propuso como modelo
insigne la vida de su hermana santa
Macrina, que fue para €l siempre una
guia, un ejemplo (cf. Vita Macrinae).
Pronunci6 varios discursos y
homilias, y escribio numerosas
cartas. Comentando la creacion del
hombre, san Gregorio subraya que
Dios, "el mejor de los artistas, forja
nuestra naturaleza de manera que
sea capaz del ejercicio de la realeza.
Mediante la superioridad del alma, y
por medio de la misma conformacion
del cuerpo, Dios hace que el hombre
sea realmente idoneo para



desempeiiar el poder regio" (De
hominis opificio 4: PG 44, 136 B).

Pero constatamos que el hombre, en
la red de los pecados, con frecuencia
abusa de la creacion y no ejerce una
verdadera realeza. Por eso, para
desempefiar una verdadera
responsabilidad con respecto a las
criaturas, tiene que ser penetrado
por Dios y vivir en su luz. En efecto,
el hombre es un reflejo de la belleza
original que es Dios: "Todo lo que
creod Dios era optimo", escribe el
santo obispo. Y afiade: "Lo testimonia
el relato de la creacion (cf. Gn 1,31).
Entre las cosas 0ptimas también se
encontraba el hombre, dotado de una
belleza muy superior a la de todas las
cosas bellas. ;Qué otra cosa podia ser
tan bella como quien era semejante a
la belleza pura e incorruptible? (...)
Al ser reflejo e imagen de la vida
eterna, era realmente bello, es mas,
bellisimo, con el signo radiante de la



vida en su rostro" (Homilia in
Canticum 12: PG 44, 1020 C).

El hombre fue honrado por Dios y
situado por encima de toda criatura:
"El cielo no fue hecho a imagen de
Dios, ni la luna, ni el sol, ni la belleza
de las estrellas, ni nada de lo que
aparece en la creacion. Solo tu (alma
humana) has sido hecha a imagen de
la naturaleza que supera toda
inteligencia, semejanza de la belleza
incorruptible, huella de la verdadera
divinidad, receptaculo de vida
bienaventurada, imagen de la
verdadera luz, al contemplar la cual
te conviertes en lo que él es, pues por
medio del rayo reflejado que
proviene de tu pureza tu imitas a
quien brilla en ti. Nada de lo que
existe es tan grande que pueda ser
comparado a tu grandeza" (Homilia
in Canticum 2: PG 44, 805 D).
Meditemos en este elogio del
hombre. Veamos también como el
hombre se ha degradado por el



pecado. Y tratemos de volver a la
grandeza originaria: el hombre sélo
alcanza su verdadera grandeza si
Dios esta presente.

Por tanto, el hombre reconoce dentro
de si el reflejo de la luz divina:
purificando su corazon, vuelve a ser,
como al inicio, una imagen limpida
de Dios, Belleza ejemplar (cf. Oratio
catechetica 6: SC 453, 174). De este
modo, el hombre, al purificarse,
puede ver a Dios, como los puros de
corazon (cf. Mt 5,8): "Si con un estilo
de vida diligente y atento lavas las
fealdades que se han depositado en
tu corazon, resplandecera en ti la
belleza divina. (...) Contemplandote a
ti mismo, veras en ti a aquel que
anhela tu corazon y seras feliz" (De
beatitudinibus, 6: PG 44, 1272 AB).
Por consiguiente, hay que lavar las
fealdades que se han depositado en
nuestro corazon y volver a encontrar
en nosotros mismos la luz de Dios.



Asi pues, el hombre tiene como fin la
contemplacion de Dios. Solo en ella
podra encontrar su satisfaccion. Para
anticipar en cierto modo este
objetivo ya en esta vida, debe
avanzar incesantemente hacia una
vida espiritual, una vida en dialogo
con Dios. En otras palabras —y esta
es la leccion mas importante que nos
deja san Gregorio de Nisa— la plena
realizacion del hombre consiste en la
santidad, en una vida vivida en el
encuentro con Dios, que asi resulta
luminosa también para los demas,
también para el mundo.

San Gregorio de Nisa. 2

Miércoles 5 de septiembre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Os propongo algunos aspectos de la
doctrina de san Gregorio de Nisa, de
quien ya hablamos el miércoles
pasado. Ante todo, san Gregorio de



Nisa manifiesta una concepcion muy
elevada de la dignidad del hombre.
El fin del hombre, dice el santo
obispo, es hacerse semejante a Dios,
y este fin lo alcanza sobre todo a
través del amor, del conocimiento y
de la practica de las virtudes, "rayos
luminosos que brotan de la
naturaleza divina" (De beatitudinibus
6: PG 44, 1272 ¢), en un movimiento
perpetuo de adhesion al bien, como
el corredor que avanza hacia
adelante.

San Gregorio utiliza, a este respecto,
una imagen eficaz, que ya se
encontraba presente en la carta de
san Pablo a los Filipenses:
épekteinomenos (Flp 3, 13), es decir,
"tendiendo" hacia lo que es mas
grande, hacia la verdad y el amor.
Esta expresion icastica indica una
realidad profunda: la perfeccion que
queremos alcanzar no es algo que se
conquista para siempre; la
perfeccion es estar en camino, es una



continua disponibilidad para seguir
adelante, pues nunca se alcanza la
plena semejanza con Dios; siempre
estamos en camino (cf. Homilia in
Canticum 12: PG 44,1025 d). La
historia de cada alma es un amor
colmado sin cesar y, al mismo
tiempo, abierto a nuevos horizontes,
pues Dios dilata continuamente las
posibilidades del alma para hacerla
capaz de bienes siempre mayores.
Dios mismo, que ha sembrado en
nosotros semillas de bien y del que
brota toda iniciativa de santidad,
"modela el bloque. (...) Limando y
puliendo nuestro espiritu forma en
nosotros a Cristo" (In Palmos 2, 11:
PG 44,544 b).

San Gregorio aclara: "El llegar a ser
semejantes a Dios no es obra nuestra,
ni resultado de una potencia
humana, es obra de la generosidad
de Dios, que desde su origen ofrecid
a nuestra naturaleza la gracia de la
semejanza con él" (De virginitate 12,



2: SC 119, 408-410). Por tanto, para el
alma "no se trata de conocer algo de
Dios, sino de tener a Dios en si
misma" (De beatitudinibus 6: PG 44,
1269 c¢). De hecho, san Gregorio
observa agudamente: "La divinidad
es pureza, es liberacion de las
pasiones y remocion de todo mal: si
todo esto esta en ti, Dios esta
realmente en ti" (ib.: PG 44, 1272 c).

Cuando tenemos a Dios en nosotros,
cuando el hombre ama a Dios, por la
reciprocidad propia de la ley del
amor, quiere lo que Dios mismo
quiere (cf. Homilia in Canticum 9: PG
44, 956 ac), y, por tanto, coopera con
Dios para modelar en si mismo la
imagen divina, de manera que
"nuestro nacimiento espiritual es el
resultado de una opcion libre, y en
cierto sentido nosotros somos los
padres de nosotros mismos,
creandonos cOmMo Nosotros mismos
queremos ser y formandonos por
nuestra voluntad segun el modelo



que escogemos" (Vita Moisés 2, 3: SC
1 bis, 108).

Para ascender hacia Dios el hombre
debe purificarse: "El camino que
lleva la naturaleza humana al cielo
no es sino el alejamiento de los males
de este mundo. (...) Hacerse
semejante a Dios significa llegar a ser
justo, santo y bueno. (...) Por tanto, si,
segun el Eclesiastés (Qo 5,1), "Dios
estd en el cielo" y si, segun el profeta
(Sal 72,28), vosotros "estais con Dios",
se sigue necesariamente que debéis
estar donde se encuentra Dios, pues
estais unidos a él. Dado que €l os ha
ordenado que, cuando oréis, llaméis
a Dios Padre, os dice que os
asemejéis a vuestro Padre celestial,
con una vida digna de Dios, como el
Sefior nos ordena con mas claridad
en otra ocasion, cuando dice: "Sed
perfectos como es perfecto vuestro
Padre celestial" (Mt 5,48)" (De
oratione dominica 2: PG 44, 1145 ac).



En este camino de ascenso espiritual,
Cristo es el modelo y el maestro, que
nos permite ver la bella imagen de
Dios (cf.De perfectione christiana: PG
46, 272 a). Cada uno de nosotros,
contemplandolo a él, se convierte en
"el pintor de su propia vida"; su
voluntad es la que realiza el trabajo,
y las virtudes son como las pinturas
de las que se sirve (ib.: PG 46, 272 b).
Por tanto, si el hombre es
considerado digno del nombre de
Cristo, ¢como debe comportarse? San
Gregorio responde asi: "(debe)
examinar siempre interiormente sus
pensamientos, sus palabras y sus
acciones, para ver si estan dirigidos a
Cristo o si se alejan de él" (ib.: PG 46,
284 c). Y este punto es importante
por el valor que da a la palabra
cristiano. El cristiano lleva el nombre
de Cristo y, por eso, debe asemejarse
a él también en la vida. Los
cristianos, por el bautismo,
asumimos una gran responsabilidad.



Ahora bien, Cristo, recuerda san
Gregorio, esta presente también en
los pobres; por consiguiente, nunca
se les debe despreciar: "No
desprecies a quienes estan postrados,
como si por eso no valieran nada.
Considera quiénes son y descubriras
cual es su dignidad: representan a la
persona del Salvador. Y asi es, pues
el Sefior, en su bondad, les prestd su
misma persona para que, a través de
ella, tengan compasion los que son
duros de corazon y enemigos de los
pobres" (De pauperibus amandis: PG
46, 460 bo).

San Gregorio, como deciamos, habla
de una ascension: ascension a Dios
en la oracion a través de la pureza de
corazon; pero esa ascension a Dios se
realiza también mediante el amor al
projimo. El amor es la escalera que
lleva a Dios. Por eso el santo obispo
exhorta vivamente a sus oyentes: "Sé
generoso con estos hermanos,
victimas de la desventura. Da al



hambriento lo que le quitas a tu
estomago" (ib.: PG 46, 457 c).

Con mucha claridad san Gregorio
recuerda que todos dependemos de
Dios, y por ello exclama: "No penséis
que todo es vuestro. Debe haber
también una parte para los pobres,
los amigos de Dios. De hecho, todo
procede de Dios, Padre universal, y
nosotros somos hermanos,
pertenecemos a un mismo

linaje" (ib.: PG 46, 465 b). Asi pues,
insiste san Gregorio, el cristiano debe
examinarse: "¢De qué te sirve el
ayuno y la abstinencia si después con
tu maldad haces dafio a tu hermano?
¢Qué ganas, ante Dios, por el hecho
de no comer de lo tuyo, si después,
actuando injustamente, arrancas de
las manos del pobre lo que es

suyo?" (ib.: PG 46, 456 a).

Concluyamos estas catequesis sobre
los tres grandes Padres de Capadocia
recordando una vez mas el aspecto



importante de la doctrina espiritual
de san Gregorio de Nisa: la oracion.
Para avanzar por el camino hacia la
perfeccion y acoger en si a Dios,
llevando en si al Espiritu de Dios, el
amor de Dios, el hombre debe
dirigirse con confianza a él en la
oracion: "A través de la oracion
logramos estar con Dios. Pero, quien
esta con Dios esta lejos del enemigo.
La oracion es apoyo y defensa de la
castidad, freno de la ira, represion y
dominio de la soberbia. La oracion es
custodia de la virginidad, proteccion
de la fidelidad en el matrimonio,
esperanza para quienes velan,
abundancia de frutos para los
agricultores, seguridad para los
navegantes" (De oratione dominica 1:
PG 44, 1124 a-b).

El cristiano reza inspirandose
siempre en la oracion del Sefior: "Por
tanto, si queremos pedir que
descienda sobre nosotros el reino de
Dios, se lo pedimos con la potencia



de la Palabra: que yo sea alejado de
la corrupcion, que sea liberado de la
muerte y de las cadenas del error;
que la muerte nunca reine sobre mi,
que no tenga nunca poder sobre
nosotros la tirania del mal, que no
me domine el adversario ni me haga
su prisionero por el pecado, sino que
venga a mi tu reino para que se
alejen de mi, o mejor todavia, se
anulen las pasiones que ahora me
dominan y subyugan" (ib. 3: PG 44,
1156 d-1157 a).

Terminada su vida terrena, el
cristiano podra dirigirse asi con
serenidad a Dios. Al hablar de esto,
san Gregorio piensa en la muerte de
su hermana santa Macrina y escribe
que ella, en el momento de la
muerte, rezaba a Dios con estas
palabras: "Tu, que tienes en la tierra
el poder de perdonar los pecados,
perdoname para que pueda tener
descanso (cf. Sal 38,14), y para que
llegue a tu presencia sin mancha, en



el momento en el que sea despojada
de mi cuerpo (cf. Col 2,11), de
manera que mi espiritu, santo e
inmaculado (cf. Ef5,27) sea acogido
en tus manos, "como incienso ante
ti" (Sal 140,2)" (Vita Macrinae 24: SC
178, 224). Esta ensefianza de san
Gregorio es valida siempre: no solo
debemos hablar de Dios, sino
también llevar a Dios en nosotros
mismos. Lo hacemos con el
compromiso de la oracién y amando
a todos nuestros hermanos.

San Juan Criséstomo. 1

Miércoles 19 de septiembre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Este afio se cumple el decimosexto
centenario de la muerte de san Juan
Cris6stomo (407-2007). Podria decirse
que Juan de Antioquia, llamado
Crisostomo, o sea, "boca de oro" por
su elocuencia, sigue vivo hoy, entre



otras razones, por sus obras. Un
copista anonimo dejo6 escrito que
estas "atraviesan todo el orbe como
rayos fulminantes". Sus escritos nos
permiten también a nosotros, como a
los fieles de su tiempo, que en varias
ocasiones se vieron privados de él a
causa de sus destierros, vivir con sus
libros, a pesar de su ausencia. Es lo
que él mismo sugeria en una carta
desde el destierro (cf. A Olimpia,
Carta 8, 45).

Nacido en torno al afio 349 en
Antioquia de Siria (actualmente
Antakya, en el sur de Turquia),
desempenid alli su ministerio
presbiteral durante cerca de once
anos, hasta el afno 397, cuando,
nombrado obispo de Constantinopla,
ejercio en la capital del Imperio el
ministerio episcopal antes de los dos
destierros, que se sucedieron a breve
distancia uno del otro, entre los anos
403 y 407. Hoy nos limitamos a



considerar los afios antioquenos de
san Juan Criséstomo.

Huérfano de padre en tierna edad,
vivio con su madre, Antusa, que le
transmitio una exquisita sensibilidad
humana y una profunda fe cristiana.
Después de los estudios primarios y
superiores, coronados por los cursos
de filosofia y de retorica, tuvo como
maestro a Libanio, pagano, el mas
célebre retorico de su tiempo. En su
escuela, san Juan se convirtio en el
mayor orador de la antigiiedad
griega tardia.

Bautizado en el afio 368 y formado
en la vida eclesiastica por el obispo
Melecio, fue por él instituido lector
en el afio 371. Este hecho marcé la
entrada oficial de Crisostomo en la
carrera eclesiastica. Del afio 367 al
372, frecuento el Asceterio, una
especie de seminario de Antioquia,
junto a un grupo de jovenes, algunos
de los cuales fueron después obispos,



bajo la guia del famoso exegeta
Diodoro de Tarso, que encaming a
san Juan a la exégesis historico-
literal, caracteristica de la tradicion
antioquena.

Después se retird durante cuatro
afos entre los eremitas del cercano
monte Silpio. Prosigui6 aquel retiro
otros dos anos, durante los cuales
vivio solo en una caverna bajo la
guia de un "anciano". En ese periodo
se dedico totalmente a meditar "las
leyes de Cristo", los evangelios y
especialmente las cartas de Pablo. Al
enfermarse y ante la imposibilidad
de curarse por si mismo, tuvo que
regresar a la comunidad cristiana de
Antioquia (cf. Palladio, Vida 5). E1
Sefior —explica el biografo—
intervino con la enfermedad en el
momento preciso para permitir a
Juan seguir su verdadera vocacion.

En efecto, escribird él mismo que,
ante la alternativa de elegir entre las



vicisitudes del gobierno de la Iglesia
y la tranquilidad de la vida
monastica, preferiria mil veces el
servicio pastoral (cf. Sobre el
sacerdocio, 6, 7): precisamente a este
servicio se sentia llamado san Juan
Crisostomo. Y aqui se realiza el giro
decisivo de la historia de su
vocacion: pastor de almas a tiempo
completo. La intimidad con la
palabra de Dios, cultivada durante
los anos de la vida eremitica, habia
madurado en €l la urgencia
irresistible de predicar el Evangelio,
de dar a los demas lo que él habia
recibido en los afios de meditacion.
El ideal misionero lo impulsé asi,
alma de fuego, a la solicitud pastoral.

Entre los afios 378 y 379 regreso a la
ciudad. Didconoen el 381y
presbitero en el 386, se convirtio en
un célebre predicador en las iglesias
de su ciudad. Pronuncio homilias
contra los arrianos, seguidas de las
conmemorativas de los martires



antioquenos y de otras sobre las
principales festividades liturgicas: se
trata de una gran ensefianza de la fe
en Cristo, también a la luz de sus
santos. El afio 387 fue el "afio
heroico" de san Juan Crisdstomo, el
de la llamada "rebelion de las
estatuas”. El pueblo derrib0 las
estatuas imperiales como protesta
contra el aumento de los impuestos.
En aquellos dias de Cuaresma y de
angustia a causa de los inminentes
castigos por parte del emperador,
pronuncio sus veintidos vibrantes
Homilias sobre las
estatuas,orientadas a la penitencia y
a la conversion. Siguio un periodo de
serena solicitud pastoral (387-397).

San Juan Crisdstomo es uno de los
Padres mas prolificos: de él nos han
llegado 17 tratados, mas de 700
homilias auténticas, los comentarios
a san Mateo y a san Pablo (cartas a
los Romanos, a los Corintios, a los
Efesios y a los Hebreos) y 241 cartas.



No fue un tedlogo especulativo. Sin
embargo, transmitio la doctrina
tradicional y segura de la Iglesia en
una época de controversias
teoldgicas suscitadas sobre todo por
el arrianismo, es decir, por la
negacion de la divinidad de Cristo.

Por tanto, es un testigo fiable del
desarrollo dogmatico alcanzado por
la Iglesia en los siglos IV y V. Su
teologia es exquisitamente pastoral;
en ella es constante la preocupacion
de la coherencia entre el
pensamiento expresado por la
palabra y la vivencia existencial. Este
es, en particular, el hilo conductor de
las espléndidas catequesis con las
que preparaba a los catecamenos
para recibir el bautismo. Poco antes
de su muerte, escribio que el valor
del hombre esta en el "conocimiento
exacto de la verdadera doctrina y en
la rectitud de la vida" (Carta desde el
destierro). Las dos cosas,
conocimiento de la verdad y rectitud



de vida, van juntas: el conocimiento
debe traducirse en vida. Todas sus
intervenciones se orientaron siempre
a desarrollar en los fieles el ejercicio
de la inteligencia, de la verdadera
razon, para comprender y poner en
practica las exigencias morales y
espirituales de la fe.

San Juan Criséstomo se preocupa de
acompaiiar con sus escritos el
desarrollo integral de la persona, en
sus dimensiones fisica, intelectual y
religiosa. Compara las diversas
etapas del crecimiento a otros tantos
mares de un inmenso océano: "El
primero de estos mares es la
infancia" (Homilia 81, 5 sobre el
evangelio de san Mateo). En efecto
"precisamente en esta primera edad
se manifiestan las inclinaciones al
vicio y a la virtud". Por eso, la ley de
Dios debe imprimirse desde el
principio en el alma "como en una
tablilla de cera" (Homilia 3, 1 sobre el
evangelio de san Juan): de hecho esta



es la edad mas importante. Debemos
tener presente cuan fundamental es
que en esta primera etapa de la vida
entren realmente en el hombre las
grandes orientaciones que dan la
perspectiva correcta a la existencia.
Por ello, san Juan Criséstomo
recomienda: "Desde la mas tierna
edad proporcionad a los nifios armas
espirituales y ensefiadles a
persignarse la frente con la

mano" (Homilia 12, 7 sobre la
primera carta a los Corintios).

Vienen luego la adolescencia y la
juventud: "A la infancia le sigue el
mar de la adolescencia, donde los
vientos soplan con fuerza..., porque
en nosotros crece... la
concupiscencia" (Homilia 81, 5 sobre
el evangelio de san Mateo). Por
ultimo, llegan el noviazgo y el
matrimonio: "A la juventud le sucede
la edad de la persona madura, en la
que sobrevienen los compromisos de
familia: es el tiempo de buscar



esposa” (ib.). Recuerda los fines del
matrimonio, enriqueciéndolos —
mediante la alusion a la virtud de la
templanza— con una rica trama de
relaciones personalizadas. Los
esposos bien preparados cortan asi el
camino al divorcio: todo se
desarrolla con alegria y se puede
educar a los hijos en la virtud.
Cuando nace el primer hijo, este es
"como un puente; los tres se
convierten en una sola carne, dado
que el hijo une las dos

partes" (Homilia 12, 5 sobre la carta a
los Colosenses) y los tres constituyen
"una familia, pequefia

Iglesia" (Homilia 20, 6 sobre la carta a
los Efesios).

La predicacion de san Juan
Criséstomo se desarrollaba
habitualmente durante la liturgia,
"lugar"” en el que la comunidad se
construye con la Palabra y la
Eucaristia. Aqui la asamblea reunida
expresa la unica Iglesia (Homilia 8, 7



sobre la carta a los Romanos); en todo
lugar la misma palabra se dirige a
todos (Homilia 24, 2 sobre la Primera
Carta a los Corintios) y la comunion
eucaristica se convierte en signo
eficaz de unidad (Homilia 32, 7 sobre
el evangelio de san Mateo).

Su proyecto pastoral se insertaba en
la vida de la Iglesia, en la que los
fieles laicos con el bautismo asumen
el oficio sacerdotal, real y profético.
Al fiel laico dice: "También a ti el
bautismo te hace rey, sacerdote y
profeta" (Homilia 3, 5 sobre la
segunda carta a los Corintios). De
aqui brota el deber fundamental de
la mision, porque cada uno en
alguna medida es responsable de la
salvacion de los demas: "Este es el
principio de nuestra vida social...: no
interesarnos solo por nosotros
mismos" (Homilia 9, 2 sobre el
Génesis). Todo se desarrolla entre dos
polos: la gran Iglesia y la "pequeiia



Iglesia”, la familia, en relacion
reciproca.

Como podéis ver, queridos hermanos
y hermanas, esta leccion de san Juan
Crisostomo sobre la presencia
auténticamente cristiana de los fieles
laicos en la familia y en la sociedad,
es hoy mas actual que nunca.
Roguemos al Sefior para que nos
haga ddciles a las ensefianzas de este
gran maestro de la fe.

San Juan Criséstomo. 2

Miércoles 26 de septiembre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Continuamos hoy nuestra reflexion
sobre san Juan Crisostomo. Después
del periodo pasado en Antioquia, en
el afio 397, fue nombrado obispo de
Constantinopla, la capital del Imperio
romano de Oriente. Desde el inicio,
san Juan proyecto la reforma de su
Iglesia; la austeridad del palacio



episcopal debia servir de ejemplo
para todos: clero, viudas, monjes,
personas de la corte y ricos. Por
desgracia no pocos de ellos, afectados
por sus juicios, se alejaron de él.

Por su solicitud en favor de los
pobres, san Juan fue llamado
también "el limosnero". Como
administrador atento logré crear
instituciones caritativas muy
apreciadas. Su espiritu emprendedor
en los diferentes campos hizo que
algunos lo vieran como un peligroso
rival. Sin embargo, como verdadero
pastor, trataba a todos de manera
cordial y paterna. En particular,
siempre tenia gestos de ternura con
respecto a la mujer y dedicaba una
atencion especial al matrimonio y a
la familia. Invitaba a los fieles a
participar en la vida liturgica, que
hizo espléndida y atractiva con
creatividad genial.



A pesar de su corazon bondadoso, no
tuvo una vida tranquila. Pastor de la
capital del Imperio, a menudo se vio
envuelto en cuestiones e intrigas
politicas por sus continuas relaciones
con las autoridades y las
instituciones civiles. En el &mbito
eclesiastico, dado que en el afio 401
habia depuesto en Asia a seis obispos
indignamente elegidos, fue acusado
de rebasar los limites de su
jurisdiccion, por lo que se convirtio
en diana de acusaciones faciles.

Otro pretexto de ataques contra €l
fue la presencia de algunos monjes
egipcios, excomulgados por el
patriarca Teofilo de Alejandria, que
se refugiaron en Constantinopla.
Después se creo una fuerte polémica
causada por las criticas de san Juan
Crisostomo a la emperatriz Eudoxia y
a sus cortesanas, que reaccionaron
desacreditandolo e insultandolo.



De este modo, fue depuesto en el
sinodo organizado por el mismo
patriarca Teofilo, en el afio 403, y
condenado a un primer destierro
breve. Tras regresar, la hostilidad
que se suscito contra €l a causa de su
protesta contra las fiestas en honor
de la emperatriz, que san Juan
consideraba fiestas paganasy
lujosas, asi como la expulsion de los
presbiteros encargados de los
bautismos en la Vigilia pascual del
ano 404, marcaron el inicio de la
persecucion contra san juan
Crisostomo y sus seguidores,
llamados "juanistas".

Entonces, san Juan denuncio los
hechos en una carta al obispo de
Roma, Inocencio I. Pero ya era
demasiado tarde. En el afio 406 fue
desterrado nuevamente, esta vez a
Cucusa, en Armenia. El Papa estaba
convencido de su inocencia, pero no
tenia el poder para ayudarle. No se
pudo celebrar un concilio,



promovido por Roma, para lograr la
pacificacion entre las dos partes del
Imperio y entre sus Iglesias. El duro
viaje de Cucusa a Pitionte, destino al
que nunca llego, debia impedir las
visitas de los fieles y quebrantar la
resistencia del obispo exhausto: la
condena al destierro fue una
auténtica condena a muerte.

Son conmovedoras las numerosas
cartas que escribio san Juan desde el
destierro, en las que manifiesta sus
preocupaciones pastorales con
sentimientos de participacion y de
dolor por las persecuciones contra
los suyos. La marcha hacia la muerte
se detuvo en Comana, provincia del
Ponto. Alli san Juan, moribundo, fue
llevado a la capilla del martir san
Basilisco, donde entregé su alma a
Dios y fue sepultado, como martir
junto al martir (Paladio, Vida 119).
Era el 14 de septiembre del afio 407,
fiesta de la Exaltacion de la Santa
Cruz. Su rehabilitacion tuvo lugar en



el afio 438 con Teodosio II. Los restos
del santo obispo, sepultados en la
iglesia de los Apostoles, en
Constantinopla, fueron trasladados
en el afio 1204 a Roma, a la primitiva
basilica constantiniana, y descansan
ahora en la capilla del Coro de los
canonigos de la basilica de San
Pedro.

El 24 de agosto de 2004, el Papa Juan
Pablo II entreg6 una parte
importante de sus reliquias al
patriarca Bartolomé I de
Constantinopla. La memoria liturgica
del santo se celebra el 13 de
septiembre. El beato Juan XXIII 1o
proclamo patrono del concilio
Vaticano II.

De san Juan Crisdstomo se dijo que,
cuando se sento en el trono de la
nueva Roma, es decir, de
Constantinopla, Dios manifesto en él
a un segundo Pablo, un doctor del
universo. En realidad, en san Juan



Crisostomo hay una unidad esencial
de pensamiento y de accion tanto en
Antioquia como en Constantinopla.
Sélo cambian el papel y las
situaciones.

Al meditar en las ocho obras
realizadas por Dios en la secuencia
de los seis dias, en el comentario del
Génesis, san Juan Crisdstomo quiere
hacer que los fieles se remonten de la
creacion al Creador: "Es de gran
ayuda —dice— saber qué es la
criatura y qué es el Creador". Nos
muestra la belleza de la creacion y el
reflejo de Dios en su creacion, que se
convierte de este modo en una
especie de "escalera” para ascender a
Dios, para conocerlo.

Pero a este primer paso le sigue un
segundo: este Dios creador es
también el Dios de la
condescendencia (synkatabasis).
Nosotros somos débiles para
"ascender”, nuestros o0jos son débiles.



Asi, Dios se convierte en el Dios de la
condescendencia, que envia al
hombre, caido y extranjero, una
carta, la sagrada Escritura. De este
modo, la creacion y la Escritura se
completan. A la luz de la Escritura,
de la carta que Dios nos ha dado,
podemos descifrar la creacion. A
Dios le llama "Padre

tierno" (philostorgios) (ib.), médico
de las almas (Homilia 40, 3 sobre el
Génesis), madre (ib.) y amigo
afectuoso (Sobre la Providencia 8,
11-12).

Pero a este segundo paso —el
primero era la creacion como
"escalera" hacia Dios; y el segundo, la
condescendencia de Dios a través de
la carta que nos ha dado, la sagrada
Escritura— se afiade un tercer paso:
Dios no solo nos transmite una carta;
en definitiva, él mismo baja, se
encarna, se hace realmente "Dios con
nosotros", nuestro hermano hasta la
muerte en la cruz.



Y tras estos tres pasos —Dios que se
hace visible en la creacién, Dios nos
envia una carta, y Dios desciende y
se convierte en uno de nosotros— se
agrega al final un cuarto paso: en la
vida y la accion del cristiano, el
principio vital y dindmico es el
Espiritu Santo (Pneuma), que
transforma la realidad del mundo.
Dios entra en nuestra existencia
misma a través del Espiritu Santo y
nos transforma desde dentro de
nuestro corazon.

Con este telén de fondo,
precisamente en Constantinopla, san
Juan, al comentar los Hechos de los
Apostoles, propone el modelo de la
Iglesia primitiva (cf. Hch 4,32-37)
como modelo para la sociedad,
desarrollando una "utopia" social
(una especie de "ciudad ideal"). En
efecto, se trataba de dar un almay
un rostro cristiano a la ciudad. En
otras palabras, san Juan Crisdstomo
comprendio que no basta con dar



limosna o ayudar a los pobres de vez
en cuando, Sino que es necesario
crear una nueva estructura, un
nuevo modelo de sociedad; un
modelo basado en la perspectiva del
Nuevo Testamento. Es la nueva
sociedad que se revela en la Iglesia
naciente.

Por tanto, san Juan Crisdstomo se
convierte de este modo en uno de los
grandes padres de la doctrina social
de la Iglesia: 1a vieja idea de la polis
griega se debe sustituir por una
nueva idea de ciudad inspirada en la
fe cristiana. San Juan Crisostomo
defendia, como san Pablo (cf.1 o
8,11), el primado de cada cristiano,
de la persona en cuanto tal, incluso
del esclavo y del pobre. Su proyecto
corrige asi la tradicional vision
griega de la polis, de la ciudad, en la
que amplios sectores de la poblacion
quedaban excluidos de los derechos
de ciudadania, mientras que en la
ciudad cristiana todos son hermanos



y hermanas con los mismos
derechos.

El primado de la persona también es
consecuencia del hecho de que,
partiendo realmente de ella, se
construye la ciudad, mientras que en
la polis griega la patria se ponia por
encima del individuo, el cual
quedaba totalmente subordinado a la
ciudad en su conjunto. De este modo,
con san Juan Crisostomo comienza la
vision de una sociedad construida a
partir de la conciencia cristiana. Y
nos dice que nuestra polis es otra,
"nuestra patria esta en los cielos" (Flp
3, 20) y en esta patria nuestra,
incluso en esta tierra, todos somos
iguales, hermanos y hermanas, y nos
obliga a la solidaridad.

Al final de su vida, desde el destierro
en las fronteras de Armenia, "el lugar
mas desierto del mundo", san Juan,
enlazando con su primera
predicacion del afio 386, retomo un



tema muy importante para él: Dios
tiene un plan para la humanidad, un
plan "inefable e incomprensible",
pero seguramente guiado por él con
amor (cf. Sobre la Providencia 2, 6).
Esta es nuestra certeza. Aunque no
podamos descifrar los detalles de la
historia personal y colectiva,
sabemos que el plan de Dios se
inspira siempre en su amor.

Asi, a pesar de sus sufrimientos, san
Juan Criséstomo reafirmo el
descubrimiento de que Dios nos ama
a cada uno con un amor infinito y
por eso quiere la salvacion de todos.
Por su parte, el santo obispo coopero
a esta salvacion con generosidad, sin
escatimar esfuerzos, durante toda su
vida. De hecho, consideraba como fin
ultimo de su existencia la gloria de
Dios que, ya moribundo, dejo como
ultimo testamento: "i{Gloria a Dios
por todo!" (Paladio, Vida 11).



San Cirilo de Alejandria

Miércoles 3 de octubre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

También hoy, continuando nuestro
camino siguiendo las huellas de los
Padres de la Iglesia, nos encontramos
con una gran figura: san Cirilo de
Alejandria. Vinculado a la
controversia cristologica que llevd al
concilio de Efeso del afio 431 y dltimo
representante de relieve de la
tradicion alejandrina, san Cirilo fue
definido mas tarde en el Oriente
griego como "custodio de la
exactitud" —que quiere decir
custodio de la verdadera fe— e
incluso como "sello de los Padres".
Estas antiguas expresiones
manifiestan muy bien un dato que,
de hecho, es caracteristico de Cirilo,
es decir, la constante referencia del
obispo de Alejandria a los autores
eclesiasticos precedentes (entre éstos



sobre todo a Atanasio) con el objetivo
de mostrar la continuidad de la
propia teologia con la tradicion. Se
insertd voluntaria y explicitamente
en la tradicion de la Iglesia, en la que
reconocia la garantia de continuidad
con los Apdstoles y con Cristo mismo.

Venerado como santo tanto en
Oriente como en Occidente, en 1882
san Cirilo fue proclamado doctor de
la Iglesia por el Papa Leon XIII, quien
al mismo tiempo atribuyo el mismo
titulo a otro importante
representante de la patristica griega:
san Cirilo de Jerusalén. Se revelaron
asi la atencion y el amor por las
tradiciones cristianas orientales de
aquel Papa, que después proclamo
también doctor de la Iglesia a san
Juan Damasceno, mostrando asi que
tanto la tradicion oriental como la
occidental expresan la doctrina de la
unica Iglesia de Cristo.



Nos han llegado muy pocas noticias
sobre la vida de san Cirilo antes de su
eleccion a la importante sede de
Alejandria. Cirilo, sobrino de Tedfilo,
que desde el afio 385 rigio como
obispo, con mano firme y prestigio,
la didcesis de Alejandria, nacid
probablemente en esa misma
metropoli egipcia entre el afio 370 y
el 380. Pronto se encamino hacia la
vida eclesiastica y recibio una buena
educacion, tanto cultural como
teoldgica. En el afio 403 se
encontraba en Constantinopla
siguiendo a su poderoso tio y alli
participo en el Sinodo conocido con
el nombre de la Encina, que depuso
al obispo de la ciudad, Juan (después
conocido como Crisostomo),
registrando asi el triunfo de la sede
de Alejandria sobre su rival
tradicional, Constantinopla, donde
residia el emperador. Tras la muerte
de su tio Tedfilo, Cirilo, que aun era
joven, fue elegido en el afio 412
obispo de la influyente Iglesia de



Alejandria, gobernandola con gran
firmeza durante treinta y dos afos,
tratando siempre de afirmar el
primado en todo el Oriente,
fortalecido asimismo por los vinculos
tradicionales con Roma.

Dos o tres afios después, en el 417 6
418, el obispo de Alejandria dio
pruebas de realismo al recomponer
la ruptura de la comunion con
Constantinopla, que persistia ya
desde el afio 406 tras la deposicion de
san Juan Crisdstomo. Pero el antiguo
contraste con la sede de
Constantinopla volvio a encenderse
diez afios después, cuando en el afio
428 fue elegido obispo Nestorio, un
prestigioso y severo monje de
formacion antioquena. El nuevo
obispo de Constantinopla suscitd
pronto oposiciones, pues en su
predicacion preferia para Maria el
titulo de "Madre de

Cristo" (Christotokos), en lugar del de
"Madre de Dios" (Theotokos), ya



entonces muy querido por la
devocion popular.

El motivo de esta decision del obispo
Nestorio era su adhesion a la
cristologia de la tradicidon antioquena
que, para salvaguardar la
importancia de la humanidad de
Cristo, acababa afirmando su
separacion de la divinidad. De este
modo no era ya verdadera la union
entre Dios y el hombre en Cristo y,
por tanto, ya no se podia hablar de
"Madre de Dios".

La reaccion de Cirilo —entonces
maximo exponente de la cristologia
de Alejandria, que subrayaba con
fuerza la unidad de la persona de
Cristo— fue casi inmediata y se
desplego con todos los medios ya a
partir del afio 429, enviando también
algunas cartas al mismo Nestorio. En
la segunda misiva (PG 77, 44-49) que
le envio Cirilo, en febrero del 430,
leemos una clara afirmacion del



deber de los pastores de preservar la
fe del pueblo de Dios. Este era su
criterio, por lo demas valido también
para hoy: la fe del pueblo de Dios es
expresion de la tradicion, es garantia
de la sana doctrina. Escribe estas
lineas a Nestorio: "Es necesario
exponer al pueblo la ensefianza y la
interpretacion de la fe de la manera
mas irreprensible y recordar que
quien escandaliza aunque sea a uno
solo de los pequerfios que creen en
Cristo padecera un castigo
intolerable".

En la misma carta a Nestorio —
misiva que mas tarde, en el afio 451,
seria aprobada por el concilio de
Calcedonia, cuarto concilio
ecumeénico—, Cirilo describe con
claridad su fe cristoldgica: "Siendo
distintas las naturalezas que se
unieron en esta unidad verdadera,
de ambas resultd un solo Cristo, un
solo Hijo: no en el sentido de que la
diversidad de las naturalezas



quedara eliminada por esta union,
sino que la divinidad y la humanidad
completaron para nosotros al unico
Sefior Jesucristo e Hijo con su
inefable e inexpresable conjuncion
en la unidad".

Y esto es importante: realmente la
verdadera humanidad y la verdadera
divinidad se unen en una sola
Persona, nuestro Sefior Jesucristo.
Por ello, sigue diciendo el obispo de
Alejandria, "profesamos un solo
Cristo y Sefior, no en el sentido de
que adoramos al hombre junto con
elLogos, para no insinuar la idea de
la separacion diciendo "junto”, sino
en el sentido de que adoramos a uno
solo y al mismo, pues su cuerpo no es
algo ajeno al Logos, con el que esta
sentado a la diestra del Padre. No
estan sentados a su lado dos hijos,
sino uno solo unido con la propia
carne".



Muy pronto el obispo de Alejandria,
gracias a agudas alianzas, logro que
Nestorio fuera condenado
repetidamente: por parte de la sede
romana con una serie de doce
anatematismos redactados por €él
mismo y, finalmente, por el concilio
de Efeso, en el afio 431, el tercer
concilio ecuménico. La asamblea,
que se desarrollo con vicisitudes
tumultuosas, concluyo con el primer
gran triunfo de la devocion a Maria y
con el exilio del obispo de
Constantinopla que no queria
reconocer a la Virgen el titulo de
"Madre de Dios", a causa de una
cristologia equivocada, que ponia
division en el mismo Cristo. Ahora
bien, después de haber prevalecido
de este modo sobre el rival y su
doctrina, san Cirilo supo alcanzar ya
en el afio 433 una formula teoldgica
de compromiso y de reconciliacion
con los de Antioquia. Y esto también
es significativo: por una parte se da
la claridad de la doctrina de la fe,



pero, por otra, la intensa busqueda
de la unidad y de la reconciliacion.
En los afios siguientes se dedico con
todos los medios a defender y aclarar
su posicion teoldgica hasta la muerte,
acaecida el 27 de junio del afio 444.

Los escritos de san Cirilo —
verdaderamente muy numerosos y
difundidos ampliamente incluso en
diferentes traducciones latinas y
orientales ya durante su vida, prueba
de su éxito inmediato—, son de
importancia primaria para la
historia del cristianismo. Son
importantes sus comentarios a
muchos libros del Antiguo y del
Nuevo Testamento, entre los que
destaca todo el Pentateuco, Isaias, los
Salmos y los evangelios de san Juan y
de san Lucas. Son de gran
importancia también sus muchas
obras doctrinales, en las que aparece
continuamente la defensa de la fe
trinitaria contra las tesis arrianasy
contra las de Nestorio. La base de la



ensefianza de san Cirilo es la
tradicion eclesiastica y, en particular,
como he mencionado, los escritos de
san Atanasio, su gran predecesor en
la sede de Alejandria. Entre los otros
escritos de san Cirilo hay que
recordar finalmente los libros Contra
Juliano, ultima gran respuesta a las
polémicas anticristianas, dictada por
el obispo de Alejandria
probablemente en los ultimos afios
de su vida para replicar a la obra
Contra los galileos, compuesta
muchos anos antes, en el afio 363,
por el emperador que fue llamado el
Apostata por haber abandonado el
cristianismo en el que habia sido
educado.

La fe cristiana es ante todo
encuentro con Jesus, "una Persona
que da un nuevo horizonte a la
vida" (Deus caritas est, 1). San Cirilo
de Alejandria fue un incansable y
firme testigo de Jesucristo, Verbo de
Dios encarnado, subrayando sobre



todo la unidad, como repite en el afio
433, en la primera carta (PG 77,
228-237) al obispo Sucenso: "Uno solo
es el Hijo, uno solo el Sefior
Jesucristo, ya sea antes de la
encarnacion ya después de la
encarnacion. En efecto, no era un
Hijo el Logos nacido de Dios Padre, y
otro el nacido de la santisima Virgen;
sino que creemos que precisamente
Aquel que existe antes de los tiempos
nacio también segun la carne de una
mujer". Esta afirmacion, mas alla de
su significado doctrinal, muestra que
la fe en JesusLogos nacido del Padre
esta también muy arraigada en la
historia, pues, como afirma san
Cirilo, este mismo Jesus entrd en el
tiempo al nacer de Maria, la
Theotokos, y estara siempre con
nosotros, segun su promesa. Y esto es
importante: Dios es eterno, nacio de
una mujer y sigue con nosotros cada
dia. En esta confianza vivimos, en
esta confianza encontramos el
camino de nuestra vida.



San Hilario de Poitiers

Miércoles 10 de octubre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Hoy quiero hablar de un gran Padre
de la Iglesia de Occidente, san Hilario
de Poitiers, una de las grandes
figuras de obispos del siglo IV.
Enfrentandose a los arrianos, que
consideraban al Hijo de Dios como
una criatura, aunque excelente, pero
solo criatura, san Hilario consagré
toda su vida a la defensa de la fe en
la divinidad de Jesucristo, Hijo de
Dios y Dios como el Padre, que lo
engendro desde la eternidad.

No disponemos de datos seguros
sobre la mayor parte de la vida de
san Hilario. Las fuentes antiguas
dicen que nacio en Poitiers,
probablemente hacia el afio 310. De
familia acomodada, recibié una
solida formacion literaria, que se



puede apreciar claramente en sus
escritos. Parece que no crecio en un
ambiente cristiano. F1 mismo nos
habla de un camino de busqueda de
la verdad, que lo llevo poco a poco al
reconocimiento del Dios creador y
del Dios encarnado, que muri6 para
darnos la vida eterna.

Bautizado hacia el afio 345, fue
elegido obispo de su ciudad natal en
torno a los afnos 353-354. En los afios
sucesivos, san Hilario escribio su
primera obra, el Comentario al
Evangelio de san Mateo. Se trata del
comentario mas antiguo en latin que
nos ha llegado de este Evangelio. En
el afio 356 asistié como obispo al
sinodo de Béziers, en el sur de
Francia, el "sinodo de los falsos
apostoles”, como €l mismo lo llamg,
pues la asamblea estaba dominada
por obispos filo-arrianos, que
negaban la divinidad de Jesucristo.
Estos "falsos apostoles” pidieron al
emperador Constancio que



condenara al destierro al obispo de
Poitiers. De este modo, san Hilario se
vio obligado a abandonar la Galia en
el verano del afio 356.

Desterrado en Frigia, en la actual
Turquia, san Hilario entro en
contacto con un contexto religioso
totalmente dominado por el
arrianismo. También alli su solicitud
de pastor lo llevo a trabajar sin
descanso por el restablecimiento de
la unidad de la Iglesia, sobre la base
de la recta fe formulada por el
concilio de Nicea. Con este objetivo
emprendio la redaccion de su obra
dogmatica mds importante y
conocida: el De Trinitate ("Sobre la
Trinidad").

En ella, san Hilario expone su
camino personal hacia el
conocimiento de Dios y se esfuerza
por demostrar que la Escritura
atestigua claramente la divinidad del
Hijo y su igualdad con el Padre no



sOlo en el Nuevo Testamento, sino
también en muchas paginas del
Antiguo Testamento, en las que ya se
presenta el misterio de Cristo. Ante
los arrianos insiste en la verdad de
los nombres de Padre y de Hijo, y
desarrolla toda su teologia trinitaria
partiendo de la formula del bautismo
que nos dio el Sefior mismo: "En el
nombre del Padre y del Hijo y del
Espiritu Santo".

El Padre y el Hijo son de la misma
naturaleza. Y si bien algunos pasajes
del Nuevo Testamento podrian hacer
pensar que el Hijo es inferior al
Padre, san Hilario ofrece reglas
precisas para evitar interpretaciones
equivocas: algunos textos de la
Escritura hablan de Jesus como Dios,
otros en cambio subrayan su
humanidad. Algunos se refieren a él
en su preexistencia junto al Padre;
otros toman en cuenta el estado de
abajamiento (kénosis), su descenso
hasta la muerte; otros, por ultimo, lo



contemplan en la gloria de la
resurreccion.

En los afios de su destierro, san
Hilario escribid también el Libro de
los Sinodos, en el que reproduce y
comenta para sus hermanos obispos
de la Galia las confesiones de fe y
otros documentos de los sinodos
reunidos en Oriente a mediados del
siglo IV. Siempre firme en la
oposicion a los arrianos radicales,
san Hilario muestra un espiritu
conciliador con respecto a quienes
aceptaban confesar que el Hijo era
semejante al Padre en la esencia,
naturalmente intentando llevarles
siempre hacia la plena fe, segun la
cual, no se da solo una semejanza,
sino una verdadera igualdad entre el
Padre y el Hijo en la divinidad.
También me parece caracteristico su
espiritu de conciliacion: trata de
comprender a quienes todavia no
han llegado a la verdad plena y, con
gran inteligencia teoldgica, les ayuda



a alcanzar la plena fe en la divinidad
verdadera del Sefior Jesucristo.

En el afio 360 6 361, san Hilario pudo
finalmente regresar del destierro a
su patria e inmediatamente reanudo
la actividad pastoral en su Iglesia,
pero el influjo de su magisterio se
extendio de hecho mucho mas alla de
los confines de la misma. Un sinodo
celebrado en Paris en el afio 360 o en
el 361 retomo el lenguaje del concilio
de Nicea. Algunos autores antiguos
consideran que este viraje
antiarriano del Episcopado de la
Galia se debi6 en buena parte a la
firmeza y a la bondad del obispo de
Poitiers. Esa era precisamente una
caracteristica peculiar de San
Hilario: el arte de conjugar la
firmeza en la fe con la bondad en la
relacion interpersonal.

En los ultimos anos de su vida
compuso los Tratados sobre los
salmos, un comentario a 58 salmos,



interpretados segun el principio
subrayado en la introduccion de la
obra: "No cabe duda de que todas las
cosas que se dicen en los salmos
deben entenderse segun el anuncio
evangélico, de manera que,
independientemente de la voz con la
que ha hablado el espiritu profético,
todo se refiera al conocimiento de la
venida de nuestro Sefior Jesucristo,
encarnacion, pasion y reino, y a la
gloria y potencia de nuestra
resurreccion” (Instructio Psalmorum
5). En todos los salmos ve esta
transparencia del misterio de Cristo y
de su cuerpo, que es la Iglesia. En
varias ocasiones, san Hilario se
encontré con san Martin:
precisamente cerca de Poitiers el
futuro obispo de Tours fundo6 un
monasterio, que todavia hoy existe.
San Hilario fallecio en el afio 367. Su
memoria liturgica se celebra el 13 de
enero. En 1851 el beato Pio IX 1o
proclamo doctor de la Iglesia.



Para resumir lo esencial de su
doctrina, quiero decir que el punto
de partida de la reflexion teoldgica
de san Hilario es la fe bautismal. En
el De Trinitate, escribe: Jesus "mando
bautizaren el nombre del Padre y del
Hijo y del Espiritu Santo (cf. Mt
28,19), es decir, confesando al Autor,
al Unigénito y al Don. Solo hay un
Autor de todas las cosas, pues solo
hay un Dios Padre, del que todo
procede. Y un solo Sefior nuestro,
Jesucristo, por quien todo fue hecho (1
Co 8,6), y un solo Espiritu (Ef 4,4), don
en todos. (...) No puede encontrarse
nada que falte a una plenitud tan
grande, en la que convergen en el
Padre, en el Hijo y en el Espiritu
Santo la inmensidad en el Eterno, la
revelacion en la Imagen, la alegria en
el Don" (De Trinitate 2, 1).

Dios Padre, siendo todo amor, es
capaz de comunicar en plenitud su
divinidad al Hijo. Considero
particularmente bella esta



formulacién de san Hilario: "Dios
solo sabe ser amor, y sdlo sabe ser
Padre. Y quien ama no es envidioso,
y quien es Padre lo es totalmente.
Este nombre no admite
componendas, como si Dios sélo
fuera padre en ciertos aspectos y en
otros no" (ib. 9, 61).

Por esto, el Hijo es plenamente Dios,
sin falta o disminucidn alguna:
"Quien procede del perfecto es
perfecto, porque quien lo tiene todo
le ha dado todo" (ib. 2, 8). So6lo en
Cristo, Hijo de Dios e Hijo del
hombre, la humanidad encuentra
salvacion. Al asumir la naturaleza
humana, unioé consigo a todo
hombre, "se hizo la carne de todos
nosotros" (Tractatus in Psalmos 54,
9); "asumio en sila naturaleza de
toda carne y, convertido asi en la vid
verdadera, es la raiz de todo
sarmiento"” (ib. 51, 16).



Precisamente por esto el camino
hacia Cristo esta abierto a todos —
porque él ha atraido a todos hacia su
humanidad—, aunque siempre se
requiera la conversion personal: "A
través de la relacion con su carne, el
acceso a Cristo esta abierto a todos, a
condicion de que se despojen del
hombre viejo (cf. Ef4,22) y lo claven
en su cruz (cf. Col 2,14); a condicion
de que abandonen las obras de antes
y se conviertan, para ser sepultados
con él en su bautismo, con vistas a la
vida (cf. Col 1,12; Rm 6,4)" (ib. 91,9).

La fidelidad a Dios es un don de su
gracia. Por ello, san Hilario, al final
de su tratado sobre la Trinidad, pide
la gracia de mantenerse siempre fiel
a la fe del bautismo. Es una
caracteristica de este libro: la
reflexion se transforma en oracion y
la oracidén se hace reflexion. Todo el
libro es un dialogo con Dios.



Quiero concluir la catequesis de hoy
con una de estas oraciones, que se
convierte también en oracion
nuestra: "Haz, Sefior —reza san
Hilario, con gran inspiracion— que
me mantenga siempre fiel a lo que
profesé en el simbolo de mi
regeneracion, cuando fui bautizado
en el Padre, en el Hijo y en el Espiritu
Santo. Que te adore, Padre nuestro, y
juntamente contigo a tu Hijo; que sea
merecedor de tu Espiritu Santo, que
procede de ti a través de tu
Unigénito. Amén" (De Trinitate 12,
57).

San Eusebio de Vercelli

Miércoles 17 de octubre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Esta mafiana os invito a reflexionar
sobre san Eusebio de Vercellj, el

primer obispo del norte de Italia del
que tenemos noticias seguras. Nacio



en Cerdefia, a principios del siglo IV.
Siendo muy nifio aun, se traslado a
Roma con su familia. Mas tarde fue
instituido lector: asi entr¢ a formar
parte del clero de la Urbe, en un
tiempo en que la Iglesia se
encontraba gravemente probada por
la herejia arriana.

La gran estima que se tenia de san
Eusebio explica su eleccion, en el afio
345, a la catedra episcopal de
Vercelli. E1 nuevo obispo emprendio,
inmediatamente, una intensa labor
de evangelizacion en un territorio
aun en gran parte pagano,
especialmente en las zonas rurales.

Inspirandose en san Atanasio, que
habia escrito la Vida de san Antonio,
iniciador del monacato en Oriente,
fundé en Vercelli una comunidad
sacerdotal, semejante a una
comunidad monadstica. Este cenobio
dio al clero del norte de Italia un
sello significativo de santidad



apostolica, y suscito figuras de
obispos importantes como Limenio y
Honorato, sucesores de Eusebio en
Vercelli, Gaudencio en Novara,
Exuperancio en Tortona, Eustasio en
Aosta, Eulogio en Ivrea, Maximo en
Turin, todos venerados por la Iglesia
como santos.

Solidamente formado en la fe nicena,
san Eusebio defendid con todas sus
fuerzas la plena divinidad de
Jesucristo, definido por el Credo de
Nicea "de la misma naturaleza del
Padre". Con este fin se ali6 con los
grandes Padres del siglo IV —sobre
todo con san Atanasio, el baluarte de
la ortodoxia nicena— contra la
politica filoarriana del emperador.

Al emperador la fe arriana, por ser
mas sencilla, le parecia politicamente
mas util como ideologia del imperio.
Para él no contaba la verdad, sino la
conveniencia politica: queria utilizar
la religion como vinculo de unidad



del imperio. Pero estos grandes
Padres se opusieron, defendiendo la
verdad contra la dominacién de la
politica.

Por este motivo, san Eusebio fue
condenado al destierro, como tantos
otros obispos de Oriente y de
Occidente: como el mismo san
Atanasio, como san Hilario de
Poitiers —del que hablamos en la
ultima catequesis—, y como Osio de
Cordoba. En Escitopolis, Palestina, a
donde fue confinado entre los afios
355y 360, san Eusebio escribio una
pagina estupenda de su vida.
También alli fundé un cenobio con
un pequeio grupo de discipulos, y
desde alli mantuvo correspondencia
con sus fieles de Piamonte, como lo
demuestra sobre todo la segunda de
sus tresCartas, cuya autenticidad se
reconoce.

Sucesivamente, después del afio 360,
fue desterrado a Capadociay a la



Tebaida, donde sufrié malos tratos.
En el ano 361, muerto Constancio II,
le sucedid el emperador Juliano,
llamado el apdstata, al que no le
interesaba el cristianismo como
religion del imperio, sino que queria
restaurar el paganismo. Puso fin al
destierro de estos obispos y asi
también san Eusebio pudo volver a
tomar posesion de su sede.

En el afio 362 san Atanasio lo envio a
participar en el concilio de
Alejandria, que decidio perdonar a
los obispos arrianos con tal de que
volvieran al estado laical. San
Eusebio pudo ejercer aun durante
cerca de diez afios, hasta su muerte,
el ministerio episcopal, manteniendo
con su ciudad una relacion ejemplar,
que inspiro el servicio pastoral de
otros obispos del norte de Italia, de
los que hablaremos en las proximas
catequesis, como san Ambrosio de
Milan y san Maximo de Turin.



La relacion entre el Obispo de
Vercelli y su ciudad se atestigua
sobre todo en dos testimonios
epistolares. El primero se encuentra
en la Carta ya citada, que san
Eusebio escribio desde el destierro
de Escitopolis "a los amadisimos
hermanos y a los presbiteros tan
anorados, asi como a los santos
pueblos de Vercelli, Novara, Ivrea y
Tortona, firmes en la fe" (Ep.
secunda, CCL 9, p. 104). Estas
palabras iniciales, que indican los
sentimientos del buen pastor con
respecto a su grey, encuentran
amplia confirmacion, al final de la
Carta, en los saludos afectuosisimos
del padre a todos y cada uno de sus
hijos de Vercelli, con frases llenas de
carifio y amor.

Conviene notar, ante todo, la relacion
explicita que une al Obispo con las
sanctae plebes no sdlo de Vercelli
(Vercellae) —la primera y, durante
algunos afios aun, la unica diocesis



de Piamonte—, sino también de
Novara (Novaria), Ivrea (Eporedia) y
Tortona (Dertona), es decir, de las
comunidades cristianas que, dentro
de su misma didcesis, habian
alcanzado cierta consistencia y
autonomia.

Otro elemento interesante nos lo
ofrece la despedida con que se
concluye la Carta: san Eusebio pide a
sus hijos e hijas que saluden
"también a quienes estan fuera de la
Iglesia y se dignan albergar hacia
nosotros sentimientos de amor
(etiam hos qui foris sunt et nos
dignantur diligere). Se trata de un
signo evidente de que la relacion del
Obispo con su ciudad no se limitaba
a la poblacion cristiana, sino que se
extendia también a quienes, fuera de
la Iglesia, reconocian de algun modo
su autoridad espiritual y amaban a
este hombre ejemplar.



El segundo testimonio de la relacion
singular del Obispo con su ciudad
proviene de la Carta que san
Ambrosio de Milan escribio a los
vercelenses hacia el afio 394, mas de
veinte afios después de la muerte de
san Eusebio (Ep. Extra collectionem
14: Maur. 63). La Iglesia de Vercelli
atravesaba un momento dificil:
estaba dividida y sin pastor. Con
franqueza, san Ambrosio afirma que
le cuesta reconocer en los
vercelenses "la descendencia de los
santos padres, que aprobaron a
Eusebio en cuanto lo vieron, sin
haberlo conocido antes, olvidando
incluso a sus propios
conciudadanos".

En la misma Carta, el Obispo de
Milan atestigua con gran claridad su
estima con respecto a san Eusebio:
"Un hombre tan grande —escribe de
modo perentorio— merecio
realmente ser elegido por toda la
Iglesia". La admiracion de san



Ambrosio por san Eusebio se basaba
sobre todo en el hecho de que el
Obispo de Vercelli gobernaba la
didcesis con el testimonio de su vida:
"Con la austeridad del ayuno
gobernaba su Iglesia”. De hecho,
también san Ambrosio, como él
mismo declara, se sentia fascinado
por el ideal monastico de la
contemplacion de Dios, que san
Eusebio habia perseguido tras las
huellas del profeta Elias.

El Obispo de Vercelli —anota san
Ambrosio— fue el primero en hacer
que su clero llevara vida comun y lo
educo en la "observancia de las
reglas monasticas, aun viviendo en
medio de la ciudad". El Obispo y su
clero debian compartir los
problemas de los ciudadanos, y 1o
hacian de un modo creible
precisamente cultivando al mismo
tiempo una ciudadania diversa, la
del cielo (cf. Hb 13,14). Asi
construyeron realmente una



verdadera ciudadania, una
verdadera solidaridad comun entre
todos los ciudadanos de Vercelli.

De este modo, san Eusebio, mientras
hacia suya la causa de la sancta plebs
de Vercelli, vivia en medio de la
ciudad como un monje, abriendo la
ciudad a Dios. Pero ese rasgo no
obstaculizaba para nada su ejemplar
dinamismo pastoral. Por lo demas,
parece que instituyo en Vercelli las
parroquias para un servicio eclesial
ordenado y estable, y promovio los
santuarios marianos para la
conversion de las poblaciones
rurales paganas. Ese "rasgo"
monastico, mas bien, conferia una
dimension peculiar a la relacion del
Obispo con su ciudad. Como los
Apostoles, por los que Jesus oré en su
ultima Cena, los pastores y los fieles
de la Iglesia "estan en el mundo" (Jn
17,11), pero no son "del mundo". Por
eso, como recordaba san Eusebio, los
pastores deben exhortar a los fieles a



no considerar las ciudades del
mundo como su morada estable, sino
a buscar la Ciudad futura, la
definitiva Jerusalén celestial.

Esta "reserva escatoldgica" permite a
los pastores y a los fieles respetar la
escala correcta de valores, sin
doblegarse jamas a las modas del
momento y a las pretensiones
injustas del poder politico que
gobierna. La auténtica escala de
valores —parece decir la vida entera
de san Eusebio— no viene de los
emperadores de ayer y de hoy, sino
de Jesucristo, el Hombre perfecto,
igual al Padre en la divinidad, pero
hombre como nosotros. Refiriéndose
a esta escala de valores, san Eusebio
no se cansa de "recomendar
encarecidamente" a sus fieles que
"conserven con gran esmero la fe,
mantengan la concordia y sean
asiduos en la oracion" (Ep. Secunda,
cit.).



Queridos amigos, también yo os
recomiendo de todo corazon estos
valores perennes, a la vez que 0s
saludo y os bendigo con las mismas
palabras con que el santo obispo
Eusebio concluia su segunda
Carta:"Me dirijo a todos vosotros,
queridos hermanos y hermanas,
hijos e hijas, fieles de uno y otro sexo
y de todas las edades, para que (...)
transmitdis nuestro saludo también a
quienes estan fuera de la Iglesia y se
dignan albergar hacia nosotros
sentimientos de amor" (ib.).

San Ambrosio

Miércoles 24 de octubre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

El santo obispo Ambrosio, de quien
os hablaré hoy, murid en Milan en la
noche entre el 3y el 4 de abril del
afio 397. Era el alba del Sabado
santo. El dia anterior, hacia las cinco



de la tarde, se habia puesto a rezar,
postrado en la cama, con los brazos
abiertos en forma de cruz. Asi
participaba en el solemne Triduo
pascual, en la muerte y en la
resurreccion del Sefior. "Nosotros
veiamos que se movian sus labios",
atestigua Paulino, el diacono fiel que,
impulsado por san Agustin, escribio
su Vida, "pero no escuchabamos su
voz". En un momento determinado
parecio que llegaba su fin. Honorato,
obispo de Vercelli, que se encontraba
prestando asistencia a san Ambrosio
y dormia en el piso superior, se
desperto al escuchar una voz que le
repetia: "Levantate pronto. Ambrosio
esta a punto de morir". Honorato
bajé de prisa —prosigue Paulino— "y
le ofreci6 al santo el Cuerpo del
Sefior. En cuanto lo tomo, Ambrosio
entrego el espiritu, llevandose
consigo el santo viatico. Asi su alma,
robustecida con la fuerza de ese
alimento, goza ahora de la compafiia
de los angeles" (Vida 47).



En aquel Viernes santo del afio 397
los brazos abiertos de san Ambrosio
moribundo manifestaban su
participacion mistica en la muerte y
la resurreccion del Sefior. Esa era su
ultima catequesis: en el silencio de
las palabras seguia hablando con el
testimonio de la vida.

San Ambrosio no era anciano cuando
murid. No tenia ni siquiera sesenta
afos, pues nacio en torno al afio 340
en Tréveris, donde su padre era
prefecto de las Galias. La familia era
cristiana. Cuando fallecio su padre,
su madre lo llevo a Roma, siendo
todavia un muchacho, y lo preparo
para la carrera civil,
proporcionandole una sdlida
instruccion retorica y juridica. Hacia
el afio 370 fue enviado a gobernar las
provincias de Emilia y Liguria, con
sede en Milan. Precisamente alli se
libraba con gran ardor la lucha entre
ortodoxos y arrianos, sobre todo
después de la muerte del obispo



arriano Ausencio. San Ambrosio
intervino para pacificar a las dos
facciones enfrentadas, y actuo con tal
autoridad que, a pesar de ser
solamente un catecaumeno, fue
aclamado por el pueblo obispo de
Milan.

Hasta ese momento, san Ambrosio
era el mas alto magistrado del
Imperio en el norte de Italia. Muy
bien preparado culturalmente, pero
desprovisto del conocimiento de las
Escrituras, el nuevo obispo se puso a
estudiarlas con empefio. Aprendio a
conocer y a comentar la Biblia a
través de las obras de Origenes, el
indiscutible maestro de la "escuela
de Alejandria". De este modo, san
Ambrosio introdujo en el ambiente
latino la meditacion de las Escrituras
iniciada por Origenes, impulsando en
Occidente la practica de la lectio
divina. El método de la lectio llego a
guiar toda la predicacion y los
escritos de san Ambrosio, que surgen



precisamente de la escucha orante de
la palabra de Dios.

Un célebre exordio de una catequesis
ambrosiana muestra
admirablemente la manera como el
santo obispo aplicaba el Antiguo
Testamento a la vida cristiana:
"Cuando leiamos las historias de los
Patriarcas y las maximas de los
Proverbios, tratdbamos cada dia de
moral —dice el santo obispo de Milan
a sus catecumenos y a los neofitos—
para que vosotros, formados e
instruidos por ellos, os acostumbréis
a entrar en la senda de los Padresy a
seguir el camino de la obediencia a
los preceptos divinos" (Los misterios
1, 1).

En otras palabras, segun el Obispo,
los nedfitos y los catecamenos,
después de aprender el arte de vivir
rectamente, ya podian considerarse
preparados para los grandes
misterios de Cristo. De este modo, la



predicacion de san Ambrosio, que
representa el nucleo fundamental de
su ingente obra literaria, parte de la
lectura de los Libros sagrados ("Los
Patriarcas", es decir, los Libros
historicos; y "Los Proverbios", o sea,
los Libros sapienciales) para vivir de
acuerdo con la Revelacion divina.

Es evidente que el testimonio
personal del predicador y la
ejemplaridad de la comunidad
cristiana condicionan la eficacia de
la predicacion. Desde este punto de
vista es significativo un pasaje de las
Confesiones de san Agustin, el cual
habia ido a Milan como profesor de
retorica; era escéptico, no cristiano.
Estaba buscando, pero no era capaz
de encontrar realmente la verdad
cristiana. Lo que movio el corazon
del joven retdrico africano, escéptico
y desesperado, y 1o que lo impulso
definitivamente a la conversion, no
fueron las hermosas homilias de san
Ambrosio (a pesar de que las



apreciaba mucho), sino mas bien el
testimonio del Obispo y de su Iglesia
milanesa, que oraba y cantaba,
compacta como un solo cuerpo. Una
Iglesia capaz de resistir a la
prepotencia del emperador y de su
madre, que en los primeros dias del
afo 386 habian vuelto a exigir la
expropiacion de un edificio de culto
para las ceremonias de los arrianos.
En el edificio que debia ser
expropiado, cuenta san Agustin, "el
pueblo devoto velaba, dispuesto a
morir con su obispo". Este testimonio
de las Confesiones es admirable, pues
muestra que algo se estaba moviendo
en lo mas intimo de san Agustin, el
cual prosigue: "Nosotros mismos,
aunque insensibles a la calidez de
vuestro espiritu, compartiamos la
emocion y la consternacion de la
ciudad" (Confesiones 9, 7).

De la vida y del ejemplo del obispo
san Ambrosio, san Agustin aprendid
a creer y a predicar. Podemos referir



un pasaje de un célebre sermoén del
Africano, que merecio ser citado
muchos siglos después en la
constitucion conciliar Dei Verbum:
"Todos los clérigos —dice la Dei
Verbum en el numero 25—,
especialmente los sacerdotes,
diaconos y catequistas dedicados por
oficio al ministerio de la palabra, han
de leer y estudiar asiduamente la
Escritura para no volverse —aqui
viene la cita de san Agustin—
"predicadores vacios de la Palabra,
que no la escuchan en su interior”.
Precisamente de san Ambrosio habia
aprendido esta "escucha en su
interior", esta asiduidad en la lectura
de la sagrada Escritura, con actitud
de oracion, para acoger realmente en
el corazon y asimilar la palabra de
Dios.

Queridos hermanos y hermanas,
quisiera presentaros una especie de
"icono patristico" que, interpretado a
la luz de lo que hemos dicho,



representa eficazmente "el corazon”
de la doctrina de san Ambrosio. En el
sexto libro de las Confesiones, san
Agustin narra su encuentro con san
Ambrosio, ciertamente un encuentro
de gran importancia en la historia de
la Iglesia. Escribe textualmente que,
cuando visitaba al Obispo de Milan,
siempre lo veia rodeado de
numerosas personas llenas de
problemas, por quienes se desvivia
para atender sus necesidades.
Siempre habia una larga fila que
esperaba hablar con san Ambrosio
para encontrar en €l consuelo y
esperanza. Cuando san Ambrosio no
estaba con ellos, con la gente (y esto
sucedia en pocos momentos de la
jornada), era porque estaba
alimentando el cuerpo con la comida
necesaria o el espiritu con las
lecturas.

Aqui san Agustin expresa su
admiracion porque san Ambrosio
leia las escrituras con la boca



cerrada, solo con los ojos
(cf.Confesiones 6, 3). De hecho, en los
primeros siglos cristianos la lectura
solo se concebia con vistas a la
proclamacion, y leer en voz alta
facilitaba también la comprension a
quien leia. El hecho de que san
Ambrosio pudiera repasar las
paginas solo con los ojos era para el
admirado san Agustin una capacidad
singular de lectura y de familiaridad
con las Escrituras. Pues bien, en esa
lectura "a flor de labios", en la que el
corazon se esfuerza por alcanzar la
comprension de la palabra de Dios —
este es el "icono" del que hablamos—,
se puede entrever el método de la
catequesis de san Ambrosio: la
Escritura misma, intimamente
asimilada, sugiere los contenidos que
hay que anunciar para llevar a los
corazones a la conversion.

Asi, segun el magisterio de san
Ambrosio y san Agustin, la catequesis
es inseparable del testimonio de



vida. Puede servir también para el
catequista lo que escribi en la
Introduccion al cristianismo con
respecto al tedlogo. Quien educa en
la fe no puede correr el riesgo de
presentarse como una especie de
payaso, que recita un papel "por
oficio". Mas bien, con una imagen de
Origenes, escritor particularmente
apreciado por san Ambrosio, debe
ser como el discipulo amado, que
apoyo la cabeza sobre el corazdn del
Maestro, y alli aprendio su manera
de pensar, de hablar, de actuar. En
definitiva, el verdadero discipulo es
el que anuncia el Evangelio de la
manera mas creible y eficaz.

Al igual que el apostol san Juan, el
obispo san Ambrosio —que nunca se
cansaba de repetir: "Omnia Christus
est nobis", "Cristo lo es todo para
nosotros"— es un auténtico testigo
del Sefior. Con sus mismas palabras,
llenas de amor a Jesus, concluimos
asi nuestra catequesis: "Cristo lo es



todo para nosotros. Si quieres curar
una herida, €l es el médico; si estas
ardiendo de fiebre, él es la fuente; si
estas oprimido por la injusticia, él es
la justicia; si tienes necesidad de
ayuda, €l es la fuerza; si tienes miedo
a la muerte, él es la vida; si deseas el
cielo, él es el camino; si estas en las
tinieblas, él es la luz. (...) Gustad y
ved qué bueno es el Sefior.
Bienaventurado el hombre que
espera en él" (De virginitate 16, 99).
También nosotros esperamos en
Cristo. Asi seremos bienaventurados
y viviremos en la paz.

San Maximo de Turin

Miércoles 31 de octubre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Entre finales del siglo IV e inicios del
V, otro Padre de la Iglesia, después de
san Ambrosio, contribuyd
decididamente a la difusion y a la



consolidacion del cristianismo en el
norte de Italia: se trata de san
Maximo, que era obispo de Turin en
el afio 398, un afio después de la
muerte de san Ambrosio. Tenemos
muy pocas noticias de él; pero, en
compensacion, ha llegado hasta
nosotros una coleccion de cerca de
noventa Sermones. En ellos se puede
constatar la profunda y vital relacion
del obispo con su ciudad, que
atestigua un punto evidente de
contacto entre el ministerio episcopal
de san Ambrosio y el de san Maximo.

En aquel tiempo, fuertes tensiones
turbaban la convivencia civil
ordenada. En este contexto, san
Maximo logro unir al pueblo
cristiano en torno a su persona de
pastor y maestro. La ciudad estaba
amenazada por diversos grupos de
barbaros que, tras penetrar por las
fronteras orientales, avanzaban
hasta los Alpes occidentales. Por esto,
Turin estaba constantemente



protegida por guarniciones militares;
y en los momentos criticos se
convertia en el refugio de las
poblaciones que huian del campo y
de los centros urbanos que carecian
de proteccion.

Las intervenciones de san Maximo,
ante esta situacion, manifiestan el
compromiso de reaccionar ante la
degradacion civil y ante la
disgregacion. Aunque resulta dificil
determinar la composicion social de
los destinatarios de los Sermones,
parece que la predicacion de san
Maximo, para no quedarse en
generalidades, se dirigia
especificamente a un nucleo selecto
de la comunidad cristiana de Turin,
constituido por ricos propietarios de
tierras, que tenian sus fincas en el
campo turinés y la casa en la ciudad.
Fue una lucida decision pastoral del
Obispo, que concibio esta
predicacion como el camino mas



eficaz para mantener y reforzar su
vinculacion con el pueblo.

Para ilustrar, desde esta perspectiva,
el ministerio de san Maximo en su
ciudad, quiero presentar como
ejemplo los Sermones 17y 18,
dedicados a un tema siempre actual,
el de la riqueza y la pobreza en las
comunidades cristianas. También en
este &mbito existian fuertes
tensiones en la ciudad. Se
acumulaban y ocultaban riquezas.
"Uno no piensa en las necesidades
del otro —constata amargamente el
Obispo en su Sermon numero 17—.
En efecto, muchos cristianos no solo
no distribuyen lo que tienen, sino
que incluso roban lo de los demas.
No so6lo no llevan a los pies de los
apostoles el dinero que han recogido,
sino que ademas apartan de los pies
de los sacerdotes a sus hermanos que
buscan ayuda". Y concluye: "En
nuestra ciudad hay muchos
huéspedes o peregrinos. Haced lo



que habéis prometido" al aceptar la
fe, "para que no se diga también de
vosotros lo que se dijo de Ananias:
"No habéis mentido a los hombres,
sino a Dios” (Sermon 17, 2-3).

En el Sermon sucesivo, el nimero 18,
san Maximo critica las formas
comunes de aprovechamiento de las
desgracias ajenas. "Dime, cristiano —
exhorta el Obispo a sus fieles—;
dime, ¢{por qué te has apoderado de
la presa abandonada por los
ladrones? ;Por qué has introducido
en tu casa una "ganancia”, como
piensas tu mismo, desgarrada y
contaminada?". "Tal vez —afnade—
dices que la has comprado y por esto
crees que evitas la acusacion de
avaricia. Pero de este modo lo que se
compra no corresponde a lo que se
vende. Comprar es algo bueno, pero
en tiempo de paz, cuando se vende
con libertad, y no cuando se vende lo
que ha sido robado en un saqueo. (...)
Asi pues, el que compra para restituir



se comporta como cristiano y como
ciudadano" (Sermon 18, 3).

Sin hacerlo de modo muy notorio,
san Maximo llego6 a predicar una
relacion profunda entre los deberes
del cristiano y los del ciudadano.
Para él, vivir la vida cristiana
significa también asumir los
compromisos civiles; y, por el
contrario, el cristiano que, "aun
pudiendo vivir de su trabajo,
arrebata la presa del otro con el
furor de las fieras", o "acecha a su
vecino, tratando de arafar cada dia
parte de sus confines, de aduefiarse
de sus productos”, ni siquiera le
parece semejante a la zorra que
deguella las gallinas, sino al lobo que
se lanza contra los cerdos (Sermon
41, 4).

Por lo que se refiere a la prudente
actitud de defensa asumida por san
Ambrosio para justificar su famosa
iniciativa de rescatar a los



prisioneros de guerra, se pueden ver
con claridad los cambios histéricos
que se produjeron en la relacion
entre el Obispo y las instituciones
ciudadanas. Contando ya con el
apoyo de una legislacion que pedia a
los cristianos que contribuyeran al
rescate de los prisioneros, san
Maximo, al derrumbarse las
autoridades civiles del Imperio
romano, se sentia plenamente
autorizado para ejercer en este
sentido un auténtico poder de
control sobre la ciudad. Este poder se
haria después cada vez mas amplio y
eficaz, hasta llegar a suplir la
ausencia de los magistrados y de las
instituciones civiles. En este
contexto, san Maximo no solo se
dedica a reavivar en los fieles al
amor tradicional a la patria terrena,
sino que proclama también el deber
preciso de pagar los impuestos,
aunque parezcan pesados y
fastidiosos (cf. Sermon 26, 2).



En suma, el tono y el contenido de los
Sermones implican una profunda
conciencia de la responsabilidad
politica del Obispo en las
circunstancias histdricas especificas.
Fl es el "centinela" de la ciudad.
¢Quiénes son estos centinelas —se
pregunta san Maximo en el Sermon
92— "sino los excelentisimos obispos
que, situados por decirlo asi en una
roca elevada de sabiduria para la
defensa de los pueblos, ven desde
lejos los males que van a llegar?".

Y en el Sermon 89 el Obispo de Turin
ilustra a los fieles sus tareas,
sirviéndose de una comparacion
singular entre la funcion episcopal y
la de las abejas: Los obispos —dice—,
"como la abeja, observan la castidad
del cuerpo, proporcionan el alimento
de la vida celestial y utilizan el
aguijon de la ley. Son puros para
santificar, dulces para reconfortar,
severos para castigar". Asi describe



san Maximo la tarea del obispo en su
época.

En definitiva, el andlisis historico y
literario demuestra una conciencia
cada vez mayor de la
responsabilidad politica de la
autoridad eclesiastica, en un
contexto en el que de hecho estaba
sustituyendo a la civil. En efecto, esta
es la linea de desarrollo del
ministerio del obispo en el noroeste
de Italia, desde san Eusebio, que
vivia "como monje" en su ciudad,
Vercelli, hasta san Maximo de Turin,
situado "como centinela" en la roca
mas elevada de la ciudad.

Es evidente que hoy el contexto
historico, cultural y social es muy
diferente. El contexto actual es, mas
bien, el que describio mi venerado
predecesor, el Papa Juan Pablo II, en
la exhortacion postsinodalEcclesia in
Europa, en la que hace un articulado
analisis de los desafios y de los signos



de esperanza para la Iglesia en
Europa hoy (cf. nn. 6-22). En todo
caso, aunque han cambiado las
circunstancias, siguen siendo validas
las obligaciones del creyente con
respecto a su ciudad y su patria. En
efecto, los compromisos del
"ciudadano honrado" siguen
entrelazados con los del "buen
cristiano”.

Como conclusion, quiero recordar lo
que dice la constitucion pastoral
Gaudium et spes para aclarar uno de
los aspectos mas importantes de la
unidad de vida del cristiano: la
coherencia entre la fe y la conducta,
entre el Evangelio y la cultura. E1
Concilio exhorta a los fieles "a que se
afanen por cumplir fielmente sus
deberes temporales, guiados por el
espiritu del Evangelio. Se alejan de la
verdad quienes, sabiendo que
nosotros no tenemos aqui una ciudad
permanente, sino que buscamos la
futura, piensan que pueden por ello



descuidar sus deberes terrestres, sin
comprender que ellos por su misma
fe estan mas obligados a cumplirlos,
cada uno segun la vocacion a la que
ha sido llamado" (n. 43).

Siguiendo el magisterio de san
Maximo y de otros muchos Padres,
hagamos nuestro el deseo del
Concilio: que los fieles tengan un
deseo cada vez mayor de "ejercer
todas sus actividades terrestres,
uniendo en una sintesis vital los
esfuerzos humanos, domésticos,
profesionales, cientificos o técnicos
con los bienes religiosos, bajo cuya
altisima direccion todo se coordina
para la gloria de Dios" (ib.) y asi para
el bien de la humanidad.

San Jeronimo. 1

Miércoles 7 de noviembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:



Hoy centraremos nuestra atencion
en san Jeronimo, un Padre de la
Iglesia que puso la Biblia en el centro
de su vida: la tradujo al latin, la
comento en sus obras, y sobre todo se
esforzd por vivirla concretamente en
su larga existencia terrena, a pesar
del conocido caracter dificil y fogoso
que le dio la naturaleza.

San Jerdnimo nacio en Estridon en
torno al afio 347, en una familia
cristiana, que le dio una esmerada
formacion, envidandolo incluso a
Roma para que perfeccionara sus
estudios. Siendo joven sintio el
atractivo de la vida mundana (cf. Ep
22, 7), pero prevalecio en él el deseo
y el interés por la religion cristiana.
Tras recibir el bautismo, hacia el afio
366, se orient6 hacia la vida ascética
y, al trasladarse a Aquileya, se
integrd en un grupo de cristianos
fervorosos, definido por él casi "un
coro de bienaventurados" (Chron. ad



ann. 374) reunido en torno al obispo
Valeriano.

Después partid para Oriente y vivio
como eremita en el desierto de
Calcis, al sur de Alepo (cf.Ep 14, 10),
dedicandose seriamente a los
estudios. Perfecciono su
conocimiento del griego, comenzo el
estudio del hebreo (cf. Ep 125, 12),
trascribio codices y obras patristicas
(cf. Ep 5, 2). La meditacion, la
soledad, el contacto con la palabra de
Dios hicieron madurar su
sensibilidad cristiana.

Sintié de una manera mas aguda el
peso de su pasado juvenil (cf. Ep 22,
7), y experimento profundamente el
contraste entre la mentalidad pagana
y la vida cristiana: un contraste que
se hizo famoso a causa de la
dramatica e intensa "vision" que nos
narro. En ella le parecio que era
flagelado en presencia de Dios, por



ser "ciceroniano y no cristiano” (cf.
Ep 22, 30).

En el afio 382 se trasladé a Roma.
Aqui el Papa san Damaso,
conociendo su fama de asceta y su
competencia de estudioso, lo tomo
como secretario y consejero; lo
alentd a emprender una nueva
traduccion latina de los textos
biblicos por motivos pastorales y
culturales.

Algunas personas de la aristocracia
romana, sobre todo mujeres nobles
como Paula, Marcela, Asela, Lea 'y
otras, que deseaban comprometerse
en el camino de la perfeccion
cristiana y profundizar en su
conocimiento de la palabra de Dios,
lo escogieron como su guia espiritual
y maestro en el método de leer los
textos sagrados. Estas mujeres nobles
también aprendieron griego y
hebreo.



Después de la muerte del Papa san
Damaso, en el afio 385 san Jeronimo
dejo Roma y emprendi6é una
peregrinacion, primero a Tierra
Santa, testigo silenciosa de la vida
terrena de Cristo, y después a Egipto,
tierra elegida por muchos monjes (cf.
Contra Rufinum 3, 22; Ep 108, 6-14).

En el afio 386 se detuvo en Belén,
donde, gracias a la generosidad de
una mujer noble, Paula, se
construyeron un monasterio
masculino, uno femenino, y una
hospederia para los peregrinos que
llegaban a Tierra Santa, "pensando
en que Maria y José no habian
encontrado un lugar donde
alojarse" (Ep 108, 14). En Belén,
donde se quedo hasta su muerte,
siguio desarrollando una intensa
actividad: comento la palabra de
Dios; defendio la fe, oponiéndose con
vigor a varias herejias; exhorto a los
monjes a la perfeccion; ensefio
cultura clasica y cristiana a jovenes



alumnos; acogio con espiritu pastoral
a los peregrinos que visitaban Tierra
Santa. Fallecio en su celda, junto a la
gruta de la Natividad, el 30 de
septiembre del afio 419/420.

Su formacion literaria y su amplia
erudicion permitieron a san
Jerénimo revisar y traducir muchos
textos biblicos: un trabajo muy
valioso para la Iglesia latina y para la
cultura occidental. Basandose en los
textos originales escritos en griego y
en hebreo, comparandolos con
versiones precedentes, reviso los
cuatro evangelios en latin, luego los
Salmos y gran parte del Antiguo
Testamento.

Teniendo en cuenta el original
hebreo, el griego de los Setenta —la
clasica version griega del Antiguo
Testamento que se remonta a
tiempos precedentes al cristianismo
— vy las precedentes versiones
latinas, san Jerdnimo, apoyado



después por otros colaboradores,
pudo ofrecer una traduccion mejor:
constituye la asi llamada "Vulgata", el
texto "oficial" de la Iglesia latina, que
fue reconocido como tal en el
concilio de Trento y que, después de
la reciente revision, sigue siendo el
texto latino "oficial" de la Iglesia.

Es interesante comprobar los
criterios a los que se atuvo el gran
biblista en su obra de traductor. Los
revela él mismo cuando afirma que
respeta incluso el orden de las
palabras de las sagradas Escrituras,
pues en ellas, dice, "incluso el orden
de las palabras es un misterio" (Ep
57, 5), es decir, una revelacion.
Ademas, reafirma la necesidad de
recurrir a los textos originales: "Si
surgiera una discusion entre los
latinos sobre el Nuevo Testamento a
causa de las lecturas discordantes de
los manuscritos, debemos recurrir al
original, es decir, al texto griego, en
el que se escribi6 el Nuevo



Testamento. Lo mismo sucede con el
Antiguo Testamento, si hay
divergencia entre los textos griegos y
latinos, debemos recurrir al texto
original, el hebreo; de este modo,
todo lo que surge del manantial 1o
podemos encontrar en los
riachuelos" (Ep 106, 2).

San Jeronimo, ademas, comento
también muchos textos biblicos. Para
él los comentarios deben ofrecer
opiniones multiples, "de manera que
el lector sensato, después de leer las
diferentes explicaciones y de conocer
multiples pareceres —que se pueden
aceptar o rechazar— juzgue cudl es
el mas aceptable y, como un experto
agente de cambio, rechace la moneda
falsa" (Contra Rufinum 1, 16).

Confuto con energia y vigor a los
herejes que no aceptaban la
tradicion y la fe de la Iglesia.
Demostro también la importancia y
la validez de la literatura cristiana,



convertida en una auténtica cultura,
ya entonces digna de confrontarse
con la clasica: lo hizo con el tratado
De viris illustribus, una obra en la
que san Jeronimo presenta las
biografias de mas de un centenar de
autores cristianos.

Escribié también biografias de
monjes, ilustrando el ideal
monastico, junto a otros itinerarios
espirituales; ademas, tradujo varias
obras de autores griegos. Por ultimo,
en su importante Epistolario,obra
maestra de la literatura latina, san
Jerénimo destaca por sus
caracteristicas de hombre culto,
asceta y guia de las almas.

¢Qué podemos aprender nosotros de
san Jeronimo? Me parece que sobre
todo podemos aprender a amar la
palabra de Dios en la sagrada
Escritura. Dice san Jeronimo:
"Ignorar las Escrituras es ignorar a
Cristo". Por eso es importante que



todo cristiano viva en contacto y en
dialogo personal con la palabra de
Dios, que se nos entrega en la
sagrada Escritura. Este didlogo con
ella debe tener siempre dos
dimensiones: por una parte, debe ser
un dialogo realmente personal,
porque Dios habla con cada uno de
nosotros a través de la sagrada
Escritura y tiene un mensaje para
cada uno.

No debemos leer la sagrada Escritura
como una palabra del pasado, sino
como palabra de Dios que se dirige
también a nosotros, y tratar de
entender lo que nos quiere decir el
Sefior. Pero, para no caer en el
individualismo, debemos tener
presente que la palabra de Dios se
nos da precisamente para construir
comunion, para unirnos en la verdad
a lo largo de nuestro camino hacia
Dios. Por tanto, aun siendo siempre
una palabra personal, es también
una palabra que construye a la



comunidad, que construye a la
Iglesia.

Asi pues, debemos leerla en
comunion con la Iglesia viva. El lugar
privilegiado de la lectura y de la
escucha de la palabra de Dios es la
liturgia, en la que, celebrando la
Palabra y haciendo presente en el
sacramento el Cuerpo de Cristo,
actualizamos la Palabra en nuestra
vida y la hacemos presente entre
nosotros.

No debemos olvidar nunca que la
palabra de Dios trasciende los
tiempos. Las opiniones humanas
vienen y van. Lo que hoy es
modernisimo, mafiana sera
viejisimo. La palabra de Dios, por el
contrario, es palabra de vida eterna,
lleva en si la eternidad, lo que vale
para siempre. Por tanto, al llevar en
nosotros la palabra de Dios, llevamos
la vida eterna.



Concluyo con unas palabras que san
Jerénimo dirigi6 a san Paulino de
Nola. En ellas, el gran exegeta
expresa precisamente esta realidad,
es decir, que en la palabra de Dios
recibimos la eternidad, la vida
eterna. Dice san Jeronimo: "Tratemos
de aprender en la tierra las verdades
cuya consistencia permanecera
también en el cielo" (Ep 53, 10).

San Jeronimo. 2

Miércoles 14 de noviembre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Continuamos hoy la presentacion de
la figura de san Jeronimo. Como
dijimos el miércoles pasado, dedico
su vida al estudio de la Biblia, hasta
el punto de que mi predecesor el
Papa Benedicto XV lo reconocio como
"doctor eminente en la
interpretacion de las sagradas
Escrituras". San Jerénimo subrayaba



la alegria y la importancia de
familiarizarse con los textos biblicos:
"¢No te parece que, ya aqui, en la
tierra, estamos en el reino de los
cielos cuando vivimos entre estos
textos, cuando meditamos en ellos,
cuando no conocemos ni buscamos
nada mas?" (Ep. 53, 10).

En realidad, dialogar con Dios, con su
Palabra, es en cierto sentido
presencia del cielo, es decir,
presencia de Dios. Acercarse a los
textos biblicos, sobre todo al Nuevo
Testamento, es esencial para el
creyente, pues "ignorar la Escritura
es ignorar a Cristo". Es suya esta
famosa frase, citada por el concilio
Vaticano II en la constitucién Dei
Verbum (n. 25).

Verdaderamente "enamorado” de la
Palabra de Dios, se preguntaba:
"¢Como es posible vivir sin la ciencia
de las Escrituras, a través de las
cuales se aprende a conocer a Cristo



mismo, que es la vida de los
creyentes?" (Ep. 30, 7). Asi, la Biblia,
instrumento "con el que cada dia
Dios habla a los fieles" (Ep. 133, 13),
se convierte en estimulo y manantial
de la vida cristiana para todas las
situaciones y para todas las personas.

Leer la Escritura es conversar con
Dios: "Si oras —escribe a una joven
noble de Roma— hablas con el
Esposo; si lees, es él quien te

habla" (Ep. 22, 25). El estudio y la
meditacion de la Escritura hacen
sabio y sereno al hombre (cf. In Eph.,
prologo). Ciertamente, para penetrar
de una manera cada vez mas
profunda en la palabra de Dios hace
falta una aplicacion constante y
progresiva. Por eso, san Jeronimo
recomendaba al sacerdote
Nepociano: "Lee con mucha
frecuencia las divinas Escrituras;
mas aun, que el Libro santo no se
caiga nunca de tus manos. Aprende



en €l 1o que tienes que ensefar" (Ep.
52, 7).

Ala matrona romana Leta le daba
estos consejos para la educacion
cristiana de su hija: "Asegurate de
que estudie todos los dias algun
pasaje de la Escritura. (...) Que
acompafie la oracion con la lectura, y
la lectura con la oracion. (...) Que
ame los Libros divinos en vez de las
joyas y los vestidos de seda" (Ep. 107,
9.12). Con la meditacion y la ciencia
de las Escrituras se "mantiene el
equilibrio del alma" (Ad Eph.,
prologo). Solo un profundo espiritu
de oracion y la ayuda del Espiritu
Santo pueden introducirnos en la
comprension de la Biblia: "Al
interpretar la sagrada Escritura
siempre necesitamos la ayuda del
Espiritu Santo" (In Mich. 1, 1, 10, 15).

Asi pues, san Jeronimo, durante toda
su vida, se caracterizd por un amor
apasionado a las Escrituras, un amor



que siempre traté de suscitar en los
fieles. A una de sus hijas espirituales
le recomendaba: "Ama la sagrada
Escritura, y la sabiduria te amara;
amala tiernamente, y te custodiara;
honrala y recibiras sus caricias. Que
sea para ti como tus collares y tus
pendientes” (Ep. 130, 20). Y afiadia:
"Ama la ciencia de la Escritura, y no
amaras los vicios de la carne" (Ep.
125, 11).

Para san Jeronimo, un criterio
metodoldgico fundamental en la
interpretacion de las Escrituras era la
sintonia con el magisterio de la
Iglesia. Nunca podemos leer nosotros
solos la Escritura. Encontramos
demasiadas puertas cerradasy
caemos facilmente en el error. La
Biblia fue escrita por el pueblo de
Dios y para el pueblo de Dios, bajo la
inspiracion del Espiritu Santo. Solo
en esta comunion con el pueblo de
Dios podemos entrar realmente con
el "nosotros"” en el nucleo de la



verdad que Dios mismo nos quiere
comunicar. Para él una auténtica
interpretacion de la Biblia tenia que
estar siempre en armonia con la fe
de la Iglesia catodlica.

No se trata de una exigencia
impuesta a este Libro desde el
exterior; el Libro es precisamente la
voz del pueblo de Dios que peregrina
y sOlo en la fe de este pueblo
podemos estar, por asi decir, en el
tono adecuado para comprender la
sagrada Escritura. Por eso, san
Jerénimo exhortaba: "Permanece
firmemente adherido a la doctrina
de la tradicidn que te ha sido
ensefiada, para que puedas exhortar
segun la sana doctrina y refutar a
quienes la contradicen” (Ep. 52, 7). En
particular, dado que Jesucristo fundd
su Iglesia sobre Pedro, todo cristiano
—concluia— debe estar en comunion
"con la Catedra de san Pedro. Yo sé
que sobre esta piedra esta edificada
la Iglesia" (Ep. 15, 2). Por tanto,



abiertamente declaraba: "Yo estoy
con quien esté unido a la Catedra de
san Pedro" (Ep. 16).

San Jerdnimo, obviamente, no
descuida el aspecto ético. Mas aun,
con frecuencia reafirma el deber de
hacer que la vida concuerde con la
Palabra divina, y s6lo viviéndola
encontramos también la capacidad
de comprenderla. Esta coherencia es
indispensable para todo cristiano y
particularmente para el predicador,
a fin de que no lo pongan en aprieto
sus acciones, cuando contradicen el
contenido de sus palabras.

Asi exhorta al sacerdote Nepociano:
"Que tus acciones no desmientan tus
palabras, para que no suceda que,
cuando prediques en la Iglesia,
alguien en su interior comente: "spor
qué entonces tu no actuas asi?" jQué
curioso maestro el que, con el
estomago lleno, diserta sobre el
ayuno! Incluso un ladron puede



criticar la avaricia; pero en el
sacerdote de Cristo la mente y la
palabra deben ir de acuerdo” (Ep. 52,
7).

En otra carta, san Jeronimo reafirma:
"La persona que se siente condenada
por su propia conciencia, aunque
tenga una espléndida doctrina,
deberia avergonzarse" (Ep. 127, 4).
También con respecto a la
coherencia, observa: el Evangelio
debe traducirse en actitudes de
auténtica caridad, pues en todo ser
humano esta presente la Persona
misma de Cristo. Por ejemplo,
dirigiéndose al presbitero Paulino —
que después llego a ser obispo de
Nola y santo—, san Jeréonimo le da
este consejo: "El verdadero templo de
Cristo es el alma del fiel: adorna este
santuario, embellécelo, deposita en él
tus ofrendas y recibe a Cristo. ¢Qué
sentido tiene decorar las paredes con
piedras preciosas, si Cristo muere de



hambre en la persona de un
pobre?" (Ep. 58, 7).

San Jerdnimo concreta: es necesario
"vestir a Cristo en los pobres,
visitarlo en los que sufren, darle de
comer en los hambrientos, acogerlo
en los que no tienen una casa" (Ep.
130, 14). El amor a Cristo, alimentado
con el estudio y la meditacién, nos
permite superar todas las
dificultades: "Si amamos a Jesucristo
y buscamos siempre la union con él,
nos parecera facil incluso lo que es
dificil" (Ep. 22, 40).

San Jerdnimo, definido por Prdspero
de Aquitania, "modelo de conducta y
maestro del género

humano" (Carmen de ingratis, 57),
nos ha dejado también una
ensefianza rica y variada sobre el
ascetismo cristiano. Recuerda que un
compromiso valiente por la
perfeccion requiere vigilancia
constante, frecuentes



mortificaciones, aunque con
moderacion y prudencia, trabajo
intelectual o manual asiduo para
evitar el ocio (cf. Epp. 125, 11 y 130,
15), y sobre todo obediencia a Dios:
"No hay nada que agrade tanto a Dios
como la obediencia (...), que es la
mas excelsa de las virtudes" (Hom. de
oboedientia: CCL 78, 552).

En el camino ascético pueden entrar
también las peregrinaciones. En
particular, san Jeronimo impulso las
peregrinaciones a Tierra Santa,
donde los peregrinos eran acogidos y
alojados en edificios surgidos junto al
monasterio de Belén, gracias a la
generosidad de una mujer noble,
Paula, hija espiritual de san Jeronimo
(cf. Ep. 108, 14).

No hay que olvidar, por ultimo, la
contribucion ofrecida por san
Jerénimo a la pedagogia cristiana (cf.
Epp. 107 y 128). Se propone formar
"un alma que tiene que convertirse



en templo del Sefior" (Ep. 107, 4), una
"joya preciosisima" a los ojos de Dios
(Ep. 107, 13). Con profunda intuicion
aconseja preservarla del mal y de las
ocasiones de pecado, evitar las
amistades equivocas o que disipan
(cf.Ep. 107, 4 y 8-9; también Ep. 128,
3-4). Sobre todo exhorta a los padres
a crear un ambiente de serenidad y
alegria entre sus hijos, a estimularlos
en el estudio y en el trabajo, también
con la alabanza y la emulacion (cf.
Epp. 107,4y 128, 1), a animarlos a
superar las dificultades,
favoreciendo en ellos las buenas
costumbres y preservandolos de las
malas porque —dice, citando una
frase de Publilio Siro que habia
escuchado en la escuela— "a duras
penas lograras corregirte de las cosas
a las que te vas acostumbrando
tranquilamente” (Ep. 107, 8).

Los padres son los principales
educadores de sus hijos, sus
primeros maestros de vida. Con



mucha claridad, san Jeronimo,
dirigiéndose a la madre de una
muchacha y luego al padre, advierte,
como expresando una exigencia
fundamental de toda criatura
humana que se asoma a la
existencia: "Que encuentre en ti a su
maestra, y que en su inexperta nifiez
te mire a ti con admiracion. Que
nunca vea en ti ni en su padre
actitudes que la lleven al pecado por
imitacion. Recordad que (...) podéis
educarla mas con el ejemplo que con
la palabra" (Ep. 107, 9).

Entre las principales intuiciones de
san Jeronimo como pedagogo hay
que subrayar la importancia que
atribuye a una educacion sana e
integral desde la primera infancia, la
peculiar responsabilidad que
reconoce a los padres, la urgencia de
una seria formacion moral y
religiosa, y la exigencia del estudio
para lograr una formacion humana
mas completa.



Ademas, un aspecto bastante
descuidado en los tiempos antiguos,
pero que san Jeronimo considera
vital, es la promocion de la mujer, a
la que reconoce el derecho a una
formacion completa: humana,
académica, religiosa y profesional.

Y precisamente hoy vemos como la
educacion de la personalidad en su
integridad, la educacion en la
responsabilidad ante Dios y ante los
hombres, es la auténtica condicién
de todo progreso, de toda paz, de
toda reconciliacion y de toda
exclusion de la violencia. Educacion
ante Dios y ante los hombres: es la
sagrada Escritura la que nos ofrece la
guia de la educacion y, por tanto, del
auténtico humanismo.

No podemos concluir estas rapidas
observaciones sobre este gran Padre
de la Iglesia sin mencionar la eficaz
contribucion que dio a la
salvaguarda de los elementos



positivos y validos de las antiguas
culturas judia, griega y romana en la
naciente civilizacion cristiana. San
Jerénimo reconocio y asimild los
valores artisticos, la riqueza de los
sentimientos y la armonia de las
imagenes presentes en los clasicos,
que educan el corazon y la fantasia
despertando sentimientos nobles.

Sobre todo, puso en el centro de su
vida y de su actividad la palabra de
Dios, que indica al hombre las sendas
de la vida, y le revela los secretos de
la santidad. Por todo esto no
podemos menos de sentirnos
profundamente agradecidos a san
Jerénimo, precisamente en nuestro
tiempo.

Afraates, el sabio persa

Miércoles 21 de noviembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:



En nuestro recorrido por el mundo
de los Padres de la Iglesia, hoy quiero
guiaros hacia una parte poco
conocida de este universo de la fe, es
decir, a los territorios en los que
florecieron las Iglesias de lengua
semitica, sobre las que todavia no
habia influido el pensamiento griego.
Esas Iglesias se desarrollaron a lo
largo del siglo IV en Oriente Proximo,
desde Tierra Santa hasta el Libano y
Mesopotamia.

Durante ese siglo, que fue un periodo
de formacion a nivel eclesial y
literario, en dichas comunidades se
manifesto el fendmeno ascético-
monastico con caracteristicas
autoctonas, que no experimentaron
la influencia del monaquismo
egipcio. Por tanto, las comunidades
siriacas del siglo IV representan al
mundo semitico, del que salid la
Biblia misma, y son expresion de un
cristianismo cuya formulacion
teoldgica aun no habia entrado en



contacto con corrientes culturales
diversas, sino que vivia de formas de
pensamiento propias. Son Iglesias en
las que el ascetismo bajo varias
formas eremiticas (eremitas en el
desierto, en las cuevas, recluidos y
estilitas) y el monaquismo bajo
formas de vida comunitaria
desemperfian un papel de vital
importancia en el desarrollo del
pensamiento teologico y espiritual.

Quiero presentar este mundo a
través de la gran figura de Afraates,
conocido también con el
sobrenombre de "sabio", uno de los
personajes mas importantes y, al
mismo tiempo, mas enigmaticos del
cristianismo siriaco del siglo IV.

Originario de la region de Ninive-
Mosul, hoy en Irak, vivié en la
primera mitad del siglo IV. Tenemos
pocas noticias sobre su vida; en
cualquier caso, mantuvo relaciones
estrechas con los ambientes ascético-



monadsticos de la Iglesia siriaca,
acerca de la cual nos transmitié
algunas noticias en su obray a la
cual dedico parte de su reflexion.
Segun algunas fuentes, dirigio
incluso un monasterio y, por ultimo,
fue consagrado obispo. Escribid
veintitrés discursos conocidos con el
nombre de Exposiciones o
Demostraciones, en los que trato
diversos temas de vida cristiana,
como la fe, el amor, el ayuno, la
humildad, la oracion, la misma vida
ascética, y también la relacion entre
judaismo y cristianismo, entre
Antiguo y Nuevo Testamento.
Escribio con un estilo sencillo, con
frases breves y con paralelismos a
veces contrastantes; sin embargo,
logré hacer una reflexion coherente,
con un desarrollo bien articulado de
los diversos temas que trato.

Afraates era originario de una
comunidad eclesial que se
encontraba en la frontera entre el



judaismo y el cristianismo. Era una
comunidad muy unida a la Iglesia
madre de Jerusalén, y sus obispos
eran elegidos tradicionalmente de
entre los asi llamados "familiares" de
Santiago, el "hermano del Sefior" (cf.
Mc 6,3), es decir, eran personas
unidas con vinculos de sangre y de fe
a la Iglesia jerosolimitana.

La lengua de Afraates era el siriaco;
por tanto, una lengua semitica como
el hebreo del Antiguo Testamento y
el arameo, hablado por Jesus mismo.
La comunidad eclesial en la que vivio
Afraates era una comunidad que
trataba de permanecer fiel a la
tradicion judeocristiana, de la que se
sentia hija. Por eso, mantenia una
relacion estrecha con el mundo judio
y con sus libros sagrados. Afraates,
significativamente, se definia a si
mismo "discipulo de la sagrada
Escritura” del Antiguo y del Nuevo
Testamento (Exposicion 22, 26), que
consideraba su unica fuente de



inspiracion, recurriendo a ella tan a
menudo que la convierte en el centro
de su reflexion.

Los temas que Afraates desarrolla en
sus Exposiciones son muy variados.
Fiel a la tradicion siriaca, presenta a
menudo la salvacidn realizada por
Cristo como una curacion y, por
consiguiente, presenta a Cristo
mismo como médico. En cambio,
considera el pecado como una
herida, que sélo la penitencia puede
sanar: "Un hombre que ha sido
herido en la batalla —decia Afraates
—no se avergienza de ponerse en
manos de un médico sabio (...); del
mismo modo, quien ha sido herido
por Satanas no debe avergonzarse de
reconocer su culpa y alejarse de ella,
pidiendo la medicina de la
penitencia" (Exposicion 7, 3).

Otro aspecto importante en la obra
de Afraates es su enseflanza sobre la
oracion y, en especial, sobre Cristo



como maestro de oracion. El
cristiano ora siguiendo la ensefianza
de Jesus y su ejemplo orante: "Asi,
nuestro Salvador ha ensefiado a orar,
diciendo: "Ora en lo secreto a Aquel
que esta en lo secreto, pero ve todo";
y también: "Entra en tu aposento y
ora a tu Padre, que estd alli, en lo
secreto; y tu Padre, que ve en lo
secreto, te recompensara. Entra en tu
aposento y ora a tu Padre, que esta
en lo secreto, y tu Padre, que ve en lo
secreto, te recompensara"” (Mt 6, 6)
(...). Lo que quiere mostrar nuestro
Salvador es que Dios conoce los
deseos y los pensamientos del
corazon" (Exposicion 4, 10).

Para Afraates, la vida cristiana se
centra en la imitacion de Cristo, en
tomar su yugo y seguirlo por el
camino del Evangelio. Una de las
virtudes mas convenientes para el
discipulo de Cristo es la humildad.
No es un aspecto secundario en la
vida espiritual del cristiano: la



naturaleza del hombre es humilde, y
es Dios quien la eleva a su misma
gloria. La humildad —observa
Afraates— no es un valor negativo:
"Aunque la raiz del hombre esta
plantada en la tierra, sus frutos
suben hasta el Sefior de la
grandeza" (Exposicion 9, 14). Si es
humilde, el cristiano, incluso en la
realidad terrena en la que vive,
puede entrar en relacion con el
Sefior: "El humilde es humilde, pero
su corazon se eleva a alturas
excelsas. Los o0jos de su rostro
observan la tierra; y los ojos de su
mente, la altura excelsa" (Exposicion
9,2).

La vision que tiene Afraates del
hombre y de su realidad corporal es
muy positiva: el cuerpo humano,
siguiendo el ejemplo de Cristo
humilde, esta llamado a la belleza, a
la alegria y a la luz: "Dios se acerca al
hombre que ama, y es justo amar la
humildad y permanecer en la



condicion de humildad. Los humildes
son sencillos, pacientes, amados,
integros, rectos, expertos en el bien,
prudentes, serenos, sabios,
tranquilos, pacificos,
misericordiosos, dispuestos a
convertirse, benévolos, profundos,
ponderados, agradables y

deseables" (Exposicion 9, 14).

En Afraates la vida cristiana se
presenta a menudo con una clara
dimension ascética y espiritual: la fe
es su base, su fundamento, pues
transforma al hombre en un templo
donde habita Cristo mismo. Asi pues,
la fe hace posible una caridad
sincera, que se manifiesta en el amor
a Dios y al projimo.

Otro aspecto importante en Afraates
es el ayuno, que interpretaba en
sentido amplio. Hablaba del ayuno
del alimento como una practica
necesaria para ser caritativo y
virgen, del ayuno constituido por la



continencia con vistas a la santidad,
del ayuno de las palabras vanas o
detestables, del ayuno de la cdlera,
del ayuno de la propiedad de los
bienes con vistas al ministerio, y del
ayuno del suefio para dedicarse a la
oracion.

Queridos hermanos y hermanas,
para concluir, volvamos una vez mas
a la ensefianza de Afraates sobre la
oracion. Segun este antiguo "sabio",
la oracion se realiza cuando Cristo
habita en el corazon del cristiano, y
lo invita a un compromiso coherente
de caridad con el projimo. En efecto,
escribe: "Consuela a los afligidos;
visita a los enfermos; sé solicito con
los pobres: esta es la oracion. La
oracion es buena, y sus obras son
hermosas. La oracion es aceptada
cuando consuela al projimo. La
oracion es escuchada cuando en ella
se encuentra también el perdon de
las ofensas. La oracion es fuerte



cuando esta llena de la fuerza de
Dios" (Exposicion 4, 14-16).

Con estas palabras, Afraates nos
invita a una oracion que se convierte
en vida cristiana, en vida realizada,
en vida impregnada de fe, de
apertura a Dios y, asi, de amor al
projimo.

San Efrén el sirio

Miércoles 28 de noviembre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

Segun una opinion comun hoy, el
cristianismo seria una religion
europea, que habria exportado la
cultura de este continente a otros
paises. Pero la realidad es mucho
mas compleja, pues la raiz de la
religion cristiana se encuentra en el
Antiguo Testamento y, por tanto, en
Jerusalén y en el mundo semitico. El
cristianismo se alimenta siempre de
esta raiz del Antiguo Testamento. Su



expansion en los primeros siglos se
produjo tanto hacia occidente —
hacia el mundo greco-latino, donde
después inspiro la cultura europea—
como hacia oriente, hasta Persiay
hasta la India, contribuyendo asi a
suscitar una cultura especifica, en
lenguas semiticas, con una identidad
propia.

Para mostrar esta diversidad cultural
de la unica fe cristiana de los inicios,
en la catequesis del miércoles pasado
hablé de un representante de este
otro cristianismo, Afraates el sabio
persa, casi desconocido para
nosotros. En esta misma linea
quisiera hablar hoy de san Efrén el
sirio, nacido en Nisibi en torno al afio
306 en el seno de una familia
cristiana.

Fue el representante mas importante
del cristianismo de lengua siriaca y
logré conciliar de modo unico la
vocacion de tedlogo con la de poeta.



Se formad y creci6 junto a Santiago,
obispo de Nisibi (303-338), y
juntamente con él fundo la escuela
teoldgica de su ciudad. Ordenado
diacono, vivié intensamente la vida
de la comunidad local cristiana hasta
el afio 363, cuando Nisibi cayo en
manos de los persas. Entonces san
Efrén emigro a Edesa, donde
prosiguio su actividad de predicador.
Murio en esta ciudad en el afio 373,
al quedar contagiado mientras
atendia a los enfermos de peste.

No se sabe a ciencia cierta si era
monje, pero en todo caso es seguro
que fue didacono durante toda su
vida, abrazando la virginidad y la
pobreza. Asi, en la especificidad de
su expresion cultural se puede
apreciar la identidad cristiana
comun y fundamental: la fe, la
esperanza —una esperanza que
permite vivir pobre y casto en este
mundo, poniendo toda expectativa
en el Sefior— y por ultimo la caridad,



hasta la entrega de si mismo para
atender a los enfermos de peste.

San Efrén nos ha dejando una gran
herencia teoldgica: su notable
produccion puede reagruparse en
cuatro categorias: obras escritas en
prosa ordinaria (sus obras polémicas
o bien los comentarios biblicos);
obras en prosa poética; homilias en
verso; y, por ultimo, los himnos, sin
duda la obra mas amplia de san
Efrén. Es un autor rico e interesante
en muchos aspectos, pero sobre todo
desde el punto de vista teoldgico.

Lo especifico de su trabajo consiste
en que unio teologia y poesia. Al
acercarnos a su doctrina, desde el
inicio debemos poner de relieve que
hace teologia de forma poética. La
poesia le permite profundizar en la
reflexion teoldgica a través de
paradojas e imagenes. Al mismo
tiempo, su teologia se convierte en
liturgia, en musica: de hecho, era un



gran compositor, un musico.
Teologia, reflexion sobre la fe, poesia,
canto y alabanza a Dios estan unidos;
y precisamente por este caracter
liturgico aparece con nitidez en la
teologia de san Efrén la verdad
divina. En su busqueda de Dios, al
hacer teologia, sigue el camino de la
paradoja y del simbolo. Privilegia
sobre todo las imagenes
contrapuestas, pues le sirven para
subrayar el misterio de Dios.

Ahora no puedo referir muchas cosas
de él, en parte porque la poesia es
dificil de traducir; pero, para dar al
menos una idea de su teologia
poética, quisiera citar partes de dos
himnos. Ante todo, también con
vistas al Adviento, ya proximo, 0s
propongo unas espléndidas imagenes
tomadas de los himnos "Sobre el
nacimiento de Cristo". Ante la Virgen,
con gran inspiracion, san Efrén
manifiesta su admiracion:



«El Sefior vino a ella

para hacerse siervo.

El Verbo vino a ella

para callar en su seno.

El rayo vino a ella

para no hacer ruido.

El pastor vino a ella,

y nacio el Cordero,

que llora dulcemente.

El seno de Maria

ha trastocado los papeles:

El que creo todas las cosas
las posee, pero en la pobreza.
El Altisimo vino a ella (Maria),

pero entré humildemente.



El esplendor vino a ella,

pero con vestido de humildad.

El que lo da todo

experimento el hambre.

El que da de beber a todos

sufrio la sed.

El que todo lo reviste (de belleza)
salio desnudo de ella»

(Himno De Nativitate 11, 6-8).

Para expresar el misterio de Cristo,
san Efrén utiliza una gran variedad
de temas, de expresiones, de
imagenes. En uno de sus himnos, de
forma eficaz, relaciona a Adan (en el
paraiso) con Cristo (en la Eucaristia).

«Con la espada del querubin

se cerroé el camino



del arbol de la vida.

Pero para los pueblos,

el Sefior de este arbol

se ha entregado

él mismo como alimento,
como oblacion (eucaristica).
Los arboles del Edén
fueron dados

al primer Adan

para su alimento.

Por nosotros el jardinero
del Jardin, en persona,
se hizo alimento

para nuestras almas.

De hecho, todos salimos



del Paraiso junto con Adan,
que lo dejo a sus espaldas.
Ahora que abajo (en la cruz)

ha sido retirada la espada,

por la lanza podemos regresar»
(Himno 49, 9-11).

Para hablar de la Eucaristia, san
Efrén utiliza dos imagenes: las brasas
0 el carbon ardiente, y la perla. El
tema de las brasas esta tomado del
profeta Isaias (cf. Is 6,6). Es la imagen
del serafin, que toma las brasas con
las tenazas y roza simplemente los
labios del profeta para purificarlos;
el cristiano, por el contrario, toca y
consume las Brasas, es decir, a Cristo
mismo:

«En tu pan se esconde el Espiritu,

que no puede ser consumido;



en tu vino esta el fuego,
que no se puede beber.

El Espiritu en tu pan,

el fuego en tu vino:

he aqui la maravilla

que acogen nuestros labios.
El serafin no podia

acercar sus dedos a las brasas,
que solo pudieron rozar
los labios de Isaias;

ni los dedos las tocaron,

ni los labios las ingirieron;
pero a nosotros

el Sefior nos ha concedido

ambas cosas.



El fuego descendio

con ira para destruir a los pecadores,
pero el fuego de la gracia desciende
sobre el pan y en él permanece.

En vez del fuego

que destruy6 al hombre,

hemos comido el fuego en el pan

y hemos sido salvados»

(Himno De Fide 10, 8-10).

He aqui un ultimo ejemplo de los
himnos de san Efrén, donde habla de
la perla como simbolo de la riqueza y
de la belleza de la fe:

«La puse (la perla),
hermanos mios,

en la palma de mi mano



a fin de contemplarla.

La observé por todos los lados:
tenia el mismo aspecto

por todas partes.

Asi es la busqueda

del Hijo, inescrutable,

pues toda ella es luz.

En su limpidez vi al Limpido,
al que no se opaca;

en su pureza,

viun gran simbolo:

el cuerpo de nuestro Sefior,
inmaculado.

En su indivisibilidad vi la Verdad,

que es indivisible»



(Himno Sobre la Perla 1, 2-3).

La figura de san Efrén sigue siendo
plenamente actual para la vida de las
diversas Iglesias cristianas. Lo
descubrimos en primer lugar como
tedlogo, que, a partir de la sagrada
Escritura, reflexiona poéticamente
en el misterio de la redencion del
hombre realizada por Cristo, Verbo
de Dios encarnado. Hace una
reflexion teologica expresada con
imagenes y simbolos tomados de la
naturaleza, de la vida cotidiana y de
la Biblia. San Efrén confiere a la
poesia y a los himnos para la Liturgia
un caracter didactico y catequético;
se trata de himnos teologicos y, al
mismo tiempo, aptos para ser
recitados o para el canto liturgico.
San Efrén se sirve de estos himnos
para difundir la doctrina de la Iglesia
con ocasion de las fiestas litargicas.
Con el paso del tiempo se han
convertido en un instrumento



catequético sumamente eficaz para
la comunidad cristiana.

Es importante la reflexion de san
Efrén sobre el tema de Dios creador:
en la creacion no hay nada aislado, y
el mundo, al igual que la sagrada
Escritura, es una Biblia de Dios. Al
utilizar de modo erréneo su libertad,
el hombre trastoca el orden del
cosmos. Para san Efrén es
importante el papel de la mujer.
Siempre habla de ella con
sensibilidad y respeto: la habitacion
de Jesus en el seno de Maria elevd al
maximo la dignidad de la mujer.
Para san Efrén, como no hay
Redencidn sin Jesus, tampoco hay
Encarnacion sin Maria. Las
dimensiones divina y humana del
misterio de nuestra redencion se
encuentran en los escritos de san
Efrén; de manera poética y con
imagenes tomadas
fundamentalmente de las Escrituras,
anticipa el fondo teoldgico y en cierto



sentido el mismo lenguaje de las
grandes definiciones cristoldgicas de
los Concilios del siglo V.

San Efrén, honrado por la tradicion
cristiana con el titulo de "citara del
Espiritu Santo", fue didcono de su
Iglesia durante toda la vida. Fue una
opcion decisiva y emblematica: fue
didcono, es decir, servidor, tanto en
el ministerio liturgico, como, de
modo mas radical, en el amor a
Cristo, cantado por €l de manera
inigualable, y, por ultimo, en la
caridad con los hermanos, a quienes
introdujo con maestria excepcional
en el conocimiento de la Revelacién
divina.

San Cromacio de Aquileya
Miércoles 5 de diciembre de 2007

Queridos hermanos y hermanas:

En las ultimas dos catequesis hicimos
una excursion por las Iglesias de



Oriente de lengua semitica,
meditando sobre Afraates el persay
san Efrén el sirio; hoy volvemos al
mundo latino, al norte del Imperio
romano, con san Cromacio de
Aquileya. Este obispo desempefio su
ministerio en la antigua Iglesia de
Aquileya, ferviente centro de vida
cristiana situado en la décima region
del Imperio romano, Venetia et
Histria.

En el ano 388, cuando san Cromacio
subio a la catedra episcopal de la
ciudad, la comunidad cristiana local
tenia ya una gloriosa historia de
fidelidad al Evangelio. Entre
mediados del siglo III y los primeros
afios del IV, las persecuciones de
Decio, Valeriano y Diocleciano
habian cosechado gran numero de
martires. Ademas, la Iglesia de
Aquileya habia tenido que afrontar,
al igual que las demas Iglesias de la
época, la amenaza de la herejia
arriana. El mismo san Atanasio,



heraldo de la ortodoxia de Nicea, a
quien los arrianos expulsaron al
destierro, encontro refugio durante
algun tiempo en Aquileya. Bajo la
guia de sus obispos, la comunidad
cristiana resistid a las insidias de la
herejia y reforzo su adhesion a la fe
catolica.

En septiembre del afio 381 Aquileya
fue sede de un sinodo, en el que se
reunieron unos 35 obispos de las
costas de Africa, del valle del R6dano
y de toda la décima region. El sinodo
pretendia acabar con los ultimos
residuos de arrianismo en Occidente.
En el concilio participd también el
presbitero Cromacio, como perito del
obispo de Aquileya, Valeriano
(370/1-387/8). Los afios en torno al
sinodo del afio 381 representan la
"edad de oro" de la comunidad de
Aquileya. San Jeronimo, que habia
nacido en Dalmacia, y Rufino de
Concordia hablan con nostalgia de su
permanencia en Aquileya (370-373),



en aquella especie de cenaculo
teoldgico que san Jeronimo no duda
en definir tamquam chorus
beatorum, "como un coro de
bienaventurados" (Cronica: PL XXVII,
697-698). En ese cenaculo, que en
ciertos aspectos recuerda las
experiencias comunitarias guiadas
por san Eusebio de Vercelli y san
Agustin, se formaron las
personalidades mas notables de las
Iglesias del alto Adriatico.

Pero san Cromacio, ya en su familia,
habia aprendido a conocer y a amar
a Cristo. Nos habla de ello, con
palabras llenas de admiracion, el
mismo san Jerénimo, que compara a
la madre de san Cromacio con la
profetisa Ana, a sus dos hermanas
con las virgenes prudentes de la
parabola evangélica, y a san
Cromacio mismo y a su hermano
Eusebio con el joven Samuel (cf. Ep
VII:PL XXII, 341). San Jerénimo
escribe también: "El beato Cromacio



y el santo Eusebio eran hermanos
tanto por el vinculo de sangre como
por la identidad de los ideales" (Ep
VIII: PL XXII, 342).

San Cromacio naci6 en Aquileya
hacia el afio 345. Fue ordenado
didcono y después presbitero; por
ultimo, fue elegido pastor de aquella
Iglesia (afio 388). Tras recibir la
consagracion episcopal de manos del
obispo san Ambrosio, se dedico con
valentia y energia a una ingente
tarea por la extension del territorio
encomendado a su solicitud pastoral.
En efecto, la jurisdiccion eclesiastica
de Aquileya se extendia desde los
territorios actuales de Suiza, Baviera,
Austria y Eslovenia, hasta Hungria.

Un episodio de la vida de san Juan
Crisostomo nos permite hacernos
una idea de cuan conocido y
estimado era san Cromacio en la
Iglesia de su tiempo. Cuando el
obispo de Constantinopla fue



desterrado de su sede, escribio tres
cartas a quienes consideraba los
obispos mas importantes de
Occidente, para obtener su apoyo
ante los emperadores: una carta la
escribiod al Obispo de Roma; la
segunda, al Obispo de Milan; y la
tercera, al obispo de Aquileya, es
decir, a san Cromacio (Ep CLV: PG
LIL, 702). También para él eran
tiempos dificiles a causa de la
precaria situacion politica. Con toda
probabilidad san Cromacio murio en
el exilio, en Grado, mientras trataba
de escapar de los saqueos de los
barbaros, en el mismo afo 407 en el
que también fallecio san Juan
Crisostomo.

Por prestigio e importancia, Aquileya
era la cuarta ciudad de la peninsula
italiana, y la novena del Imperio
romano; también por este motivo
llamaba la atencion de los godos y de
los hunos. Ademas de causar graves
lutos y destruccion, las invasiones de



estos pueblos pusieron en peligro la
transmision de las obras de los
Padres conservadas en la biblioteca
episcopal, rica en codices. También
los escritos de san Cromacio se
dispersaron y con frecuencia fueron
atribuidos a otros autores: a san Juan
Crisostomo (en parte, a causa de que
los dos nombres comenzaban igual:
"Chromatius" y "Chrysostomus"); o a
san Ambrosio y a san Agustin; e
incluso a san Jerénimo, a quien san
Cromacio habia ayudado mucho en
la revision del texto y en la
traduccion latina de la Biblia. El
redescubrimiento de gran parte de la
obra de san Cromacio se debe a
afortunadas vicisitudes, que sélo en
los afios recientes han permitido
reconstruir un corpus de escritos
bastante consistente: mas de
cuarenta sermones, de los cuales una
decena en fragmentos, ademas de
unos sesenta tratados de comentario
al Evangelio de san Mateo.



San Cromacio fue un sabio maestroy
celoso pastor. Su primer y principal
compromiso fue el de ponerse a la
escucha de la Palabra para poder
convertirse en su heraldo: en su
ensefianza siempre toma como punto
de partida la palabra de Dios y a ella
regresa siempre. Entre sus temas
preferidos se encuentran, ante todo,
el misterio de la Trinidad, que
contempla en su revelacion a través
de la historia de la salvacion; luego,
el delEspiritu Santo: san Cromacio
recuerda constantemente a los fieles
la presencia y la accion de la tercera
Persona de la santisima Trinidad en
la vida de la Iglesia. Pero el santo
obispo afronta con particular
insistencia el misterio de Cristo. E1
Verbo encarnado es verdadero Dios y
verdadero hombre: ha asumido
integralmente la humanidad para
entregarle como don su propia
divinidad. Estas verdades, repetidas
con insistencia, en parte en clave
antiarriana, llevarian, unos



cincuenta afos después, a la
definicion del concilio de Calcedonia.

Al subrayar intensamente la
naturaleza humana de Cristo, san
Cromacio se siente impulsado a
hablar de la Virgen Maria. Su
doctrina marioldgica es tersa y
precisa. Le debemos algunas
descripciones sugerentes de la
Virgen santisima: Maria es la "virgen
evangeélica capaz de acoger a Dios";
es la "oveja inmaculada e inviolada"
que engendro al "cordero cubierto de
purpura” (cf. Sermo XXIII, 3: Scrittori
dell’'area santambrosiana 3/1, p. 134).

El Obispo de Aquileya pone a
menudo a la Virgen en relacion con
la Iglesia: ambas son "virgenes" y
"madres". La eclesiologia de san
Cromacio se desarrolla sobre todo en
el comentario a san Mateo. He aqui
algunos de sus conceptos mas
frecuentes: la Iglesia es unica, nacio
de la sangre de Cristo; es un vestido



precioso tejido por el Espiritu Santo;
la Iglesia esta donde se anuncia que
Cristo nacio de la Virgen, donde
florece la fraternidad y la concordia.
Una imagen que gustaba
particularmente a san Cromacio es la
de la barca en el mar durante la
tempestad —y, como hemos visto,
vivio en una época de tempestades—:
"No cabe duda", afirma el santo
obispo, "que esta barca representa a
la Iglesia" (cf. Tract. XLII, 5: Scrittori
dell'area santambrosiana 3/2, p. 260).

Como celoso pastor, san Cromacio
sabe hablar a su gente con un
lenguaje fresco, colorido e incisivo.
Aunque conoce perfectamente el
estilo latino clasico, prefiere recurrir
al lenguaje popular, rico en imagenes
facilmente comprensibles. Asi, por
ejemplo, tomando pie del mar,
compara la pesca natural de peces
que, sacados a la orilla, mueren, con
la predicacion evangélica, gracias a
la cual los hombres son salvados de



las aguas enfangadas de la muerte, e
introducidos en la verdadera vida
(cf. Tract. XVI, 3: Scrittori dell'area
santambrosiana 3/2, p. 106). Desde la
perspectiva del buen pastor, en un
periodo borrascoso como el suyo,
azotado por los saqueos de los
barbaros, sabe ponerse siempre al
lado de los fieles para confortarlos y
para infundirles confianza en Dios,
que nunca abandona a sus hijos.

Por ultimo, como conclusién de estas
reflexiones, recogemos una
exhortacion de san Cromacio que
sigue siendo valida hoy:
«Invoquemos al Sefior con todo el
corazon y con toda la fe —
recomienda el Obispo de Aquileya en
un Sermon—; pidamosle que nos
libre de toda incursion de los
enemigos, de todo temor de los
adversarios. Que no tenga en cuenta
nuestros meéritos, sino su
misericordia, €l que en el pasado se
dignod librar también a los hijos de



Israel no por sus méritos, sino por su
misericordia. Que nos proteja con su
acostumbrado amor misericordioso,
y que realice en nosotros lo que dijo
el santo Moisés a los hijos de Israel:
"El Sefior combatira en vuestra
defensa y vosotros estaréis en
silencio". Es él quien combate y es €l
quien obtiene la victoria. (...) Y para
que se digne hacerlo, debemos orar
lo més posible. F1 mismo dice por
labios del profeta: "Invécame en el
dia de la tribulacion; yo te libraré y
tu me glorificaras"» (Sermo XVI, 4:
Scrittori dell'area santambrosiana
3/1, pp. 100-102).

Asi, precisamente al inicio del tiempo
de Adviento, san Cromacio nos
recuerda que el Adviento es tiempo
de oracion, en el que es necesario
entrar en contacto con Dios. Dios nos
conoce, me conoce, conoce a cada
uno, me ama, no me abandona.
Sigamos adelante con esta confianza
en el tiempo liturgico recién iniciado.



San Paulino de Nola

Miércoles 12 de diciembre de 2007
Queridos hermanos y hermanas:

El Padre de la Iglesia en el que
centramos nuestra atencion hoy es
san Paulino de Nola. Contemporaneo
de san Agustin, con quien estuvo
unido por una profunda amistad, san
Paulino ejercio su ministerio en
Campania, en Nola, donde fue monje
y luego presbhitero y obispo. Ahora
bien, era originario de Aquitania, en
el sur de Francia, y precisamente de
Burdeos, donde nacio en el seno de
una familia de la alta sociedad. Alli
recibio una fina educacion literaria,
teniendo por maestro al poeta
Ausonio. Se alejo de su tierra en una
primera ocasion para seguir su
precoz carrera politica: siendo joven,
llego a ser gobernador de Campania.
En este cargo publico destaco por su
sabiduria y mansedumbre. Fue



durante este periodo cuando la
gracia hizo germinar en su corazon
la semilla de la conversion. Lo que lo
impulso a ello fue la fe sencilla e
intensa con la que el pueblo
veneraba la tumba de un santo, el
martir Félix, en el santuario de la
actual Cimitile. Como responsable de
la administracion publica, san
Paulino se intereso por este
santuario e hizo construir un
hospicio para los pobres y una
carretera para hacer mas facil el
acceso de los numerosos peregrinos.

Mientras se dedicaba a construir la
ciudad terrena, descubria el camino
hacia la ciudad celestial. El
encuentro con Cristo fue el punto de
llegada después de un camino arduo,
lleno de pruebas. Algunas
circunstancias dolorosas,
comenzando por la pérdida del favor
de la autoridad politica, le hicieron
experimentar la caducidad de las
cosas. Tras llegar a la fe, escribio: "El



hombre sin Cristo es polvo y
sombra" (Poesia X, 289). Tratando de
iluminar el sentido de la existencia,
se traslad6 a Milan para aprender de
san Ambrosio. Después completo la
formacion cristiana en su tierra
natal, donde recibio el bautismo de
manos del obispo Delfino, de
Burdeos. En su camino de fe se situa
también el matrimonio. Se cas6 con
Teresa, una mujer noble de
Barcelona, con la que tuvo un hijjo.
Hubiera seguido siendo un buen
laico cristiano, si la muerte del nifio a
los pocos dias no lo hubiera sacudido
interiormente, mostrandole que Dios
tenia otro plan para su vida. Se sintio
llamado a entregarse a Cristo en una
rigurosa vida ascética.

Totalmente de acuerdo con su esposa
Teresa, vendio sus bienes para
ayudar a los pobres; ambos dejaron
Aquitania y se fueron a vivir a Nola,
junto a la basilica del protector san
Félix, en casta fraternidad, segun una



forma de vida a la que se unieron
también otros. El ritmo comunitario
era tipicamente monastico, pero san
Paulino, que habia sido ordenado
presbitero en Barcelona, ejercia
también el ministerio sacerdotal en
favor de los peregrinos. Esto le
granjeo la simpatia y la confianza de
la comunidad cristiana que, al morir
el obispo, hacia el afio 409, lo eligio a
él como sucesor en la catedra de
Nola.

Su actividad pastoral se intensifico,
caracterizandose por una solicitud
especial en favor de los pobres. Dejo
la imagen de un auténtico pastor de
la caridad, como lo describio san
Gregorio Magno en el capitulo III de
sus Didlogos, en el que presenta a san
Paulino en el heroico gesto de
ofrecerse como prisionero en lugar
del hijo de una viuda. Desde el punto
de vista historico, se discute la
veracidad del episodio, pero queda la
figura de un obispo de gran corazodn,



que supo estar junto a su pueblo en
las tristes contingencias de las
invasiones barbaras.

La conversion de san Paulino
impresiono a sus contemporaneos.
Su maestro Ausonio, poeta pagano, se
sinti¢ "traicionado", y le dirigio
palabras duras, reprochandole el
"desprecio”, considerado irrazonable,
de los bienes materiales, y la
renuncia a su vocacion literaria. San
Paulino replico que su generosidad
con los pobres no significaba
desprecio de los bienes terrenales,
sino una valorizacion para el fin mas
elevado: la caridad.

Por lo que se refiere a sus vocacion
literaria, san Paulino no habia
renunciado a su talento poético, que
seguiria cultivando, sino a las
formulas poéticas inspiradas en la
mitologia y en los ideales paganos.
Una nueva estética regia ya su
sensibilidad: era la belleza del Dios



encarnado, crucificado y resucitado,
de quien ahora se habia convertido
en trovador. En realidad, no habia
renunciado a la poesia, sino que
ahora buscaba su inspiracion en el
Evangelio, como dice en este verso:
"Para mi el unico arte es la fe; y
Cristo, mi poesia" ("At nobis ars una
fides, et musica Christus": Poesia XX,
32).

Sus poesias son cantos de fe y de
amor, en los que la historia diaria de
los pequefios y grandes
acontecimientos se ve como historia
de salvacion, como historia de Dios
con nosotros. Muchas de estas
composiciones, las asi llamadas
"Poesias de Navidad", estan
relacionadas con la fiesta anual del
martir san Félix, a quien habia
escogido como patrono celestial.
Recordando a san Félix, queria
glorificar a Cristo mismo, convencido
de que la intercesion del santo le
habia alcanzado la gracia de la



conversion: "Por tu luz, con gozo, he
amado a Cristo" (Poesia XXI, 373).
Expreso este mismo concepto
ampliando el espacio del santuario
con una nueva basilica, que mando
decorar de manera que las pinturas,
ilustradas con oportunas
explicaciones, se convirtieran para
los peregrinos en una catequesis
visual. En una poesia, dedicada a
otro gran catequista, san Niceto de
Remesiana, mientras lo acompafiaba
en una visita a sus basilicas,
explicaba asi su proyecto: "Ahora
quiero que contemples la larga serie
de pinturas de las paredes de los
porticos... Nos ha parecido util
representar con la pintura temas
sagrados en toda la casa de san Félix,
con la esperanza de que, al ver estas
imagenes, la figura dibujada suscite
el interés de las mentes asombradas
de los campesinos" (Poesia XXVII, vv.
511.580-583). Todavia hoy se pueden
admirar los vestigios de esas obras,
que convierten al santo de Nola en



una de las figuras de referencia de la
arqueologia cristiana.

En el cenobio de Cimitile la vida
transcurria en pobreza y en oracion,
totalmente sumergida en la lectio
divina. La Escritura leida, meditada y
asimilada, era la luz a través de la
cual el santo de Nola escrutaba su
alma en su busqueda de la
perfeccion. A quienes se sorprendian
por su decision de abandonar los
bienes materiales, les recordaba que
ese gesto, en realidad, no
representaba una plena conversion:
"Abandonar o vender los bienes
temporales que se poseen en este
mundo no significa la culminacion,
sino sdlo el inicio de la carrera en el
estadio; no es, por asi decir, la meta,
sino sdlo la salida. El atleta no gana
cuando se despoja de la ropa, pues
deja los vestidos para comenzar a
luchar. Sélo recibe la corona de
vencedor después de haber



combatido como se debe" (cf. Carta
XXIV, 7 a Sulpicio Severo).

Ademas de la ascesis y la palabra de
Dios, la caridad: en la comunidad
monadstica los pobres se sentian en su
casa. San Paulino no se limitaba a
darles limosna: los acogia como si
fueran Cristo mismo. Les habia
reservado un sector del monasterio;
al obrar asi, no tenia la impresion de
dar, sino de recibir, en el
intercambio de dones entre la
acogida brindada y la gratitud hecha
oracion de aquellos a quienes
ayudaba. A los pobres los llamaba
sus "duenos" (cf. Carta XIII, 11 a
Pammaquio) y, constatando que se
alojaban en el piso inferior, solia
decir que su oracion constituia el
fundamento de su casa (cf. Poesia
XXI, 393-394).

San Paulino no escribi6 tratados de
teologia, pero sus poesias y su denso
epistolario estan llenos de una



teologia vivida, penetrada por la
palabra de Dios, escrutada
constantemente como luz para la
vida. En particular, destaca en ella el
sentido de la Iglesia como misterio de
unidad. Vivia la comunién sobre
todo a través de una profunda
experiencia de la amistad espiritual.
En este sentido, san Paulino fue un
verdadero maestro, haciendo de su
vida una encrucijada de espiritus
elegidos: san Martin de Tours, san
Jeronimo, san Ambrosio, san Agustin,
Delfin de Burdeos, Niceto de
Remesiana, Vitricio de Ruan, Rufino
de Aquileya, Pammaquio, Sulpicio
Severo y muchos mas, unos mas
conocidos y otros menos.

En este clima surgieron las intensas
paginas que dirigid a san Agustin.
Independientemente del contenido
de cada una de esas cartas,
impresiona el entusiasmo con el que
el santo de Nola canta la amistad
misma, como manifestacion del



unico cuerpo de Cristo animado por
el Espiritu Santo. He aqui un
significativo pasaje de los inicios de
la correspondencia entre los dos
amigos: "No es de sorprender que, a
pesar de la lejania, estemos unidos y
de que sin habernos conocido nos
conocemos, pues somos miembros de
un solo cuerpo, tenemos una sola
cabeza, hemos quedado inundados
por una unica gracia, vivimos de un
solo pan, avanzamos por el mismo
camino y vivimos en la misma

casa" (Carta 6, 2).

Como puede verse, se trata de una
bellisima descripcion de lo que
significa ser cristianos, ser cuerpo de
Cristo, vivir en la comunién de la
Iglesia. La teologia de nuestro tiempo
ha encontrado precisamente en el
concepto de comunion la clave para
enfocar el misterio de la Iglesia. El
testimonio de san Paulino de Nola
nos ayuda a experimentar la Iglesia
tal como nos la presenta el concilio



Vaticano II: como sacramento de la
intima union con Dios vy, asi, de la
unidad de todos nosotros, y por
ultimo de todo el género humano (cf.
Lumen gentium, 1). Desde esta
perspectiva os deseo a todos un feliz
tiempo de Adviento

San Agustin. 1 - La vida

Queridos hermanos y hermanas:

Después de las grandes festividades
navidefias, quiero volver a las
meditaciones sobre los Padres de la
Iglesia y hablar hoy del Padre mas
grande de la Iglesia latina, san
Agustin: hombre de pasion y de fe, de
altisima inteligencia y de incansable
solicitud pastoral. Este gran santo y
doctor de la Iglesia a menudo es
conocido, al menos de fama, incluso
por quienes ignoran el cristianismo o
no tienen familiaridad con él, porque
dejo una huella profundisima en la



vida cultural de Occidente y de todo
el mundo.

Por su singular relevancia, san
Agustin ejercio una influencia
enorme y podria afirmarse, por una
parte, que todos los caminos de la
literatura latina cristiana llevan a
Hipona (hoy Anaba, en la costa de
Argelia), lugar donde era obispo; v,
por otra, que de esta ciudad del
Africa romana, de la que san Agustin
fue obispo desde el afio 395 hasta su
muerte, en el afo 430, parten
muchas otras sendas del cristianismo
sucesivo y de la misma cultura
occidental.

Pocas veces una civilizacion ha
encontrado un espiritu tan grande,
capaz de acoger sus valores y de
exaltar su riqueza intrinseca,
inventando ideas y formas de las que
se alimentarian las generaciones
posteriores, como subrayo también
Pablo VI: «Se puede afirmar que todo



el pensamiento de la antigiiedad
confluye en su obra y que de ella
derivan corrientes de pensamiento
que empapan toda la tradicion
doctrinal de los siglos

posteriores» (AAS, 62, 1970, p. 426:
L'Osservatore Romano, edicion en
lengua espaiiola, 31 de mayo de 1970,
p- 10).

San Agustin es, ademas, el Padre de
la Iglesia que ha dejado el mayor
numero de obras. Su bidgrafo,
Posidio, dice: parecia imposible que
un hombre pudiera escribir tanto
durante su vida. En un préximo
encuentro hablaremos de estas
diversas obras. Hoy nuestra atencion
se centrara en su vida, que puede
reconstruirse a través de sus escritos,
y en particular de las Confesiones, su
extraordinaria autobiografia
espiritual, escrita para alabanza de
Dios, que es su obra mas famosa. Las
Confesiones, precisamente por su
atencion a la interioridad y a la



psicologia, constituyen un modelo
unico en la literatura occidental, y no
sOlo occidental, incluida la no
religiosa, hasta la modernidad. Esta
atencion a la vida espiritual, al
misterio del yo, al misterio de Dios
que se esconde en el yo, es algo
extraordinario, sin precedentes, y
permanece para siempre, por decirlo
asi, como una "cumbre" espiritual.

Pero, volvamos a su vida. San
Agustin naci6 en Tagaste, en la
provincia de Numidia, en el Africa
romana, el 13 de noviembre del afio
354. Era hijo de Patricio, un pagano
que después fue catecameno, y de
Monica, cristiana fervorosa. Esta
mujer apasionada, venerada como
santa, ejercid en su hijo una enorme
influencia y lo educo en la fe
cristiana. San Agustin habia recibido
también la sal, como signo de la
acogida en el catecumenado. Y
siempre quedd fascinado por la
figura de Jesucristo; mas aun, dice



que siempre amo a Jesus, pero que se
alejo cada vez mas de la fe eclesial,
de la practica eclesial, como sucede
también hoy a muchos jovenes.

San Agustin tenia también un
hermano, Navigio, y una hermana,
cuyo nombre desconocemos, la cual,
tras quedar viuda, fue superiora de
un monasterio femenino. El
muchacho, de agudisima
inteligencia, recibio una buena
educacion, aunque no siempre fue
un estudiante ejemplar. En cualquier
caso, estudio bien la gramatica,
primero en su ciudad natal y después
en Madaura y, a partir del afio 370,
retérica en Cartago, capital del Africa
romana: llegé a dominar
perfectamente el latin, pero no
alcanzo el mismo dominio en griego,
ni aprendio el punico, la lengua de
sus paisanos.

Precisamente en Cartago san Agustin
ley6 por primera vez el Hortensius,



obra de Ciceron que después se
perdio y que se situa en el inicio de
su camino hacia la conversion. Ese
texto ciceroniano desperto6 en €l el
amor por la sabiduria, como
escribira, siendo ya obispo, en las
Confesiones: «Aquel libro cambi6 mis
aficiones» hasta el punto de que «de
repente me parecio vil toda vana
esperanza, y con increible ardor de
corazon deseaba la inmortalidad de
la sabiduria» (II1, 4, 7).

Pero, dado que estaba convencido de
que sin Jesus no puede decirse que se
ha encontrado efectivamente la
verdad, y dado que en ese libro
apasionante faltaba ese nombre, al
acabar de leerlo comenzo a leer la
Escritura, la Biblia. Pero quedo
decepcionado, no sélo porque el
estilo latino de la traduccion de la
sagrada Escritura era deficiente, sino
también porque el mismo contenido
no le parecio satisfactorio. En las
narraciones de la Escritura sobre



guerras y otras vicisitudes humanas
no encontraba la altura de la
filosofia, el esplendor de la busqueda
de la verdad, propio de la filosofia.
Sin embargo, no queria vivir sin
Dios; buscaba una religion que
respondiera a su deseo de verdad y
también a su deseo de acercarse a
Jesus.

De esta manera, cayo en la red de los
maniqueos, que se presentaban
como cristianos y prometian una
religion totalmente racional.
Afirmaban que el mundo se divide
en dos principios: el bien y el mal.
Asi se explicaria toda la complejidad
de la historia humana. También la
moral dualista atraia a san Agustin,
pues implicaba una moral muy
elevada para los elegidos; quienes,
como él, se adherian a esa moral
podian llevar una vida mucho mas
adecuada a la situacién de la época,
especialmente los jovenes.



Por tanto, se hizo maniqueo,
convencido en ese momento de que
habia encontrado la sintesis entre
racionalidad, busqueda de la verdad
y amor a Jesucristo. Y saco también
una ventaja concreta para su vida: la
adhesion a los maniqueos abria
faciles perspectivas de carrera.
Adherirse a esa religion, que contaba
con muchas personalidades
influyentes, le permitia seguir su
relacidon con una mujer y progresar
en su carrera. De esa mujer tuvo un
hijo, Adeodato, al que queria mucho,
muy inteligente, que después estaria
presente en su preparacion para el
bautismo junto al lago de Como,
participando en los Didlogos que san
Agustin nos dejo. Por desgracia, el
muchacho falleci6 prematuramente.

Cuando tenia alrededor de veinte
afos, fue profesor de gramatica en su
ciudad natal, pero pronto regreso a
Cartago, donde se convirtié en un
brillante y famoso maestro de



retorica. Con el paso del tiempo, sin
embargo, comenzo a alejarse de la fe
de los maniqueos, que le
decepcionaron precisamente desde
el punto de vista intelectual, pues
eran incapaces de resolver sus
dudas; se traslado a Roma y después
a Milan, donde residia entonces la
corte imperial y donde habia
obtenido un puesto de prestigio, por
recomendacion del prefecto de
Roma, el pagano Simaco, que era
hostil al obispo de Milan, san
Ambrosio.

En Milan, san Agustin adquirio la
costumbre de escuchar, al inicio con
el fin de enriquecer su bagaje
retorico, las bellisimas predicaciones
del obispo san Ambrosio, que habia
sido representante del emperador
para el norte de Italia. El retorico
africano quedo fascinado por la
palabra del gran prelado milanés;y
no solo por su retdrica. Sobre todo el



contenido fue tocando cada vez mas
su corazon.

El gran problema del Antiguo
Testamento, de la falta de belleza
retorica y de altura filosofica, se
resolvio con las predicaciones de san
Ambrosio, gracias a la interpretacion
tipoldgica del Antiguo Testamento:
san Agustin comprendio que todo el
Antiguo Testamento es un camino
hacia Jesucristo. De este modo,
encontro la clave para comprender
la belleza, la profundidad, incluso
filosofica, del Antiguo Testamento; y
comprendio toda la unidad del
misterio de Cristo en la historia, asi
como la sintesis entre filosofia,
racionalidad y fe en el Logos, en
Cristo, Verbo eterno, que se hizo
carne.

Pronto san Agustin se dio cuenta de

que la interpretacion alegorica de la
Escritura y la filosofia neoplatonica

del obispo de Milan le permitian



resolver las dificultades intelectuales
que, cuando era mas joven, en su
primer contacto con los textos
biblicos, le habian parecido
insuperables.

Asi, tras la lectura de los escritos de
los filosofos, san Agustin se dedico a
hacer una nueva lectura de la
Escritura y sobre todo de las cartas
de san Pablo. Por tanto, la conversion
al cristianismo, el 15 de agosto del
afo 386, llego al final de un largo y
agitado camino interior, del que
hablaremos en otra catequesis. Se
trasladé al campo, al norte de Milan,
junto al lago de Como, con su madre
Monica, su hijo Adeodato y un
pequerio grupo de amigos, para
prepararse al bautismo. Asi, a los 32
afos, san Agustin fue bautizado por
san Ambrosio el 24 de abril del afio
387, durante la Vigilia pascual, en la
catedral de Milan.



Después del bautismo, san Agustin
decidi6 regresar a Africa con sus
amigos, con la idea de llevar vida en
comun, al estilo monastico, al
servicio de Dios. Pero en Ostia,
mientras esperaba para embarcarse,
su madre repentinamente se
enfermo y poco mas tarde murio,
destrozando el corazon de su hijo.

Tras regresar finalmente a su patria,
el convertido se establecio en Hipona
para fundar alli un monasterio. En
esa ciudad de la costa africana, a
pesar de resistirse, fue ordenado
presbitero en el afio 391 y comenzd
con algunos comparfieros la vida
monadstica en la que pensaba desde
hacia bastante tiempo, repartiendo
su tiempo entre la oracion, el estudio
y la predicacion. Queria dedicarse
solo al servicio de la verdad; no se
sentia llamado a la vida pastoral,
pero después comprendio que la
llamada de Dios significaba ser
pastor entre los demas y asi



ofrecerles el don de la verdad. En
Hipona, cuatro afios después, en el
afo 395, fue consagrado obispo.

Al seguir profundizando en el
estudio de las Escrituras y de los
textos de la tradicion cristiana, san
Agustin se convirtio en un obispo
ejemplar por su incansable
compromiso pastoral: predicaba
varias veces a la semana a sus fieles,
ayudaba a los pobres y a los
huérfanos, cuidaba la formacion del
clero y la organizacion de
monasterios femeninos y
masculinos.

En poco tiempo, el antiguo retorico
se convirtio en uno de los exponentes
mas importantes del cristianismo de
esa época: muy activo en el gobierno
de su didcesis, también con notables
implicaciones civiles, en sus mas de
35 afos de episcopado, el obispo de
Hipona influy6 notablemente en la
direccion de la Iglesia catolica del



Africa romana y, mas en general, en
el cristianismo de su tiempo,
afrontando tendencias religiosas y
herejias tenaces y disgregadoras,
como el maniqueismo, el donatismo
y el pelagianismo, que ponian en
peligro la fe cristiana en el Dios
unico y rico en misericordia.

Y san Agustin se encomendo a Dios
cada dia, hasta el final de su vida:
afectado por la fiebre mientras la
ciudad de Hipona se encontraba
asediada desde hacia casi tres meses
por los vandalos invasores, como
cuenta su amigo Posidio en la Vita
Augustini, el obispo pidio que le
transcribieran con letras grandes los
salmos penitenciales "y pidio que
colgaran las hojas en la pared de
enfrente, de manera que desde la
cama, durante su enfermedad, los
podia ver y leer, y lloraba
intensamente sin interrupcion” (31,
2). Asi pasaron los ultimos dias de la
vida de san Agustin, que fallecio el 28



de agosto del afio 430, sin haber
cumplido los 76 afios. A sus obras, a
Su mensaje y a su experiencia
interior dedicaremos los proximos
encuentros.

San Agustin. 2 - Los ultimos
anos y la muerte

Miércoles 16 de enero de 2008
Queridos hermanos y hermanas:

Hoy, al igual que el miércoles pasado,
quiero hablar del gran obispo de
Hipona, san Agustin. Cuatro afios
antes de morir, quiso nombrar a su
sucesor. Por eso, el 26 de septiembre
del afio 426, reunio al pueblo en la
basilica de la Paz, en Hipona, para
presentar a los fieles a quien habia
designado para esa mision. Dijo: «En
esta vida todos somos mortales, pero
para cada persona el ultimo dia de
esta vida es siempre incierto. Sin
embargo, en la infancia se espera



llegar a la adolescencia; en la
adolescencia, a la juventud; en la
juventud, a la edad adulta; en la edad
adulta, a la edad madura; en la edad
madura, a la vejez. Nadie esta seguro
de que llegara, pero lo espera. La
vejez, por el contrario, no tiene ante
si otro periodo en el que poder
esperar; su misma duracion es
incierta... Yo, por voluntad de Dios,
llegué a esta ciudad en el vigor de mi
vida; pero ahora mi juventud ha
pasado y ya soy viejo» (Ep. 213, 1).

En ese momento, san Agustin dio el
nombre de su sucesor designado, el
sacerdote Heraclio. La asamblea
estallé en un aplauso de aprobacion
repitiendo veintitrés veces: «jDemos
gracias a Dios! jAlabemos a Cristo!».
Con otras aclamaciones, los fieles
aprobaron, ademas, 1o que después
dijo san Agustin sobre sus propositos
para su futuro: queria dedicar los
afios que le quedaban a un estudio



mas intenso de las sagradas
Escrituras (cf. Ep. 213, 6).

De hecho, en los cuatro afios
siguientes llevo a cabo una
extraordinaria actividad intelectual:
escribid obras importantes,
emprendio otras no menos
relevantes, mantuvo debates
publicos con los herejes —siempre
buscaba el didlogo—, promovid la
paz en las provincias africanas
amenazadas por las tribus barbaras
del sur.

En este sentido escribio al conde
Dario, que habia ido a Africa para
tratar de solucionar la disputa entre
el conde Bonifacio y la corte
imperial, de la que se estaban
aprovechando las tribus de los moros
para sus correrias: «Acabar con la
guerra mediante la palabra, y buscar
0 mantener la paz con la paz y no
con la guerra, es un titulo de gloria
mucho mayor que matar a los



hombres con la espada. Ciertamente,
incluso quienes combaten, si son
buenos, buscan sin duda la paz, pero
a costa de derramar sangre. Tu, por
el contrario, has sido enviado
precisamente para impedir que haya
derramamiento de sangre» (Ep. 229,
2).

Por desgracia, la esperanza de una
pacificacion de los territorios
africanos quedo defraudada: en
mayo del afio 429 los vandalos,
invitados a Africa como venganza
por el mismo Bonifacio, pasaron el
estrecho de Gibraltar y penetraron
en Mauritania. La invasion se
extendio rapidamente por las otras
ricas provincias africanas. En mayo o
junio del afio 430, «los destructores
del imperio romano», como califica
Posidio a esos barbaros (Vida, 30, 1),
ya rodeaban Hipona, asediandola.

En la ciudad se habia refugiado
también Bonifacio, el cual,



habiéndose reconciliado demasiado
tarde con la corte, trataba en vano de
bloquear el paso a los invasores. El
bidgrafo Posidio describe el dolor de
san Agustin: «Las lagrimas eran, mas
que de costumbre, su pan diay
noche y, habiendo llegado ya al final
de su vida, vivia su vejez en la
amargura y en el luto mas que los
demas» (Vida, 28, 6). Y explica: «Ese
hombre de Dios veia las matanzasy
las destrucciones de las ciudades; las
casas destruidas en los campos y a
los habitantes asesinados por los
enemigos o desplazados; las iglesias
sin sacerdotes y ministros; las
virgenes consagradas y los religiosos
dispersos por doquier; entre ellos,
algunos habian desfallecido en las
torturas, otros habian sido
asesinados con la espada, otros
habian sido hechos prisioneros,
perdida la integridad del alma y del
cuerpo e incluso la fe, reducidos a
una dolorosa y larga esclavitud por
los enemigos» (ib., 28, 8).



Aunque era anciano y estaba
cansado, san Agustin permanecio en
la brecha, confortandose a si mismo
y a los demads con la oracion y con la
meditacion de los misteriosos
designios de la Providencia. Al
respecto, hablaba de la "vejez del
mundo" —y en realidad ese mundo
romano era viejo—; hablaba de esta
vejez como lo habia hecho ya
algunos afos antes para consolar a
los refugiados procedentes de Italia,
cuando en el afio 410 los godos de
Alarico invadieron la ciudad de
Roma.

En la vejez —decia— abundan los
achaques: tos, catarro, leganas,
ansiedad, agotamiento. Pero si el
mundo envejece, Cristo es siempre
joven. Por eso, hacia la invitacion:
«No rechaces rejuvenecer con Cristo,
incluso en un mundo envejecido. 1
te dice: "No temas, tu juventud se
renovara como la del aguila"» (cf.
Serm. 81, 8). Por eso el cristiano no



debe abatirse, incluso en situaciones
dificiles, sino que ha de esforzarse
por ayudar a los necesitados.

Es lo que el gran doctor sugiere
respondiendo al obispo de Tiabe,
Honorato, el cual le habia
preguntado si, ante la amenaza de las
invasiones barbaras, un obispo o un
sacerdote o cualquier hombre de
Iglesia podia huir para salvar la vida:
«Cuando el peligro es comun a todos,
es decir, para obispos, clérigos y
laicos, quienes tienen necesidad de
los demads no deben ser abandonados
por aquellos de quienes tienen
necesidad. En este caso, todos deben
refugiarse en lugares seguros; pero si
algunos necesitan quedarse, no los
han de abandonar quienes tienen el
deber de asistirles con el ministerio
sagrado, de manera que o se salven
juntos o juntos soporten las
calamidades que el Padre de familia
quiera que sufran» (Ep. 228, 2). Y
concluia: «Esta es la prueba suprema



de la caridad» (ib., 3). ¢Cémo no
reconocer en estas palabras el
heroico mensaje que tantos
sacerdotes, a lo largo de los siglos,
han acogido y hecho propio?

Mientras tanto la ciudad de Hipona
resistia. La casa-monasterio de san
Agustin habia abierto sus puertas
para acoger a sus hermanos en el
episcopado que pedian hospitalidad.
Entre estos se encontraba también
Posidio, que habia sido su discipulo,
el cual de este modo pudo dejarnos el
testimonio directo de aquellos
ultimos y dramaticos dias.

«En el tercer mes de aquel asedio —
narra— se acosto con fiebre: era su
ultima enfermedad» (Vida, 29, 3). El
santo anciano aprovecho aquel
momento, finalmente libre, para
dedicarse con mas intensidad a la
oracion. Solia decir que nadie,
obispo, religioso o laico, por mas
irreprensible que pudiera parecer su



conducta, puede afrontar la muerte
sin una adecuada penitencia. Por
este motivo, repetia continuamente
entre lagrimas los salmos
penitenciales, que tantas veces habia
recitado con el pueblo (cf. ib., 31, 2).

Cuanto mas se agravaba su
enfermedad, mas necesidad sentia el
obispo moribundo de soledad y de
oracion: «Para que nadie le
molestara en su recogimiento, unos
diez dias antes de abandonar el
cuerpo nos pidio a los presentes que
no dejaramos entrar a nadie en su
habitacion, a excepcion de los
momentos en los que los médicos
iban a visitarlo o cuando le llevaban
la comida. Su voluntad se cumplio
escrupulosamente y durante todo ese
tiempo él se dedicaba a la

oracion» (ib., 31, 3). Murio el 28 de
agosto del afio 430: su gran corazon
finalmente pudo descansar en Dios.



«Para la inhumacion de su cuerpo —
informa Posidio— se ofrecio a Dios el
sacrificio, al que asistimos, y después
fue sepultado» (Vida, 31, 5). Su
cuerpo, en fecha incierta, fue
trasladado a Cerdefia y, hacia el afio
725, a Pavia, a la basilica de San
Pedro en el Cielo de Oro, donde
descansa en la actualidad. Su primer
bidgrafo da de él este juicio
conclusivo: «Dejo a la Iglesia un clero
muy numeroso, asi como
monasterios de hombres y de
mujeres llenos de personas con voto
de continencia bajo la obediencia de
sus superiores, ademas de bibliotecas
que contenian los libros y discursos
suyos y de otros santos, gracias a los
cuales se conoce cudl ha sido por
gracia de Dios su mérito y su
grandeza en la Iglesia, y en los cuales
los fieles siempre lo encuentran
vivo» (Posidio,Vida, 31, 8).

Es un juicio que podemos compartir:
en sus escritos también nosotros lo



«encontramos vivo». Cuando leo los
escritos de san Agustin no tengo la
impresion de que se trate de un
hombre que muri6 hace mas o
menos mil seiscientos afios, sino que
lo siento como un hombre de hoy: un
amigo, un contemporaneo que me
habla, que nos habla con su fe lozana
y actual.

En san Agustin, que nos habla, que
me habla a mi en sus escritos, vemos
la actualidad permanente de su fe, de
la fe que viene de Cristo, Verbo
eterno encarnado, Hijo de Dios e Hijo
del hombre. Y podemos ver que esta
fe no es de ayer, aunque haya sido
predicada ayer; es siempre actual,
porque Cristo es realmente ayer, hoy
y para siempre. El es el camino, la
verdad y la vida. De este modo san
Agustin nos impulsa a confiar en este
Cristo siempre vivo y a encontrar asi
el camino de la vida.



San Agustin. 3 - Armonia
entre fe y razon

Miércoles 30 de enero de 2008
Queridos amigos:

Después de la Semana de oracion por
la unidad de los cristianos volvemos
hoy a hablar de la gran figura de san
Agustin. Mi querido predecesor Juan
Pablo II le dedico, en 1986, es decir,
en el decimosexto centenario de su
conversion, un largo y denso
documento, la carta apostolica
Augustinum Hipponensem (cf.
L'Osservatore Romano, edicion en
lengua espaiiola, 14 de septiembre de
1986, pp. 15-21). El mismo Papa
definid ese texto como «una accion
de gracias a Dios por el don que hizo
a la Iglesia, y mediante ella a la
humanidad entera, gracias a aquella
admirable conversion» (n. 1).



Sobre el tema de la conversion
hablaré en una préxima audiencia.
Es un tema fundamental, no sélo
para su vida personal, sino también
para la nuestra. En el evangelio del
domingo pasado el Sefior mismo
resumio su predicacion con la
palabra: "Convertios". Siguiendo el
camino de san Agustin, podriamos
meditar en lo que significa esta
conversion: es algo definitivo,
decisivo, pero la decision
fundamental debe desarrollarse,
debe realizarse en toda nuestra vida.

La catequesis de hoy esta dedicada,
en cambio, al tema de la fe y la
razon, un tema determinante, o
mejor, el tema determinante de la
biografia de san Agustin. De nifio
habia aprendido de su madre, santa
Monica, la fe catolica. Pero siendo
adolescente habia abandonado esta
fe porque ya no lograba ver su
racionalidad y no queria una religion
que no fuera también para €l



expresion de la razon, es decir, de la
verdad. Su sed de verdad era radical
y lo llevo a alejarse de la fe catdlica.
Pero era tan radical que no podia
contentarse con filosofias que no
llegaran a la verdad misma, que no
llegaran hasta Dios. Y a un Dios que
no fuera sélo una hipatesis
cosmoldgica ultima, sino que fuera el
verdadero Dios, el Dios que da la
vida y que entra en nuestra misma
vida. De este modo, todo el itinerario
intelectual y espiritual de san
Agustin constituye un modelo valido
también hoy en la relacion entre fe y
razon, tema no solo para hombres
creyentes, sino también para todo
hombre que busca la verdad, tema
central para el equilibrio y el destino
de todo ser humano.

Estas dos dimensiones, fe y razon, no
deben separarse ni contraponerse,
sino que deben estar siempre unidas.
Como escribi6 san Agustin tras su
conversion, fe y razon son "las dos



fuerzas que nos llevan a

conocer" (Contra academicos, 111, 20,
43). A este respecto, son justamente
célebres sus dos formulas (cf.
Sermones, 43, 9) con las que expresa
esta sintesis coherente entre fe y
razon: crede ut intelligas ("cree para
comprender") —creer abre el camino
para cruzar la puerta de la verdad—,
pero también y de manera
inseparable, intellige ut credas
("comprende para creer"), escruta la
verdad para poder encontrar a Dios y
creer.

Las dos afirmaciones de san Agustin
expresan con gran eficacia y
profundidad la sintesis de este
problema, en la que la Iglesia
catdlica ve manifestado su camino.
Histéricamente esta sintesis se fue
formando, ya antes de la venida de
Cristo, en el encuentro entre la fe
judia y el pensamiento griego en el
judaismo helenistico. Sucesivamente,
en la historia, esta sintesis fue



retomada y desarrollada por muchos
pensadores cristianos. La armonia
entre fe y razon significa sobre todo
que Dios no esta lejos: no esta lejos
de nuestra razon y de nuestra vida;
esta cerca de todo ser humano, cerca
de nuestro corazon y de nuestra
razon, si realmente nos ponemos en
camino.

San Agustin experimentd con
extraordinaria intensidad esta
cercania de Dios al hombre. La
presencia de Dios en el hombre es
profunda y al mismo tiempo
misteriosa, pero puede reconocerse y
descubrirse en la propia intimidad:
no hay que salir fuera —afirma el
convertido—; "vuelve a ti mismo. La
verdad habita en lo mas intimo del
hombre. Y si encuentras que tu
naturaleza es mudable, trasciéndete
a ti mismo. Pero, al hacerlo, recuerda
que trasciendes un alma que razona.
Asi pues, dirigete adonde se enciende
la luz misma de la razon" (De vera



religione, 39, 72). Con una afirmacion
famosisima del inicio de las
Confesiones, autobiografia espiritual
escrita en alabanza de Dios, él mismo
subraya: "Nos hiciste, Sefior, para ti,
y nuestro corazon esta inquieto,
hasta que descanse en ti" (I, 1,1).

La lejania de Dios equivale, por
tanto, a la lejania de si mismos.
"Porque tu —reconoce san Agustin
(Confesiones, 111, 6, 11)— estabas mas
dentro de mi que lo mas intimo de
mi, y mas alto que lo supremo de mi
ser" ("interior intimo meo et superior
summo meo"), hasta el punto de que,
como afiade en otro pasaje
recordando el tiempo precedente a
su conversion, "tu estabas,
ciertamente, delante de mi, mas yo
me habia alejado también de mi, y no
acertaba a hallarme, jcuanto menos
a ti!" (Confesiones,V, 2, 2).

Precisamente porque san Agustin
vivio a fondo este itinerario



intelectual y espiritual, supo
presentarlo en sus obras con tanta
claridad, profundidad y sabiduria,
reconociendo en otros dos famosos
pasajes de las Confesiones (IV, 4,9y
14, 22) que el hombre es "un gran
enigma" (magna quaestio) y "un gran
abismo" (grande profundum), enigma
y abismo que solo Cristo ilumina y
colma. Esto es importante: quien esta
lejos de Dios también estd lejos de si
mismo, alienado de si mismo, y s6lo
puede encontrarse a si mismo si se
encuentra con Dios. De este modo
logra llegar a si mismo, a su
verdadero yo, a su verdadera
identidad.

El ser humano —subraya después
san Agustin en el De civitate Dei (XII,
27)— es sociable por naturaleza pero
antisocial por vicio, y quien lo salva
es Cristo, unico mediador entre Dios
y la humanidad, y "camino universal
de la libertad y de la salvacion”,
como repitié mi predecesor Juan



Pablo II (Augustinum Hipponensem,
21). Fuera de este camino, que nunca
le ha faltado al género humano —
afirma también san Agustin en esa
misma obra— "nadie ha sido
liberado nunca, nadie es liberado y
nadie sera liberado" (De civitate Dei
X, 32, 2). Como unico mediador de la
salvacion, Cristo es cabeza de la
Iglesia y esta unido misticamente a
ella, hasta el punto de que san
Agustin puede afirmar: "Nos hemos
convertido en Cristo. En efecto, si él
es la cabeza, nosotros somos sus
miembros; el hombre total es ély
nosotros" (In Iohannis evangelium
tractatus, 21, 8).

Segun la concepcion de san Agustin,
la Iglesia, pueblo de Dios y casa de
Dios, esta por tanto intimamente
vinculada al concepto de Cuerpo de
Cristo, fundamentada en la relectura
cristoldgica del Antiguo Testamento y
en la vida sacramental centrada en la
Eucaristia, en la que el Sefior nos da



su Cuerpo y nos transforma en su
Cuerpo. Por tanto, es fundamental
que la Iglesia, pueblo de Dios, en
sentido cristolégico y no en sentido
sociologico, esté verdaderamente
insertada en Cristo, el cual, como
afirma san Agustin en una pagina
hermosisima, "ora por nosotros, ora
en nosotros; nosotros oramos a €l; él
ora por nosotros como sacerdote; ora
en nosotros como nuestra cabeza; y
nosotros oramos a él como a nuestro
Dios; por tanto, reconocemos en él
nuestra voz y la suya en

nosotros" (Enarrationes in Psalmos,
85, 1).

En la conclusion de la carta
apostolicaAugustinum Hipponensem,
Juan Pablo II pregunta al mismo
santo qué queria decir a los hombres
de hoy y responde, ante todo, con las
palabras que san Agustin escribio en
una carta dictada poco después de su
conversion: "A mi me parece que hay
que conducir de nuevo a los



hombres... a la esperanza de
encontrar la verdad" (Ep., 1, 1), la
verdad que es Cristo mismo, Dios
verdadero, a quien se dirige una de
las oraciones mas hermosas y
famosas de las Confesiones (X, 27, 38):
"Tarde te amé, hermosura tan
antigua, y tan nueva, tarde te ameé. Y
he aqui que tu estabas dentro de mi,
y yo fuera, y fuera te buscaba yo, y
me arrojaba sobre esas hermosuras
que tu creaste. Tu estabas conmigo,
mas yo no estaba contigo. Me
mantenian lejos de ti aquellas cosas
que, si no estuviesen en ti, no
existirian. Llamaste y gritaste, y
rompiste mi sordera; brillaste y
resplandeciste, y ahuyentaste mi
ceguera; exhalaste tu fragancia, la
respiré y suspiro por ti; te gusté y
tengo hambre y sed de ti; me tocaste
y me abrasé en tu paz".

San Agustin encontro a Dios 'y
durante toda su vida lo experimentd
hasta el punto de que esta realidad —



que es ante todo el encuentro con
una Persona, Jesus— cambio su vida,
como cambia la de cuantos, hombres
y mujeres, en cualquier tiempo,
tienen la gracia de encontrarse con
él. Pidamos al Sefior que nos dé esta
gracia y nos haga encontrar asi su
paz.

San Agustin. 4 - Las obras

Miércoles 20 de febrero de 2008
Queridos hermanos y hermanas:

Tras la pausa de los ejercicios
espirituales de la semana pasada,
hoy volvemos a presentar la gran
figura de san Agustin, sobre el que ya
he hablado varias veces en las
catequesis del miércoles. Es el Padre
de la Iglesia que ha dejado el mayor
numero de obras, y de ellas quiero
hablar hoy brevemente. Algunos de
los escritos de san Agustin son de
fundamental importancia, no solo



para la historia del cristianismo, sino
también para la formacion de toda la
cultura occidental: el ejemplo mas
claro son las Confesiones, sin duda
uno de los libros de la antigiiedad
cristiana mas leidos todavia hoy. Al
igual que varios Padres de la Iglesia
de los primeros siglos, aunque en
una medida incomparablemente mas
amplia, también el obispo de Hipona
ejercio una influencia amplia y
persistente, como lo demuestra la
sobreabundante tradicion
manuscrita de sus obras, que son
realmente numerosas.

Fl mismo las revisé algunos afos
antes de morir en las Retractationes y
poco después de su muerte fueron
cuidadosamente registradas en el
Indiculus ("indice") afiadido por su
fiel amigo Posidio a la biografia de
san Agustin, Vita Augustini. La lista
de las obras de san Agustin fue
realizada con el objetivo explicito de
salvaguardar su memoria mientras



la invasion de los vandalos se
extendia por toda el Africa romana y
contabiliza mil treinta escritos
numerados por su autor, junto con
otros "que no pueden numerarse
porque no les puso ningun numero".

Posidio, obispo de una ciudad
cercana, dictaba estas palabras
precisamente en Hipona, donde se
habia refugiado y donde habia
asistido a la muerte de su amigo, y
casi seguramente se basaba en el
catalogo de la biblioteca personal de
san Agustin. Hoy han sobrevivido
mas de trescientas cartas del obispo
de Hipona, y casi seiscientas
homilias, pero estas originalmente
eran muchas mas, quiza entre tres
mil y cuatro mil, fruto de cuatro
décadas de predicacion del antiguo
retorico, que habia decidido seguir a
Jesus, dejando de hablar a los
grandes de la corte imperial para
dirigirse a la poblacion sencilla de
Hipona.



En anos recientes, el descubrimiento
de un grupo de cartas y de algunas
homilias ha enriquecido nuestro
conocimiento de este gran Padre de
la Iglesia. "Muchos libros —escribe
Posidio— fueron redactados y
publicados por €él, muchas
predicaciones fueron pronunciadas
en la iglesia, transcritas y corregidas,
ya sea para confutar a herejes ya sea
para interpretar las sagradas
Escrituras para edificacion de los
santos hijos de la Iglesia. Estas obras
—subraya el obispo amigo— son tan
numerosas que a duras penas un
estudioso tiene la posibilidad de
leerlas y aprender a conocerlas” (Vita
Augustini, 18, 9).

Entre la produccion literaria de san
Agustin —por tanto, mas de mil
publicaciones subdivididas en
escritos filosoficos, apologéticos,
doctrinales, morales, monasticos,
exegéticos y contra los herejes,
ademas de las cartas y homilias—



destacan algunas obras
excepcionales de gran importancia
teoldgica y filosofica. Ante todo, hay
que recordar las Confesiones, antes
mencionadas, escritas en trece libros
entre los afios 397 y 400 para
alabanza de Dios. Son una especie de
autobiografia en forma de didlogo
con Dios. Este género literario refleja
precisamente la vida de san Agustin,
que no estaba cerrada en si misma,
dispersa en muchas cosas, sino
vivida esencialmente como un
dialogo con Dios y, de este modo, una
vida con los demas.

El titulo Confesiones indica ya lo
especifico de esta autobiografia. En el
latin cristiano desarrollado por la
tradicion de los Salmos, la palabra
confessiones tiene dos significados,
que se entrecruzan. Confessiones
indica, en primer lugar, la confesion
de las propias debilidades, de la
miseria de los pecados; pero al
mismo tiempo, confessiones significa



alabanza a Dios, reconocimiento de
Dios. Ver la propia miseria a la luz de
Dios se convierte en alabanza a Dios
y en accion de gracias porque

Dios nos ama y nos acepta, nos
transforma y nos eleva hacia si
mismo.

Sobre estas Confesiones, que tuvieron
gran éxito ya en vida de san Agustin,
escribid él mismo: "Han ejercido
sobre mi un gran influjo mientras las
escribia y lo siguen ejerciendo
todavia cuando las vuelvo a leer. Hay
muchos hermanos a quienes gustan
estas obras" (Retractationes, 11, 6): y
tengo que reconocer que yo también
soy uno de estos "hermanos". Gracias
a las Confesiones podemos seguir,
paso a paso, el camino interior de
este hombre extraordinario y
apasionado por Dios.

Menos difundidas, aunque
igualmente originales y muy
importantes son, también, las



Retractationes, redactadas en dos
libros en torno al afio 427, en las que
san Agustin, ya anciano, realiza una
labor de "revisiéon" (retractatio) de
toda su obra escrita, dejando asi un
documento literario singular y
sumamente precioso, pero también
una ensefianza de sinceridad y de
humildad intelectual.

De civitate Dei, obra imponente y
decisiva para el desarrollo del
pensamiento politico occidental y
para la teologia cristiana de la
historia, fue escrita entre los anos
413 y 426 en veintidos libros. La
ocasion fue el saqueo de Roma por
parte de los godos en el afio 410.
Muchos paganos de entonces, y
también muchos cristianos, habian
dicho: Roma ha caido, ahora el Dios
cristiano y los apostoles ya no
pueden proteger la ciudad. Durante
la presencia de las divinidades
paganas, Roma era caput mundi, la
gran capital, y nadie podia imaginar



que caeria en manos de los
enemigos. Ahora, con el Dios
cristiano, esta gran ciudad ya no
parecia segura. Por tanto, el Dios de
los cristianos no protegia, no podia
ser el Dios a quien convenia
encomendarse. A esta objecion, que
también tocaba profundamente el
corazon de los cristianos, responde
san Agustin con esta grandiosa obra,
De civitate Dei, aclarando qué es lo
que debian esperarse de Dios y qué
es lo que no podian esperar de él,
cual es la relacion entre la esfera
politica y la esfera de la fe, de la
Iglesia. Este libro sigue siendo una
fuente para definir bien la auténtica
laicidad y la competencia de la
Iglesia, la grande y verdadera
esperanza que nos da la fe.

Este gran libro es una presentacion
de la historia de la humanidad
gobernada por la divina Providencia,
pero actualmente dividida en dos
amores. Y este es el designio



fundamental, su interpretacion de la
historia, la lucha entre dos amores: el
amor a si mismo "hasta el desprecio
de Dios" y el amor a Dios "hasta el
desprecio de si mismo", (De civitate
Dei, X1V, 28), hasta la plena libertad
de si mismo para los demas a la luz
de Dios. Este es, tal vez, el mayor
libro de san Agustin, de una
importancia permanente.

Igualmente importante es el De
Trinitate, obra en quince libros sobre
el nucleo principal de la fe cristiana,
la fe en el Dios trino, escrita en dos
tiempos: entre los afios 399 y 412 los
primeros doce libros, publicados sin
saberlo san Agustin, el cual hacia el
afo 420 los completd y revisd toda la
obra. En ella reflexiona sobre el
rostro de Dios y trata de comprender
este misterio de Dios, que es unico, el
unico creador del mundo, de todos
nosotros: precisamente este Dios
unico es trinitario, un circulo de
amor. Trata de comprender el



misterio insondable: precisamente su
ser trinitario, en tres Personas, es la
unidad mads real y profunda del
unico Dios.

El libro De doctrina christiana es, en
cambio, una auténtica introduccién
cultural a la interpretacion de la
Biblia y, en definitiva, al cristianismo
mismo, y tuvo una importancia
decisiva en la formacion de la
cultura occidental.

Con gran humildad, san Agustin fue
ciertamente consciente de su propia
talla intelectual. Pero para él era mas
importante llevar el mensaje
cristiano a los sencillos que redactar
grandes obras de elevado nivel
teoldgico. Esta intencion profunda,
que le guio durante toda su vida, se
manifiesta en una carta escrita a su
colega Evodio, en la que le comunica
la decision de dejar de dictar por el
momento los libros del De Trinitate,
"pues son demasiado densos y creo



que son pocos los que los pueden
entender; urgen mas textos que
esperamos sean utiles a

muchos" (Epistulae, 169, 1, 1). Por
tanto, para €l era mads util comunicar
la fe de manera comprensible para
todos, que escribir grandes obras
teologicas.

La gran responsabilidad que sentia
por la divulgacion del mensaje
cristiano se encuentra en el origen de
escritos como el De catechizandis
rudibus, una teoria y también una
practica de la catequesis, o el
Psalmus contra partem Donati. Los
donatistas eran el gran problema del
Africa de san Agustin, un cisma
especificamente africano. Los
donatistas afirmaban: la auténtica
cristiandad es la africana. Se oponian
a la unidad de la Iglesia. Contra este
cisma el gran obispo luché durante
toda su vida, tratando de convencer a
los donatistas de que incluso la
africanidad sdlo puede ser verdadera



en la unidad. Y para que le
entendieran los sencillos, los que no
podian comprender el gran latin del
retorico, dijo: tengo que escribir
incluso con errores gramaticales, en
un latin muy simplificado. Y lo hizo,
sobre todo en este Psalmus, una
especie de poesia sencilla contra los
donatistas para ayudar a toda la
gente a comprender que solo en la
unidad de la Iglesia se realiza
realmente para todos nuestra
relacion con Dios y crece la paz en el
mundo.

En esta produccion destinada a un
publico mas amplio reviste
particular importancia su gran
numero de homilias, con frecuencia
improvisadas, transcritas por
taquigrafos durante la predicacion e
inmediatamente puestas en
circulacion. Entre estas destacan las
bellisimas Enarrationes in Psalmos,
muy leidas en la Edad Media. La
publicacion de las miles de homilias



de san Agustin —con frecuencia sin
el control del autor— explica su
amplia difusion y su dispersion
sucesiva, asi como su vitalidad.
Inmediatamente las predicaciones
del obispo de Hipona, por la fama del
autor, se convirtieron en textos
sumamente requeridos. Para los
demas obispos y sacerdotes servian
también de modelos, adaptados a
contextos siempre nuevos.

En la tradicion iconografica, un
fresco de Letrdn que se remonta al
siglo VI, representa a san Agustin con
un libro en la mano (véase la foto),
no solo para expresar su produccion
literaria, que tanta influencia ejercio
en la mentalidad y en el pensamiento
cristianos, sino también para
expresar su amor por los libros, por
la lectura y el conocimiento de la
gran cultura precedente. A su
muerte, cuenta Posidio, no dejo nada,
pero "recomendaba siempre que se
conservara diligentemente para las



futuras generaciones la biblioteca de
la iglesia con todos sus codices",
sobre todo los de sus obras. En estas,
subraya Posidio, san Agustin esta
"siempre vivo" y es muy util para
quien lee sus escritos, aunque —
concluye— "creo que pudieron sacar
mas provecho de su contacto los que
lo pudieron ver y escuchar cuando
hablaba personalmente en la iglesia,
y sobre todo los que fueron testigos
de su vida cotidiana entre la

gente" (Vita Augustini, 31).

Si, también a nosotros nos hubiera
gustado poderlo escuchar vivo. Pero
sigue realmente vivo en sus escritos,
estd presente en nosotros y de este
modo vemos también la permanente
vitalidad de la fe por la que dio toda
su vida.

San Agustin. 5 - Las
conversiones

Miércoles 27 de febrero de 2008



Queridos hermanos y hermanas:

Con el encuentro de hoy quiero
concluir la presentacion de la figura
de san Agustin. Después de comentar
su vida, sus obras, y algunos aspectos
de su pensamiento, hoy quiero
volver a hablar de su experiencia
interior, que hizo de él uno de los
mas grandes convertidos de la
historia cristiana. A esta experiencia
dediqué en particular mi reflexion
durante la peregrinacion que realicé
a Pavia, el afio pasado, para venerar
los restos mortales de este Padre de
la Iglesia. De ese modo le expresé el
homenaje de toda la Iglesia catdlica,
y al mismo tiempo manifesté mi
personal devocion y reconocimiento
con respecto a una figura a la que me
siento muy unido por el influjo que
ha tenido en mi vida de tedlogo, de
sacerdote y de pastor.

Todavia hoy es posible revivir la
historia de san Agustin sobre todo



gracias a las Confesiones, escritas
para alabanza de Dios, que
constituyen el origen de una de las
formas literarias mas especificas de
Occidente, la autobiografia, es decir,
la expresion personal de la propia
conciencia. Pues bien, cualquiera que
se acerque a este extraordinarioy
fascinante libro, muy leido todavia
hoy, facilmente se da cuenta de que
la conversion de san Agustin no fue
repentina ni se realizo plenamente
desde el inicio, sino que puede
definirse mas bien como un
auténtico camino, que sigue siendo
un modelo para cada uno de
nosotros.

Ciertamente, este itinerario culminé
con la conversion y después con el
bautismo, pero no se concluyo en
aquella Vigilia pascual del afio 387,
cuando en Milan el retorico africano
fue bautizado por el obispo san
Ambrosio. El camino de conversion
de san Agustin continud



humildemente hasta el final de su
vida, y se puede decir con verdad
que sus diferentes etapas —se
pueden distinguir facilmente tres—
son una unica y gran conversion.

San Agustin busco apasionadamente
la verdad: lo hizo desde el inicio y
después durante toda su vida. La
primera etapa en su camino de
conversion se realizd precisamente
en el acercamiento progresivo al
cristianismo. En realidad, habia
recibido de su madre, santa Monica,
a la que siempre estuvo muy unido,
una educacion cristiana y, a pesar de
que en su juventud habia llevado
una vida desordenada, siempre
sintié una profunda atraccion por
Cristo, habiendo bebido con la leche
materna, como él mismo subraya (cf.
Confesiones, 111, 4, 8), el amor al
nombre del Sefior.

Pero también la filosofia, sobre todo
la platdnica, habia contribuido a



acercarlo mas a Cristo,
manifestandole la existencia del
Logos, la razon creadora. Los libros
de los filésofos le indicaban que
existe la razon, de la que procede
todo el mundo, pero no le decian
como alcanzar este Logos, que
parecia tan lejano. Sélo la lectura de
las cartas de san Pablo, en la fe de la
Iglesia catdlica, le reveld plenamente
la verdad. San Agustin sintetizo esta
experiencia en una de las paginas
mas famosas de las Confesiones:
cuenta que, en el tormento de sus
reflexiones, habiéndose retirado a un
jardin, escuchd de repente una voz
infantil que repetia una cantilena
que nunca antes habia escuchado:
«tolle, lege; tolle, lege», «toma, lee;
toma, lee» (VIII, 12, 29). Entonces se
acordd de la conversion de san
Antonio, padre del monaquismo, y
solicitamente volvid a tomar el
codice de san Pablo que poco antes
tenia en sus manos: lo abrio y la
mirada se fijo en el pasaje de la carta



a los Romanos donde el Apostol
exhorta a abandonar las obras de la
carne y a revestirse de Cristo (Rm
13,13-14).

Habia comprendido que esas
palabras, en aquel momento, se
dirigian personalmente a él,
procedian de Dios a traveés del
Apostol y le indicaban qué debia
hacer en ese momento. Asi sintio
como se disipaban las tinieblas de la
duda y quedaba libre para
entregarse totalmente a Cristo:
«Habias convertido a ti mi ser»,
comenta (Confesiones, VIII, 12, 30).
Esta fue la conversion primera y
decisiva.

El retorico africano llego a esta etapa
fundamental de su largo camino
gracias a su pasion por el hombre y
por la verdad, pasion que lo llevd a
buscar a Dios, grande e inaccesible.
La fe en Cristo le hizo comprender
que en realidad Dios no estaba tan



lejos como parecia. Se habia hecho
cercano a nosotros, convirtiéndose
en uno de nosotros. En este sentido,
la fe en Cristo llevo a cumplimiento
la larga busqueda de san Agustin en
el camino de la verdad. S6lo un Dios
que se ha hecho «tocable», uno de
nosotros, era realmente un Dios al
que se podia rezar, por el cual y en el
cual se podia vivir.

Es un camino que hay que recorrer
con valentia y al mismo tiempo con
humildad, abiertos a una
purificacion permanente, que todos
necesitamos siempre. Pero, como
hemos dicho, el camino de san
Agustin no habia concluido con
aquella Vigilia pascual del afio 387.
Al regresar a Africa, fund6 un
pequefio monasterio y se retiro a él,
junto a unos pocos amigos, para
dedicarse a la vida contemplativa y
al estudio. Este era el suefio de su
vida. Ahora estaba llamado a vivir
totalmente para la verdad, con la



verdad, en la amistad de Cristo, que
es la verdad. Un hermoso suefio que
dur¢ tres anos, hasta que, contra su
voluntad, fue consagrado sacerdote
en Hipona y destinado a servir a los
fieles. Ciertamente siguio viviendo
con Cristo y por Cristo, pero al
servicio de todos. Esto le resultaba
muy dificil, pero desde el inicio
comprendio que solo podia
realmente vivir con Cristo y por
Cristo viviendo para los demas, y no
simplemente para su contemplacion
privada.

Asi, renunciando a una vida
consagrada solo a la meditacion, san
Agustin aprendio, a menudo con
dificultad, a poner a disposicion el
fruto de su inteligencia para
beneficio de los demads. Aprendio a
comunicar su fe a la gente sencilla y
a vivir asi para ella en aquella ciudad
que se convirtio en su ciudad,
desempefiando incansablemente una
actividad generosa y pesada, que



describe con estas palabras en uno
de sus bellisimos sermones:
«Continuamente predicar, discutir,
reprender, edificar, estar a
disposicion de todos, es una gran
carga y un gran peso, una enorme
fatiga» (Serm. 339, 4). Pero cargo con
este peso, comprendiendo que
precisamente asi podia estar mas
cerca de Cristo. Su segunda
conversion consistio en comprender
que se llega a los demas con sencillez
y humildad.

Pero hay una ultima etapa en el
camino de san Agustin, una tercera
conversion: la que lo llevo a pedir
perdon a Dios cada dia de su vida. Al
inicio, habia pensado que una vez
bautizado, en la vida de comunién
con Cristo, en los sacramentos, en la
celebracion de la Eucaristia, iba a
llegar a la vida propuesta en el
Sermon de la montaria: a la
perfeccion donada en el bautismo y
reconfirmada en la Eucaristia. En la



ultima parte de su vida comprendio
que no era verdad lo que habia dicho
en sus primeras predicaciones sobre
el Sermon de la montafia: es decir,
que nosotros, como cristianos,
vivimos ahora permanentemente
este ideal. SAlo Cristo mismo realiza
verdadera y completamente el
Sermon de la montafia. Nosotros
siempre tenemos necesidad de ser
lavados por Cristo, que nos lava los
pies, y de ser renovados por él.
Tenemos necesidad de una
conversion permanente. Hasta el
final necesitamos esta humildad que
reconoce que somos pecadores en
camino, hasta que el Sefior nos da la
mano definitivamente y nos
introduce en la vida eterna. San
Agustin murio con esta ultima
actitud de humildad, vivida dia tras
dia.

Esta actitud de humildad profunda
ante el unico Sefor Jesus lo introdujo
en la experiencia de una humildad



también intelectual. San Agustin, que
es una de las figuras mas grandes en
la historia del pensamiento, en los
ultimos afios de su vida quiso
someter a un lucido examen critico
sus numerosisimas obras. Surgieron
asi las Retractationes («Revisiones»),
que de este modo introducen su
pensamiento teoldgico,
verdaderamente grande, en la fe
humilde y santa de aquella a la que
llama sencillamente con el nombre
de Catholica, es decir, la Iglesia. «He
comprendido —escribe precisamente
en este originalisimo libro (I, 19,1-3)
— que uno solo es verdaderamente
perfecto y que las palabras del
Sermon de la montaria sdlo se
realizan totalmente en uno solo: en
Jesucristo mismo. Toda la Iglesia, por
el contrario —todos nosotros,
incluidos los Apostoles—, debemos
rezar cada dia: Perdona nuestras
ofensas, como también nosotros
perdonamos a los que nos ofenden».



San Agustin, convertido a Cristo, que
es verdad y amor, lo siguié durante
toda la vida y se transformo en un
modelo para todo ser humano, para
todos nosotros, en la busqueda de
Dios. Por eso quise concluir mi
peregrinacion a Pavia volviendo a
entregar espiritualmente a la Iglesia
y al mundo, ante la tumba de este
gran enamorado de Dios, mi primera
enciclica, Deus caritas est, la cual, en
efecto, debe mucho, sobre todo en su
primera parte, al pensamiento de san
Agustin.

También hoy, como en su época, la
humanidad necesita conocer y sobre
todo vivir esta realidad fundamental:
Dios es amor y el encuentro con €l es
la Unica respuesta a las inquietudes
del corazon humano, un corazén en
el que vive la esperanza —quiza
todavia oscura e inconsciente en
muchos de nuestros contemporaneos
—, pero que para nosotros los
cristianos abre ya hoy al futuro,



hasta el punto de que san Pablo
escribid que «en esperanza fuimos
salvados» (Rm 8,24). A la esperanza
he dedicado mi segunda enciclica,
Spe salvi, 1a cual también debe
mucho a san Agustin y a su
encuentro con Dios.

En un escrito sumamente hermoso,
san Agustin define la oracién como
expresion del deseo y afirma que
Dios responde ensanchando hacia él
nuestro corazon. Por nuestra parte,
debemos purificar nuestros deseos y
nuestras esperanzas para acoger la
dulzura de Dios (cf. In I Ioannis, 4, 6).
Sélo ella nos salva, abriéndonos
también a los demas. Pidamos, por
tanto, para que en nuestra vida se
nos conceda cada dia seguir el
ejemplo de este gran convertido,
encontrando como €l en cada
momento de nuestra vida al Sefior
Jesus, el uinico que nos salva, nos
purifica y nos da la verdadera
alegria, la verdadera vida.



San Leon Magno

Miércoles 5 de marzo de 2008
Queridos hermanos y hermanas:

Continuando nuestro camino entre
los Padres de la Iglesia, auténticos
astros que brillan desde lejos, en el
encuentro de hoy vamos a considerar
la figura de un Papa que en 1754 fue
proclamado por Benedicto XIV
doctor de la Iglesia: se trata de san
Leon Magno. Como indica el
apelativo que pronto le atribuyo la
tradicion, fue verdaderamente uno
de los mas grandes Pontifices que
han honrado la Sede de Roma,
contribuyendo en gran medida a
reforzar su autoridad y prestigio.
Primer Obispo de Roma que 1lev el
nombre de Ledn, adoptado después
por otros doce Sumos Pontifices, es
también el primer Papa cuya
predicacion, dirigida al pueblo que le
rodeaba durante las celebraciones,



ha llegado hasta nosotros. Viene
espontaneamente a la mente su
recuerdo en el contexto de las
actuales audiencias generales del
miércoles, citas que en los ultimos
decenios se han convertido para el
Obispo de Roma en una forma
habitual de encuentro con los fieles y
COn numerosos visitantes
procedentes de todas las partes del
mundo.

San Leon era originario de la Tuscia.
Fue didcono de la Iglesia de Roma en
torno al afio 430, y con el tiempo
alcanzo en ella una posicion de gran
importancia. Este papel destacado
impulsoé en el afio 440 a Gala
Placidia, que entonces gobernaba el
Imperio de Occidente, a enviarlo a la
Galia para resolver una situacion
dificil. Pero en el verano de aquel
afio, el Papa Sixto III, cuyo nombre
estd ligado a los magnificos mosaicos
de la basilica de Santa Maria la
Mayor, fallecid; y como su sucesor



fue elegido precisamente san Ledn,
que recibi6 la noticia mientras
desempefiaba su mision de paz en la
Galia.

Tras regresar a Roma, el nuevo Papa
fue consagrado el 29 de septiembre
del afio 440. Asi inici6 su pontificado,
que dur6 mas de 21 afios y que ha
sido sin duda uno de los mas
importantes en la historia de la
Iglesia. Al morir, el 10 de noviembre
del afio 461, el Papa fue sepultado
junto a la tumba de san Pedro. Sus
reliquias se conservan todavia hoy
en uno de los altares de la basilica
vaticana.

El Papa san Leon vivio en tiempos
sumamente dificiles: las repetidas
invasiones barbaras, el progresivo
debilitamiento de la autoridad
imperial en Occidente y una larga
crisis social habian obligado al
Obispo de Roma —como sucederia
con mayor evidencia aun un sigloy



medio después, durante el
pontificado de san Gregorio Magno—
a asumir un papel destacado incluso
en las vicisitudes civiles y politicas.
Esto no impidio que aumentara la
importancia y el prestigio de la Sede
romana.

Es famoso un episodio de la vida de
san Leon. Se remonta al afio 452,
cuando el Papa en Mantua, junto a
una delegacion romana, salio al
encuentro de Atila, el jefe de los
hunos, y 1o convencio de que no
continuara la guerra de invasion con
la que ya habia devastado las
regiones del nordeste de Italia. De
este modo salvo al resto de la
peninsula. Este importante
acontecimiento pronto se hizo
memorable y permanece como un
signo emblematico de la accion de
paz llevada a cabo por el Pontifice.

No fue tan positivo, por desgracia,
tres afios después, el resultado de



otra iniciativa del Papa, que de todos
modos manifestd una valentia que
todavia hoy nos sorprende: en la
primavera del afio 455, san Leon no
logré impedir que los vandalos de
Genserico, tras llegar a las puertas de
Roma, invadieran la ciudad
indefensa, que fue saqueada durante
dos semanas. Sin embargo, el gesto
del Papa que, inerme y rodeado de su
clero, salié al encuentro del invasor
para pedirle que se detuviera,
impidio al menos que Roma fuera
incendiada y logré que no fueran
saqueadas las basilicas de San Pedro,
San Pablo y San Juan, en las que se
refugio parte de la poblacion
aterrorizada.

Conocemos bien la accion del Papa
san Leon gracias a sus hermosisimos
sermones —se han conservado casi
cien en un latin espléndido y claro—
y gracias a sus cartas, unas ciento
cincuenta. En estos textos, el
Pontifice se muestra en toda su



grandeza, dedicado al servicio de la
verdad en la caridad, a través de un
ejercicio asiduo de la palabra, que lo
muestra a la vez como teologo y
pastor. San Leon Magno,
constantemente solicito por sus fieles
y por el pueblo de Roma, asi como
por la comunion entre las diferentes
Iglesias y por sus necesidades, apoyo
y promovio incansablemente el
primado romano, presentandose
como auténtico heredero del apdstol
san Pedro: los numerosos obispos, en
gran parte orientales, reunidos en el
concilio de Calcedonia, fueron
plenamente conscientes de esto.

Este concilio, que tuvo lugar en el
afio 451, con 350 obispos
participantes, fue la asamblea mas
importante celebrada hasta entonces
en la historia de la Iglesia.
Calcedonia representa la meta segura
de la cristologia de los tres concilios
ecuménicos anteriores: el de Nicea,
del afio 325; el de Constantinopla, del



afio 381; y el de Efeso, del afio 431. Ya
en el siglo VI estos cuatro concilios,
que resumen la fe de la Iglesia
antigua, fueron comparados a los
cuatro Evangelios: lo afirma san
Gregorio Magno en una famosa carta
(I, 24), en la que declara que «acoge y
venera los cuatro concilios como los
cuatro libros del santo Evangelio»,
porque sobre ellos —sigue
explicando san Gregorio— «se eleva
la estructura de la santa fe, como
sobre una piedra cuadrada». El
concilio de Calcedonia, al rechazar la
herejia de Eutiques, que negaba la
verdadera naturaleza humana del
Hijo de Dios, afirmo la union en su
unica Persona, sin confusion ni
separacion, de las dos naturalezas
humana y divina.

Esta fe en Jesucristo, verdadero Dios
y verdadero hombre, fue afirmada
por el Papa en un importante texto
doctrinal dirigido al obispo de
Constantinopla, el asi llamado «Tomo



a Flaviano», que al ser leido en
Calcedonia, fue acogido por los
obispos presentes con una
aclamacion elocuente, registrada en
las actas del Concilio: «Pedro ha
hablado por la boca de Leony,
exclamaron al unisono los padres
conciliares. Sobre todo a partir de
esa intervencion, y de otras
realizadas durante la controversia
cristologica de aquellos afios, resulta
evidente que el Papa sentia con
particular urgencia la
responsabilidad del Sucesor de
Pedro, cuyo papel es tnico en la
Iglesia, pues «a un solo apdstol se le
confia lo que a todos los apodstoles se
comunica», como afirma san Ledn en
uno de sus sermones con motivo de
la fiesta de San Pedro y San Pablo
(83, 2). Y el Pontifice supo ejercer
esta responsabilidad tanto en
Occidente como en Oriente,
interviniendo en diferentes
circunstancias con prudencia,
firmeza y lucidez, a través de sus



escritos y mediante sus legados. Asi
mostraba como el ejercicio del
primado romano era necesario
entonces, como lo es hoy, para servir
eficazmente a la comunion,
caracteristica de la unica Iglesia de
Cristo.

Consciente del momento histdrico en
el que vivia y de la transicion que
estaba produciéndose de la Roma
pagana a la cristiana —en un periodo
de profunda crisis—, san Leon
Magno supo estar cerca del pueblo y
de los fieles con la accion pastoral y
la predicacion. Impulsé la caridad en
una Roma afectada por las carestias,
por la llegada de refugiados, por las
injusticias y por la pobreza. Se
enfrento a las supersticiones paganas
y a la accion de los grupos
maniqueos. Vinculo la liturgia a la
vida diaria de los cristianos: por
ejemplo, uniendo la practica del
ayuno con la caridad y la limosna,
sobre todo con motivo de las Cuatro



témporas, que marcan en el
transcurso del afo el cambio de las
estaciones.

En particular, san Leon Magno
enseno a sus fieles —y sus palabras
siguen siendo validas para nosotros
— que la liturgia cristiana no es el
recuerdo de acontecimientos
pasados, sino la actualizacion de
realidades invisibles que actuan en
la vida de cada uno. Lo subraya en
un sermon (64, 1-2) a proposito de la
Pascua, que debe celebrarse en todo
tiempo del afio, «no como algo del
pasado, sino mas bien como un
acontecimiento del presente». Todo
esto se enmarca en un proyecto
preciso, insiste el santo Pontifice: asi
como el Creador animo con el soplo
de la vida racional al hombre
modelado con el barro de la tierra,
del mismo modo, tras el pecado
original, envio a su Hijo al mundo
para restituir al hombre la dignidad
perdida y destruir el dominio del



diablo mediante la nueva vida de la
gracia.

Este es el misterio cristologico al que
san Ledn Magno, con su carta al
concilio de Efeso, dio una
contribucion eficaz y esencial,
confirmando para todos los tiempos,
a través de ese concilio, 1o que dijo
san Pedro en Cesarea de Filipo. Con
Pedro y como Pedro confesé: «Tu
eres el Cristo, el Hijo de Dios vivo».
Por este motivo, al ser a la vez Dios y
hombre, «no es ajeno al género
humano, pero es ajeno al pecado» (cf.
Serm. 64). Con la fuerza de esta fe
cristologica, fue un gran mensajero
de paz y de amor. Asi nos muestra el
camino: en la fe aprendemos la
caridad. Por tanto, con san Ledn
Magno, aprendamos a creer en
Cristo, verdadero Dios y verdadero
hombre, y a vivir esta fe cada dia en
la accion por la paz y en el amor al
projimo.



Boecio y Casiodoro

Miércoles 12 de marzo de 2008
Queridos hermanos y hermanas:

Hoy quiero hablar de dos escritores
eclesiasticos, Boecio y Casiodoro, que
vivieron en unos de los afios mas
tormentosos del Occidente cristiano
y, en particular, de la peninsula
italiana. Odoacro, rey de los hérulos,
una etnia germanica, se habia
rebelado, acabando con el imperio
romano de Occidente (afio 476), pero
muy pronto sucumbio ante los
ostrogodos de Teodorico, que
durante algunos decenios
controlaron la peninsula italiana.

Boecio

Boecio nacié en Roma, en torno al
afo 480, de la noble estirpe de los
Anicios; siendo todavia joven, entro
en la vida publica, logrando ya a los
25 anos el cargo de senador. Fiel a la



tradicion de su familia, se
comprometio en politica, convencido
de que era posible armonizar las
lineas fundamentales de la sociedad
romana con los valores de los nuevos
pueblos. Y en este nuevo tiempo de
encuentro de culturas considerd
como misién suya reconciliar y unir
esas dos culturas, la clasica y
romana, con la naciente del pueblo
ostrogodo. De este modo, fue muy
activo en politica, incluso bajo
Teodorico, que en los primeros
tiempos lo apreciaba mucho.

A pesar de esta actividad publica,
Boecio no descuidé los estudios,
dedicandose en particular a
profundizar en los temas de orden
filosofico-religioso. Pero escribio
también manuales de aritmética, de
geometria, de musica y de
astronomia: todo con la intencion de
transmitir a las nuevas generaciones,
a los nuevos tiempos, la gran cultura
grecorromana. En este &mbito, es



decir, en el compromiso por
promover el encuentro de las
culturas, utilizo las categorias de la
filosofia griega para proponer la fe
cristiana, buscando una sintesis
entre el patrimonio helenistico-
romano y el mensaje evangélico.
Precisamente por esto, Boecio ha sido
considerado el ultimo representante
de la cultura romana antigua y el
primero de los intelectuales
medievales.

Ciertamente su obra mas conocida es
el De consolatione philosophiae, que
compuso en la carcel para dar
sentido a su injusta detencion. Habia
sido acusado de complot contra el
rey Teodorico por haber defendido
en un juicio a un amigo, el senador
Albino. Pero se trataba de un
pretexto: en realidad, Teodorico,
arriano y barbaro, sospechaba que
Boecio sentia simpatia por el
emperador bizantino Justiniano. De
hecho, procesado y condenado a



muerte, fue ejecutado el 23 de
octubre del afio 524, cuando solo
tenia 44 afios.

Precisamente a causa de su
dramatica muerte, puede hablar por
experiencia también al hombre
contemporaneo y sobre todo a las
numerosisimas personas que sufren
su misma suerte a causa de la
injusticia presente en gran parte de
la "justicia humana". Con esta obra,
en la carcel busca consuelo, busca
luz, busca sabiduria. Y dice que,
precisamente en esa situacion, ha
sabido distinguir entre los bienes
aparentes, que en la carcel
desaparecen, y los bienes
verdaderos, como la amistad
auténtica, que en la carcel no
desaparecen.

El bien mas elevado es Dios: Boecio
aprendio —y nos lo ensefia a
nosotros— a no caer en el fatalismo,
que apaga la esperanza. Nos ensefia



que no gobierna el hado, sino la
Providencia, la cual tiene un rostro.
Con la Providencia se puede hablar,
porque la Providencia es Dios. De
este modo, incluso en la carcel, le
queda la posibilidad de la oracion,
del didlogo con Aquel que nos salva.
Al mismo tiempo, incluso en esta
situacion, conserva el sentido de la
belleza de la cultura y recuerda la
ensefianza de los grandes filésofos
antiguos, griegos y romanos, como
Platon, Aristoteles —a los que habia
comenzado a traducir del griego al
latin—, Cicerdn, Séneca y también
poetas como Tibulo y Virgilio.

La filosofia, en el sentido de
busqueda de la verdadera sabiduria,
es, segun Boecio, la verdadera
medicina del alma (Libro I). Por otra
parte, el hombre solo puede
experimentar la auténtica felicidad
en la propia interioridad (libro II).
Por eso, Boecio logra encontrar un
sentido al pensar en su tragedia



personal a la luz de un texto
sapiencial del Antiguo Testamento
(Sb 7, 30-8,1) que cita: "Contra la
Sabiduria no prevalece la maldad. Se
despliega vigorosamente de un
confin al otro del mundo y gobierna
de excelente manera el

universo" (Libro III, 12: PL 63, col.
780).

Por tanto, la asi llamada prosperidad
de los malvados resulta mentirosa
(libro IV), y se manifiesta la
naturaleza providencial de la
adversa fortuna. Las dificultades de
la vida no solo revelan hasta qué
punto esta es efimera y breve, sino
que resultan incluso utiles para
descubrir y mantener las auténticas
relaciones entre los hombres. De
hecho, la adversa fortuna permite
distinguir los amigos falsos de los
verdaderos y da a entender que no
hay nada mas precioso para el
hombre que una amistad verdadera.
Aceptar de forma fatalista una



condicion de sufrimiento es
totalmente peligroso, afiade el
creyente Boecio, pues "elimina en su
raiz la posibilidad misma de la
oracion y de la esperanza teologal, en
las que se basa la relacion del
hombre con Dios" (Libro V, 3: PL 63,
col. 842).

La peroracion final del De
consolatione philosophiae puede
considerarse como una sintesis de
toda la ensefianza que Boecio se
dirige a si mismo y a todos los que
puedan encontrarse en su misma
situacion. En la carcel escribe:
"Luchad, por tanto, contra los vicios,
dedicaos a una vida de virtud
orientada por la esperanza que eleva
el corazon hasta alcanzar el cielo con
las oraciones alimentadas por la
humildad. Si os negdis a mentir, la
imposicion que habéis sufrido puede
transformarse en la enorme ventaja
de tener siempre ante los ojos al juez
supremo que ve y que sabe como son



realmente las cosas" (Libro V, 6: PL
63, col. 862).

Todo detenido, independientemente
del motivo por el que haya acabado
en la carcel, intuye cuan dura es esta
particular condicion humana, sobre
todo cuando se embrutece, como
sucedio a Boecio, por la tortura. Pero
es particularmente absurda la
condicion de aquel que, como Boecio
—a quien la ciudad de Pavia
reconoce y celebra en la liturgia
como martir en la fe—, es torturado
hasta la muerte unicamente por sus
convicciones ideales, politicas y
religiosas. De hecho, Boecio, simbolo
de un numero inmenso de detenidos
injustamente en todos los tiempos y
en todas las latitudes, es una puerta
objetiva para entrar en la
contemplacion del misterioso
Crucificado del Golgota.



Casiodoro

Marco Aurelio Casiodoro fue
contemporaneo de Boecio. Calabrés,
nacido en Squillace hacia el afio 485,
murio ya anciano en Vivarium,
alrededor del afio 580. También él
era de un elevado nivel social. Se
dedico a la vida politica y al
compromiso cultural como pocos en
el Occidente romano de su tiempo.
Quiza los unicos que se le podian
igualar en este doble interés fueron
el ya recordado Boecio, y el futuro
Papa de Roma san Gregorio Magno
(590-604).

Consciente de la necesidad de que no
cayera en el olvido todo el
patrimonio humano y humanistico,
acumulado en los siglos de oro del
Imperio romano, Casiodoro colaboro
generosamente, en los mas elevados
niveles de responsabilidad politica,
con los pueblos nuevos que habian
cruzado las fronteras del Imperio y



se habian establecido en Italia.
También él fue modelo de encuentro
cultural, de dialogo y de
reconciliacién. Las vicisitudes
historicas no le permitieron realizar
sus suefios politicos y culturales,
orientados a crear una sintesis entre
la tradicion romano-cristiana de
Italia y la nueva cultura gatica. Sin
embargo, esas mismas vicisitudes lo
convencieron de que el movimiento
monastico, que se estaba
consolidando en las tierras
cristianas, era providencial. Decidio
apoyarlo, dedicandole todas sus
riquezas materiales y sus fuerzas
espirituales.

Tuvo la idea de encomendar
precisamente a los monjes la tarea de
recuperar, conservar y transmitir a
las generaciones futuras el inmenso
patrimonio cultural de los antiguos
para que no se perdiera. Por eso
fundo Vivarium, un cenobio en el que
todo estaba organizado de manera



que se considerara sumamente
precioso e irrenunciable el trabajo
intelectual de los monjes. Establecio
también que los monjes que no
tenian una formacion intelectual no
se dedicaran solo al trabajo material,
a la agricultura, sino también a
transcribir manuscritos para
contribuir a la transmision de la gran
cultura a las futuras generaciones. Y
esto sin detrimento alguno del
compromiso espiritual monastico y
cristiano y de la actividad caritativa
en favor de los pobres.

En su ensefianza, distribuida en
varias obras, pero sobre todo en el
tratado De animay en las
Institutiones divinarum litterarum, la
oracion (cf. PL 69, col. 1108),
alimentada por la sagrada Escritura
y particularmente por la meditacion
asidua de los Salmos (cf. PL 69, col.
1149), ocupa siempre un lugar
central como alimento necesario
para todos.



Este doctisimo calabrés, por ejemplo,
introduce asi su Expositio in
Psalterium: "Rechazados y
abandonados en Ravena los deseos
de hacer carrera politica,
caracterizada por el sabor
desagradable de las preocupaciones
mundanas, habiendo gozado del
Salterio, libro venido del cielo como
auténtica miel para el alma, me
dediqué dvidamente como un
sediento a escrutarlo sin cesar y a
dejarme impregnar totalmente por
esa dulzura saludable, después de
haberme saciado de las
innumerables amarguras de la vida
activa" (PL 70, col. 10).

La busqueda de Dios, orientada a su
contemplacion —escribe Casiodoro
—, sigue siendo la finalidad
permanente de la vida monastica (cf.
PL 69, col. 1107). Sin embargo, afiade
que, con la ayuda de la gracia divina
(cf. PL 69, col. 1131.1142), se puede
disfrutar mejor de la Palabra



revelada utilizando las conquistas
cientificas y los instrumentos
culturales "profanos" que poseian ya
los griegos y los romanos (cf. PL 69,
col. 1140). Casiodoro se dedico
personalmente a los estudios
filosoficos, teoldgicos y exegéticos sin
una creatividad particular, pero
prestando atencion a las intuiciones
que consideraba validas en los
demas. Leia con respeto y devocion
sobre todo a san Jerénimo y san
Agustin. De este ultimo decia: "En san
Agustin hay tanta riqueza que me
parece imposible encontrar algo que
no haya sido tratado ampliamente
por él" (cf. PL 70, col. 10).

Citando a san Jeronimo, exhortaba a
los monjes de Vivarium: "No sélo
alcanzan la palma de la victoria los
que luchan hasta derramar la sangre
o0 los que viven en virginidad, sino
también todos aquellos que, con la
ayuda de Dios, vencen los vicios del
cuerpo y conservan la recta fe. Pero



para que podais vencer mas
facilmente, con la ayuda de Dios, los
atractivos del mundo y sus
seducciones, permaneciendo en él
como peregrinos siempre en camino,
tratad de buscar ante todo la
saludable ayuda sugerida por el
salmo 1, que recomienda meditar
noche y dia en la ley del Sefior. Si
toda vuestra atencion esta centrada
en Cristo, el enemigo no encontrara
ninguna entrada para asaltaros" (De
Institutione Divinarum Scripturarum,
32: PL 70, col. 1147D-1148A).

Es una advertencia que podemos
considerar valida también para
nosotros. En efecto, también nosotros
vivimos en un tiempo de encuentro
de culturas, de peligro de violencia
que destruye las culturas, y en el que
es necesario esforzarse por
transmitir los grandes valores y
ensefiar a las nuevas generaciones el
camino de la reconciliacion y de la
paz. Encontramos este camino



orientdndonos hacia el Dios que
tiene rostro humano, el Dios que se
nos revelo en Cristo.

San Benito de Nursia

Miércoles 9 de abril de 2008
Queridos hermanos y hermanas:

Hoy voy a hablar de san Benito,
fundador del monacato occidental y
también patrono de mi pontificado.
Comienzo citando una frase de san
Gregorio Magno que, refiriéndose a
san Benito, dice: «Este hombre de
Dios, que brill sobre esta tierra con
tantos milagros, no resplandecio
menos por la elocuencia con la que
supo exponer su doctrina» (Dial. II,
36). El gran Papa escribid estas
palabras en el afio 592; el santo
monje habia muerto cincuenta afnos
antes y todavia seguia vivo en la
memoria de la gente y sobre todo en
la floreciente Orden religiosa que



fundé. San Benito de Nursia, con su
vida y su obra, ejercio una influencia
fundamental en el desarrollo de la
civilizacion y de la cultura europea.

La fuente mas importante sobre su
vida es el segundo libro de los
Didlogos de san Gregorio Magno. No
es una biografia en el sentido clasico.
Segun las ideas de su época, san
Gregorio quiso ilustrar mediante el
ejemplo de un hombre concreto —
precisamente san Benito— la
ascension a las cumbres de la
contemplacion, que puede realizar
quien se abandona en manos de
Dios. Por tanto, nos presenta un
modelo de vida humana como
ascension hacia la cumbre de la
perfeccion.

En el libro de los Didlogos, san
Gregorio Magno narra también
muchos milagros realizados por el
santo. También en este caso no
quiere simplemente contar algo



extrafio, sino demostrar como Dios,
advirtiendo, ayudando e incluso
castigando, interviene en las
situaciones concretas de la vida del
hombre. Quiere mostrar que Dios no
es una hipotesis lejana, situada en el
origen del mundo, sino que esta
presente en la vida del hombre, de
cada hombre.

Esta perspectiva del «biografo» se
explica también a la luz del contexto
general de su tiempo: entre los siglos
Vy VI, el mundo sufria una
tremenda crisis de valores y de
instituciones, provocada por el
derrumbamiento del Imperio
Romano, por la invasion de los
nuevos pueblos y por la decadencia
de las costumbres. Al presentar a san
Benito como «astro luminoso», san
Gregorio queria indicar en esta
tremenda situacion, precisamente
aqui, en esta ciudad de Roma, el
camino de salida de la «noche oscura
de la historia» (cf. Juan Pablo II,



Discurso en la abadia de
Montecassino, 18 de mayo de 1979, n.
2: L'Osservatore Romano, edicion en
lengua espaiiola, 27 de mayo de 1979,
p- 11).

De hecho, la obra del santo, y en
especial su Regla, fueron una
auténtica levadura espiritual, que
cambio, con el paso de los siglos,
mucho mas alla de los confines de su
patria y de su época, el rostro de
Europa, suscitando tras la caida de la
unidad politica creada por el Imperio
Romano una nueva unidad espiritual
y cultural, la de la fe cristiana
compartida por los pueblos del
continente. De este modo naci6 la
realidad que llamamos «Europa».

La fecha del nacimiento de san
Benito se situa alrededor del afo 480.
Procedia, segun dice san Gregorio de
la region de Nursia, ex provincia
Nursiae. Sus padres, de clase
acomodada, lo enviaron a estudiar a



Roma. El, sin embargo, no se quedé
mucho tiempo en la ciudad eterna.
Como explicacion totalmente creible,
san Gregorio alude al hecho de que al
joven Benito le disgustaba el estilo de
vida de muchos de sus compafieros
de estudios, que vivian de manera
disoluta, y no queria caer en los
mismos errores. Solo queria agradar
a Dios: «soli Deo placere

desiderans» (Dial. 11, Prol. 1).

Asi, antes de concluir sus estudios,
san Benito dejé Roma y se retiro a la
soledad de los montes que se
encuentran al este de la ciudad
eterna. Después de una primera
estancia en el pueblo de Effide (hoy
Affile), donde se uni¢ durante algun
tiempo a una «comunidad religiosa»
de monjes, se hizo eremita en la
cercana Subiaco. Alli vivio durante
tres afnos, completamente solo, en
una gruta que, desde la alta Edad
Media, constituye el «corazén» de un



monasterio benedictino llamado
«Sacro Speco» (Gruta sagrada).

El periodo que pasé en Subiaco, un
tiempo de soledad con Dios, fue para
san Benito un momento de
maduracion. Alli tuvo que soportar y
superar las tres tentaciones
fundamentales de todo ser humano:
la tentacion de autoafirmarse y el
deseo de ponerse a si mismo en el
centro; la tentacion de la
sensualidad; y, por ultimo, la
tentacion de la ira y de la venganza.

San Benito estaba convencido de que
solo después de haber vencido estas
tentaciones podia dirigir a los demas
palabras utiles para sus situaciones
de necesidad. De este modo, tras
pacificar su alma, podia controlar
plenamente los impulsos de su yo,
para ser artifice de paz a su
alrededor. Solo entonces decidio
fundar sus primeros monasterios en
el valle del Anio, cerca de Subiaco.



En el afio 529, san Benito dejo
Subiaco para asentarse en
Montecassino. Algunos han
explicado que este cambio fue una
manera de huir de las intrigas de un
eclesiastico local envidioso. Pero esta
explicacion resulta poco convincente,
pues su muerte repentina no impulso
a san Benito a regresar (Dial. 11, 8).
En realidad, tomo esta decision
porque habia entrado en una nueva
fase de su maduracion interior y de
su experiencia monastica.

Segun san Gregorio Magno, su salida
del remoto valle del Anio hacia el
monte Cassio —una altura que,
dominando la llanura circunstante,
es visible desde lejos—, tiene un
caracter simbolico: la vida monastica
en el ocultamiento tiene una razon
de ser, pero un monasterio también
tiene una finalidad publica en la vida
de la Iglesia y de la sociedad: debe
dar visibilidad a la fe como fuerza de
vida. De hecho, cuando el 21 de



marzo del afio 547 san Benito
concluy6 su vida terrena, dejo con su
Regla y con la familia benedictina
que fundo, un patrimonio que ha
dado frutos a través de los siglos y
que los sigue dando en el mundo
entero.

En todo el segundo libro de los
Dialogos,san Gregorio nos muestra
como la vida de san Benito estaba
inmersa en un clima de oracion,
fundamento de su existencia. Sin
oracion no hay experiencia de Dios.
Pero la espiritualidad de san Benito
no era una interioridad alejada de la
realidad. En la inquietud y en el caos
de su época, vivia bajo la mirada de
Dios y precisamente asi nunca perdio
de vista los deberes de la vida
cotidiana ni al hombre con sus
necesidades concretas.

Al contemplar a Dios comprendio la
realidad del hombre y su misiéon. En
su Regla se refiere a la vida



monastica como «escuela del servicio
del Sefior» (Prol. 45) y pide a sus
monjes que «nada se anteponga a la
Obra de Dios» (43, 3), es decir, al
Oficio divino o Liturgia de las Horas.
Sin embargo, subraya que la oracion
es, en primer lugar, un acto de
escucha (Prol. 9-11), que después
debe traducirse en la accion
concreta. «El Sefior espera que
respondamos diariamente con obras
a sus santos consejos», afirma (Prol.
35).

Asi, la vida del monje se convierte en
una simbiosis fecunda entre accion y
contemplacion «para que en todo sea
glorificado Dios» (57, 9). En contraste
con una autorrealizacion facil y
egocéntrica, que hoy con frecuencia
se exalta, el compromiso primero e
irrenunciable del discipulo de san
Benito es la sincera busqueda de Dios
(58, 7) en el camino trazado por
Cristo, humilde y obediente (5, 13), a
cuyo amor no debe anteponer nada



(4, 21; 72, 11), y precisamente asi,
sirviendo a los demas, se convierte
en hombre de servicio y de paz. En el
ejercicio de la obediencia vivida con
una fe animada por el amor (5, 2), el
monje conquista la humildad (5, 1), a
la que dedica todo un capitulo de
suRegla (7). De este modo, el hombre
se configura cada vez mas con Cristo
y alcanza la auténtica
autorrealizacion como criatura a
imagen y semejanza de Dios.

A la obediencia del discipulo debe
corresponder la sabiduria del abad,
que en el monasterio «hace las veces
de Cristo» (2, 2; 63, 13). Su figura,
descrita sobre todo en el segundo
capitulo de la Regla,con un perfil de
belleza espiritual y de compromiso
exigente, puede considerarse un
autorretrato de san Benito, pues —
como escribe san Gregorio Magno—
«el santo de ninguna manera podia
ensefiar algo diferente de lo que
vivia» (Dial. II, 36). El abad debe ser



un padre tierno y al mismo tiempo
un maestro severo (2, 24), un
verdadero educador. Aun siendo
inflexible contra los vicios, sobre
todo estd llamado a imitar la ternura
del buen Pastor (27, 8), a «servir mas
que a mandar» (64, 8), y a «ensefiar
todo lo bueno y lo santo mas con
obras que con palabras» (2, 12). Para
poder decidir con responsabilidad, el
abad también debe escuchar «el
consejo de los hermanos» (3, 2),
porque «muchas veces el Sefior
revela al mas joven lo que es

mejor» (3, 3). Esta disposicion hace
sorprendentemente moderna una
Regla escrita hace casi quince siglos.
Un hombre de responsabilidad
publica, incluso en ambitos privados,
siempre debe saber escuchar y
aprender de lo que escucha.

San Benito califica la Regla como
«minima, escrita sdlo para el
inicio» (73, 8); pero, en realidad,
ofrece indicaciones utiles no solo



para los monjes, sino también para
todos los que buscan orientacion en
su camino hacia Dios. Por su
moderacion, su humanidad y su
sobrio discernimiento entre lo
esencial y lo secundario en la vida
espiritual, ha mantenido su fuerza
illuminadora hasta hoy.

Pablo VI, al proclamar el 24 de
octubre de 1964 a san Benito patrono
de Europa, pretendia reconocer la
admirable obra llevada a cabo por el
santo a través de la Regla para la
formacion de la civilizacion y de la
cultura europea. Hoy Europa, recién
salida de un siglo herido
profundamente por dos guerras
mundiales y después del derrumbe
de las grandes ideologias que se han
revelado tragicas utopias, se
encuentra en busqueda de su propia
identidad.

Para crear una unidad nueva y
duradera, ciertamente son



importantes los instrumentos
politicos, econémicos y juridicos,
pero es necesario también suscitar
una renovacion ética y espiritual que
se inspire en las raices cristianas del
continente. De lo contrario no se
puede reconstruir Europa. Sin esta
savia vital, el hombre queda
expuesto al peligro de sucumbir a la
antigua tentacion de querer
redimirse por si mismo, utopia que
de diferentes maneras, en la Europa
del siglo XX, como puso de relieve el
Papa Juan Pablo II, provoco «una
regresion sin precedentes en la
atormentada historia de la
humanidad» (Discurso a la asamblea
plenaria del Consejo pontificio para la
cultura, 12 de enero de 1990, n. 1:
L'Osservatore Romano, edicion en
lengua espaiiola, 28 de enero de
1990, p. 6). Al buscar el verdadero
progreso, escuchemos también hoy la
Reglade san Benito como una luz
para nuestro camino. El gran monje
sigue siendo un verdadero maestro



que ensefia el arte de vivir el
verdadero humanismo.

Dionisio Areopagita
Miércoles 14 de mayo de 2008

Queridos hermanos y hermanas:

En el curso de las catequesis sobre
los Padres de la Iglesia, quiero hablar
hoy de una figura muy misteriosa: un
tedlogo del siglo VI, cuyo nombre se
desconoce, y que escribio bajo el
seudonimo de Dionisio Areopagita.
Con este seudonimo aludia al pasaje
de la Escritura que acabamos de
escuchar, es decir, el episodio
narrado por san Lucas en el capitulo
XVII de losHechos de los Apostoles,
donde se cuenta que Pablo predicd
en Atenas, en el Aredpago,
dirigiéndose a una élite del gran
mundo intelectual griego, pero al
final la mayoria de los que le
escuchaban no se mostro interesada,



y se alejo burlandose de éJ; sin
embargo, unos cuantos, pocos, como
nos dice san Lucas, se acercaron a
san Pablo abriéndose a la fe. El
evangelista nos revela dos nombres:
Dionisio, miembro del Aredpago, y
una mujer llamada Damaris.

Si el autor de estos libros escogio
cinco siglos después el seudonimo de
Dionisio Areopagita, quiere decir que
tenia la intencion de poner la
sabiduria griega al servicio del
Evangelio, promover el encuentro
entre la cultura y la inteligencia
griega y el anuncio de Cristo; queria
hacer lo que pretendia aquel
Dionisio, es decir, que el
pensamiento griego se encontrara
con el anuncio de san Pablo; siendo
griego, queria hacerse discipulo de
san Pablo y de este modo discipulo
de Cristo.

¢Por qué ocultdé su nombre,
escogiendo este seudonimo? En



parte, ya hemos respondido: queria
expresar esa intencion fundamental
de su pensamiento. Pero hay dos
hipotesis sobre este anonimato y
sobre su seudonimo. Segun la
primera, se trataba de una
falsificacion voluntaria, a través de la
cual, fechando sus obras en el primer
siglo, en tiempos de san Pablo, queria
dar a su produccion literaria una
autoridad casi apostolica.

Pero hay otra hipdtesis mejor, pues la
anterior me parece poco creible: 1o
hizo asi por humildad. No queria dar
gloria a su nombre, no queria erigir
un monumento a si mismo con sus
obras, sino realmente servir al
Evangelio, crear una teologia eclesial,
no individual, basada en si mismo.
En realidad logro elaborar una
teologia que ciertamente podemos
fechar en el siglo VI, pero no la
podemos atribuir a una de las figuras
de esa época; no es una teologia
"individualizada"; se trata de una



teologia que expresa un pensamiento
y un lenguaje comun.

En un tiempo de acérrimas
polémicas tras el Concilio de
Calcedonia, €l, por el contrario, en su
séptima Carta, dice: "No quisiera
hacer polémica; hablo simplemente
de la verdad, busco la verdad". Y la
luz de la verdad por si misma hace
que caigan los errores y que
resplandezca lo que es bueno. Con
este principio purificé el
pensamiento griego y lo puso en
relacion con el Evangelio. Este
principio, que afirma en su
séptimaCarta, también es expresion
de un auténtico espiritu de didlogo:
no hay que buscar las cosas que
separan, sino la verdad en la Verdad
misma; esta, después, resplandece, y
hace que caigan los errores.

Por tanto, a pesar de que la teologia
de este autor no es "personal”, sino
realmente eclesial, podemos situarla



en el siglo VI. ¢ Por qué? El espiritu
griego, que puso al servicio del
Evangelio, lo encontro en los libros
de Proclo, fallecido en el afio 485 en
Atenas: este autor pertenecia al
platonismo tardio, una corriente de
pensamiento que habia
transformado la filosofia de Platon
en una especie de religion, cuya
finalidad consistia
fundamentalmente en crear una
gran apologia del politeismo griego y
volver, tras el éxito del cristianismo,
a la antigua religion griega. Queria
demostrar que, en realidad, las
divinidades eran las fuerzas que
actuaban en el cosmos. La
consecuencia era que debia
considerarse mas verdadero el
politeismo que el monoteismo, con
un solo Dios creador.

Proclo presentaba un gran sistema
cosmico de divinidades, de fuerzas
misteriosas, segun el cual, en este

cosmos deificado, el hombre podia



encontrar el acceso a la divinidad.
Ahora bien, hacia una distincién
entre las sendas de los sencillos —los
cuales no eran capaces de elevarse a
las cumbres de la verdad, sino que
les bastaban ciertos ritos—, y los
caminos de los sabios, que por el
contrario debian purificarse para
llegar a la luz pura.

Como se puede ver, este pensamiento
es profundamente anticristiano. Es
una reaccion tardia contra la victoria
del cristianismo. Un uso anticristiano
de Platon, mientras ya se realizaba
una lectura cristiana del gran
fil6sofo. Es interesante constatar
como este seudo-Dionisio se atrevié a
servirse precisamente de este
pensamiento para mostrar la verdad
de Cristo; para transformar este
universo politeista en un cosmos
creado por Dios, en la armonia del
cosmos de Dios, donde todas las
fuerzas alaban a Dios, y mostrar esta
gran armonia, esta sinfonia del



cosmos, que va desde los serafines,
los dngeles y los arcangeles, hasta el
hombre y todas las criaturas, que
juntas reflejan la belleza de Dios y
alaban a Dios.

Asi transformo la imagen politeista
en un elogio del Creador y de su
criatura. De este modo, podemos
descubrir las caracteristicas
esenciales de su pensamiento: ante
todo, es una alabanza césmica. Toda
la creacion habla de Dios, es un
elogio de Dios. Siendo la criatura una
alabanza de Dios, la teologia del
seudo-Dionisio se convierte en una
teologia liturgica: a Dios se le
encuentra sobre todo alabandolo, no
solo reflexionando; y la liturgia no es
algo construido por nosotros, algo
inventado para hacer una
experiencia religiosa durante cierto
periodo de tiempo; consiste en cantar
con el coro de las criaturas y entrar
en la realidad cosmica misma. Asi la
liturgia, aparentemente solo



eclesiastica, se ensancha y amplia,
nos une en el lenguaje de todas las
criaturas. El seudo-Dionisio nos dice:
no se puede hablar de Dios de
manera abstracta; hablar de Dios es
siempre —lo dice con una palabra
griega—, «<hymnein», cantar himnos
para Dios con el gran canto de las
criaturas, que se refleja y concreta en
la alabanza liturgica.

Sin embargo, aunque su teologia sea
cosmica, eclesial y liturgica, también
es profundamente personal. Cre¢ la
primera gran teologia mistica. Mas
aun, la palabra "mistica" adquiere
con él un nuevo significado. Hasta
esa época para los cristianos esta
palabra equivalia a la palabra
"sacramental”, es decir, lo que
pertenece al «mysterion», al
sacramento. Con él, la palabra
"mistica" se hace mas personal, mas
intima: expresa el camino del alma
hacia Dios.



Y, ¢como encontrar a Dios? Aqui
observamos nuevamente un
elemento importante en su didlogo
entre la filosofia griega y el
cristianismo, en particular, la fe
biblica. Aparentemente lo que dice
Platon y lo que dice la gran filosofia
sobre Dios es mucho mas elevado,
mucho mas verdadero; la Biblia
parece bastante "barbara", simple,
pre-critica, se diria hoy; pero él
constata que precisamente esto es
necesario para que de este modo
podamos comprender que los
conceptos mas elevados sobre Dios
no llegan nunca hasta su auténtica
grandeza; son siempre impropios.

En realidad, estas imagenes nos
hacen comprender que Dios esta por
encima de todos los conceptos; en la
sencillez de las imagenes
encontramos mas verdad que en los
grandes conceptos. El rostro de Dios
es nuestra incapacidad para expresar
realmente lo que €l es. De este modo



el seudo-Dionisio habla de una
"teologia negativa". Es mas facil decir
lo que no es Dios, que expresar lo
que es realmente. Solo a través de
estas imagenes podemos adivinar su
verdadero rostro y, por otra parte,
este rostro de Dios es muy concreto:
es Jesucristo. Y aunque Dionisio,
siguiendo a Proclo, nos muestra la
armonia de los coros celestiales, de
manera que parece que todos
dependen de todos, no deja de ser
verdad que nuestro camino hacia
Dios queda muy lejos de él; el seudo-
Dionisio demuestra que, al final, el
camino hacia Dios es Dios mismo, el
cual se hace cercano a nosotros en
Jesucristo.

Asi, una teologia grande y misteriosa
se hace también muy concreta, tanto
en la interpretacion de la liturgia
como en la reflexion sobre Jesucristo:
con todo ello, este Dionisio
Areopagita ejercio una gran
influencia en toda la teologia



medieval, en toda la teologia mistica
de Oriente y de Occidente. En cierto
sentido, en el siglo XIII fue
redescubierto sobre todo por san
Buenaventura, el gran tedlogo
franciscano, que en esta teologia
mistica encontro el instrumento
conceptual para interpretar la
herencia tan sencilla y profunda de
san Francisco: el "Poverello”, al igual
que Dionisio, nos dice en definitiva
que el amor ve mas que la razon.
Donde esta la luz del amor, las
tinieblas de la razon se disipan; el
amor ve, el amor es ojoy la
experiencia nos da mucho mas que
la reflexion.

San Buenaventura vio en san
Francisco lo que significa esta
experiencia: es la experiencia de un
camino muy humilde, muy realista,
dia tras dia; es seguir a Cristo,
aceptando su cruz. En esta pobrezay
en esta humildad, en la humildad
que se vive también en la



eclesialidad, se hace una experiencia
de Dios mas elevada que la que se
alcanza a través de la reflexion: en
ella, realmente tocamos el corazon
de Dios.

Hoy Dionisio Areopagita tiene una
nueva actualidad: se presenta como
un gran mediador en el didlogo
moderno entre el cristianismo y las
teologias misticas de Asia, cuya
caracteristica consiste en la
conviccion de que no se puede decir
quién es Dios; de él solo se puede
hablar de forma negativa; de Dios
solo se puede hablar con el "no", y
solo es posible llegar a él entrando en
esta experiencia del "no". Aqui se ve
una cercania entre el pensamiento
del Areopagita y el de las religiones
asiaticas; puede ser hoy un
mediador, como lo fue entre el
espiritu griego y el Evangelio.

De este modo se ve que el didlogo no
acepta la superficialidad.



Precisamente cuando uno entra en la
profundidad del encuentro con
Cristo, se abre también un amplio
espacio para el didlogo. Cuando uno
encuentra la luz de la verdad, se da
cuenta de que es una luz para todos;
desaparecen las polémicas y resulta
posible entenderse unos a otros o al
menos hablar unos con otros,
acercarse. El camino del didlogo
consiste precisamente en estar cerca
de Dios en Cristo, en la profundidad
del encuentro con €l, en la
experiencia de la verdad, que nos
abre a la luz y nos ayuda a salir al
encuentro de los demas: la luz de la
verdad, la luz del amor.

En fin de cuentas, nos dice: tomad
cada dia el camino de la experiencia,
de la experiencia humilde de la fe.
Entonces, el corazdn se hace grande
y también puede ver e iluminar a la
razon para que vea la belleza de
Dios. Pidamos al Sefior que nos
ayude a poner también hoy al



servicio del Evangelio la sabiduria de
nuestro tiempo, redescubriendo la
belleza de la fe, el encuentro con Dios
en Cristo.

Romano el Meloda

Miércoles 21 de mayo de 2008
Queridos hermanos y hermanas:

En la serie de catequesis sobre los
Padres de la Iglesia, quiero hablar
hoy de una figura poco conocida:
Romano el Meloda, que nacio en
torno al afio 490 en Emesa (hoy
Homs), en Siria. Tedlogo, poeta y
compositor, pertenece al gran grupo
de tedlogos que transformo la
teologia en poesia. Pensamos en su
compatriota, san Efrén de Siria, que
vivio doscientos afios antes que €l. Y
pensamos también en tedlogos de
Occidente, como san Ambrosio, cuyos
himnos todavia hoy forman parte de
nuestra liturgia y siguen tocando el



corazon; o en un tedlogo, un
pensador muy profundo, como santo
Tomas, que nos ha dejado los himnos
de la fiesta del Corpus Christi de
mafana; pensamos en san Juan de la
Cruz y en otros muchos. La fe es
amor y por ello crea poesia y crea
musica. La fe es alegria y por ello
crea belleza.

Romano el Meloda es uno de estos,
un poeta y compositor tedlogo.
Aprendio los primeros elementos de
la cultura griega y siriaca en su
ciudad natal, se trasladd a Berito
(Beirut), perfeccionando alli su
formacion clasica y sus
conocimientos retoricos. Ordenado
didacono permanente (en torno al afo
515), fue predicador en esa ciudad
durante tres afios. Después se fue a
Constantinopla, hacia fines del reino
de Anastasio I (alrededor del afio
518), y alli se establecio en el
monasterio anexo a la iglesia de la
Theotokos, Madre de Dios.



Alli tuvo lugar un episodio clave en
su vida: el Sinaxario nos informa
sobre la aparicion de la Madre de
Dios en suefios y sobre el don del
carisma poético. En efecto, Maria le
pidio que se tragara una hoja
enrollada. Al despertar, a la mafiana
siguiente -era la fiesta de la Navidad-,
Romano se puso a declamar desde el
ambon: "Hoy la Virgen da a luz al
Trascendente" (Himno sobre la
Navidad I, Proemio). De este modo, se
convirtio en predicador-cantor hasta
su muerte (acontecida después del
afo 555).

Romano ha pasado a la historia como
uno de los mas representativos
autores de himnos liturgicos. Para los
fieles, la homilia era entonces
practicamente la unica oportunidad
de ensefianza catequética. Asi,
Romano se presenta como un testigo
eminente del sentimiento religioso
de su época y también de un modo
vivo y original de catequesis. A



través de sus composiciones
podemos darnos cuenta de la
creatividad de esta forma de
catequesis, de la creatividad del
pensamiento teoldgico, de la estética
y de la himnografia sagrada de
aquella época.

El lugar en el que Romano predicaba
era un santuario de las afueras de
Constantinopla: subia al ambon,
colocado en el centro de la iglesia, y
se dirigia a la comunidad
recurriendo a una escenografia
bastante compleja: montaba
representaciones en las paredes o
ponia iconos sobre el ambon y
también utilizaba el recurso del
dialogo. Pronunciaba homilias
meétricas cantadas, llamadas
kontdkia. Al parecer, el término
kontakion, "pequeiia vara", hace
referencia al pequefio palo redondo
en torno al cual se envolvia el rollo
de un manuscrito liturgico o de otro
tipo. Los kontdkia que se han



conservado con el nombre de
Romano son ochenta y nueve, pero la
tradicion le atribuye mil.

En Romano, cada kontdkion se
compone de estrofas, por lo general
de dieciocho a veinticuatro, con el
mismo numero de silabas,
estructuradas segun el modelo de la
primera estrofa (irmo); también los
acentos ritmicos de los versos de
todas las estrofas siguen el modelo
del irmo. Cada estrofa concluye con
un estribillo (efimnio), por lo general
idéntico, para crear la unidad
poética. Ademas, las iniciales de cada
estrofa indican el nombre del autor
(acrostico), precedido
frecuentemente por el adjetivo
"humilde". E1 himno se concluye con
una oracion que hace referencia a los
hechos celebrados o evocados. Al
terminar la lectura biblica, Romano
cantaba el Proemio, casi siempre en
forma de oracion o suplica. Asi
anunciaba el tema de la homilia y



explicaba el estribillo que se debia
repetir en coro al final de cada
estrofa, declamada por él
ritmicamente en voz alta.

Un ejemplo significativo es el
kontdkioncon motivo del Viernes de
Pasion: se trata de un didlogo entre
Maria y su Hijo, que tiene lugar en el
camino de la cruz. Maria dice: "¢A
donde vas, hijo? ¢Por qué recorres
tan rapidamente el camino de tu
vida? / Nunca habria pensado, hijo
mio, que te veria en este estado, / y
nunca habria podido imaginar que
llegarian a este grado de locura los
impios, / poniéndote las manos
encima contra toda justicia". Jesus
responde: "¢Por qué lloras, Madre
mia? (...). ¢No deberia padecer? ;No
deberia morir? / Entonces, ;como
podria salvar a Adan?". El Hijo de
Maria consuela a su Madre, pero le
recuerda su papel en la historia de la
salvacion: "Depon, por tanto, Madre;
depon tu dolor: / no esta bien que



gimas, pues fuiste llamada "llena de
gracia" (Maria al pie de la cruz, 1-2;
4-5).

Asimismo, en el himno sobre el
sacrificio de Abraham, Sara se
reserva la decision sobre la vida de
Isaac. Abraham dice: "Cuando Sara
escuche, Sefior mio, todas tus
palabras, / al conocer tu voluntad, me
dira: / "Si quien nos lo ha dado lo
vuelve a tomar, ¢por qué nos lo ha
dado?/(...) T4, oh anciano, déjame a
mi hijo, /y cuando lo quiera quien te
ha llamado, tendra que decirmelo a
mi" (El sacrificio de Abraham, 7).

Romano no usa el griego bizantino
solemne de la corte, sino un griego
sencillo, cercano al lenguaje del
pueblo. Quiero citar un ejemplo del
modo vivo y muy personal como
habla del Sefior Jesus: lo llama
"fuente que no quema y luz contra
las tinieblas", y dice: "Yo me atrevo a
tenerte en mis manos como una



lampara, / pues quien lleva un candil
entre los hombres es iluminado sin
quemarse. / luminame, por tanto, tu
que eres Luz inextinguible" (La
Presentacion o Fiesta del encuentro,
8). La fuerza de conviccion de sus
predicaciones se fundaba en la gran
coherencia que existia entre sus
palabras y su vida. En una oracion
dice: "Haz clara mi lengua, Salvador
mio, abre mi boca / y, después de
llenarla, traspasa mi corazon para
que mi actuar / sea coherente con
mis palabras" (Mision de los
Apostoles, 2).

Examinemos ahora algunos de sus
temas principales. Un tema
fundamental de su predicacion es la
unidad de la accion de Dios en la
historia, la unidad entre la creacion y
la historia de la salvacion, la unidad
entre el Antiguo y el Nuevo
Testamento. Otro tema importante es
la pneumatologia, es decir, la
doctrina sobre el Espiritu Santo. En



la fiesta de Pentecostés subraya la
continuidad que existe entre Cristo,
que ha ascendido al cielo, y los
Apostoles, es decir, la Iglesia, y exalta
su accion misionera en el mundo:
"Con la fuerza divina han
conquistado a todos los hombres; /
han tomado la cruz de Cristo como
una pluma, / han utilizado las
palabras como redes y con ellas han
pescado al mundo, / han usado el
Verbo como anzuelo agudo; / para
ellos ha servido de cebo /la carne del
Soberano del universo" (Pentecostés,
2; 18).

Naturalmente, otro tema central es la
cristologia. No entra en el problema
de los conceptos dificiles de la
teologia, tan debatidos en aquel
tiempo, y que rasgaron la unidad, no
solo entre los tedlogos, sino también
entre los cristianos en la Iglesia.
Predica una cristologia sencilla, pero
fundamental: la cristologia de los
grandes Concilios. Pero sobre todo



estd cerca de la piedad popular —de
hecho, los conceptos de los Concilios
han surgido de la piedad popular y
del conocimiento del corazon
cristiano—; asi, Romano subraya que
Cristo es verdadero hombre y
verdadero Dios, y al ser verdadero
hombre-Dios es una sola persona, la
sintesis entre creacion y Creador: en
sus palabras humanas escuchamos la
voz del Verbo mismo de Dios. "Cristo
era hombre —dice—, pero también
Dios; / sin embargo, no estaba
dividido en dos: es Uno, hijo de un
Padre que es Uno solo" (La Pasion,
19).

Por lo que se refiere a la mariologia,
agradecido a la Virgen por el don del
carisma poético, Romano la recuerda
al final de casi todos los himnos y le
dedica sus kontdkia mas hermosos:
Natividad, Anunciacion, Maternidad
divina, Nueva Eva.



Por ultimo, las ensefianzas morales
estan relacionadas con el juicio final
(cf. Las diez virgenes [11]). Nos lleva
hacia ese momento de la verdad de
nuestra vida, la comparecencia ante
el Juez justo, y por ello exhorta a la
conversion haciendo penitencia y
ayuno. De modo positivo, el cristiano
debe practicar la caridad, la limosna.
En dos himnos, Las Bodas de Cand y
Las diez virgenes, pone de relieve el
primado de la caridad sobre la
continencia. La caridad es la mas
grande de las virtudes: "Diez
virgenes poseian la virtud de la
virginidad intacta, / pero para cinco
de ellas el duro ejercicio no dio
fruto. / Las otras brillaron con las
lamparas del amor a la humanidad, /
por eso las invito el esposo” (Las diez
virgenes, 1).

Los cantos de Romano el Meloda
estan impregnados de humanidad
palpitante, de ardor de fe y de
profunda humildad. Este gran poeta



y compositor nos recuerda todo el
tesoro de la cultura cristiana, nacida
de la fe, nacida del corazon que se ha
encontrado con Cristo, con el Hijo de
Dios. De este contacto del corazon
con la Verdad, que es Amor, ha
nacido la cultura, toda la gran
cultura cristiana. Y si la fe sigue viva,
esta herencia cultural no muere, sino
que sigue viva y presente. Los iconos
siguen hablando hoy al corazén de
los creyentes; no son cosas del
pasado. Las catedrales no son
monumentos medievales, sino casas
de vida, donde nos sentimos "en
casa": en ellas encontramos a Dios y
nos encontramos los unos con los
otros. Tampoco la gran musica —el
canto gregoriano, o Bach o Mozart—
es algo del pasado, sino que vive en
la vitalidad de la liturgia y de nuestra
fe.

Si la fe es viva, la cultura cristiana no
se convierte en algo "pasado”, sino
que sigue viva y presente. Y si la fe es



viva, también hoy podemos
responder al imperativo que siempre
se repite en los Salmos: "Cantad al
Sefior un cantico nuevo".

Creatividad, innovacion, cantico
nuevo, cultura nueva y presencia de
toda la herencia cultural en la
vitalidad de la fe no se excluyen, sino
que son una sola realidad: son
presencia de la belleza de Dios y de
la alegria de ser hijos suyos.

San Gregorio Magno. 1

Miércoles 28 de mayo de 2008
Queridos hermanos y hermanas:

El miércoles pasado hablé de un
Padre de la Iglesia poco conocido en
Occidente, Romano el Meloda; hoy
quiero presentar la figura de uno de
los Padres mads grandes de la historia
de la Iglesia, uno de los cuatro
doctores de Occidente, el Papa san
Gregorio, que fue Obispo de Roma



entre los afios 590 y 604, y que
merecio de parte de la tradicion el
tituloMagnus, Grande. San Gregorio
fue verdaderamente un gran Papay
un gran doctor de la Iglesia.

Nacio en Roma, en torno al afio 540,
en una rica familia patricia de la
gens Anicia, que no solo se distinguia
por la nobleza de su sangre, sino
también por su adhesion a la fe
cristiana y por los servicios prestados
a la Sede apostolica. De esta familia
habian salido dos Papas: Félix III
(483-492), tatarabuelo de san
Gregorio, y Agapito (535-536). La casa
en la que san Gregorio crecio se
encontraba en el Clivus Scauri,
rodeada de solemnes edificios que
atestiguaban la grandeza de la
antigua Roma y la fuerza espiritual
del cristianismo. Los ejemplos de sus
padres Gordiano y Silvia, ambos
venerados como santos, y los de sus
tias paternas Emiliana y Tarsilia, que
vivian en su misma casa como



virgenes consagradas en un camino
compartido de oracidn y ascesis, le
inspiraron elevados sentimientos
cristianos.

San Gregorio ingreso pronto en la
carrera administrativa, que habia
seguido también su padre, y en el
ano 572 alcanzo la cima,
convirtiéndose en prefecto de la
ciudad. Este cargo, complicado por la
tristeza de aquellos tiempos, le
permitié dedicarse en un amplio
radio a todo tipo de problemas
administrativos, obteniendo de ellos
luz para sus futuras tareas. En
particular le dejé un profundo
sentido del orden y de la disciplina:
cuando llego a ser Papa, sugirio a los
obispos que en la gestion de los
asuntos eclesidsticos tomaran como
modelo la diligencia y el respeto que
los funcionarios civiles tenian por las
leyes.



Sin embargo, esa vida no le debia
satisfacer, dado que, no mucho
tiempo después, decidié dejar todo
cargo civil para retirarse en su casay
comenzar la vida de monje,
transformando la casa de la familia
en el monasterio de San Andrés en el
Celio. Este periodo de vida
monadstica, vida de didlogo
permanente con el Sefior en la
escucha de su palabra, le dejo una
perenne nostalgia que se manifiesta
continuamente en sus homilias: en
medio del agobio de las
preocupaciones pastorales, lo
recordard varias veces en sus
escritos como un tiempo feliz de
recogimiento en Dios, de dedicacion
a la oracidén, de serena inmersion en
el estudio. Asi pudo adquirir el
profundo conocimiento de la sagrada
Escritura y de los Padres de la Iglesia
del que se sirvié después en sus
obras.



Pero el retiro claustral de san
Gregorio no duro mucho. La valiosa
experiencia que adquirio en la
administracion civil en un periodo
lleno de graves problemas, las
relaciones que mantuvo con los
bizantinos mientras desempefiaba
ese cargo, y la estima universal que
se habia ganado, indujeron al Papa
Pelagio a nombrarlo didcono y a
enviarlo a Constantinopla como su
"apocrisario" —hoy se diria "nuncio
apostolico"— para acabar con los
ultimos restos de la controversia
monofisita y sobre todo para obtener
el apoyo del emperador en el
esfuerzo por contener la presion
longobarda.

La permanencia en Constantinopla,
donde junto con un grupo de monjes
habia reanudado la vida monastica,
fue importantisima para san
Gregorio, pues le permitio tener
experiencia directa del mundo
bizantino, asi como conocer de cerca



el problema de los longobardos, que
después pondria a dura prueba su
habilidad y su energia en el periodo
del pontificado. Tras algunos afios,
fue llamado de nuevo a Roma por el
Papa, quien lo nombrd su secretario.
Eran afios dificiles: las continuas
lluvias, el desbordamiento de los rios
y la carestia afligian a muchas zonas
de Italia y en particular a Roma. Al
final se desato la peste, que causo
numerosas victimas, entre ellas el
Papa Pelagio II. El clero, el pueblo y
el senado fueron undnimes en
elegirlo precisamente a él, Gregorio,
como su sucesor en la Sede de Pedro.
Traté de resistirse, incluso
intentando la fuga, pero todo fue
inutil: al final tuvo que ceder. Era el
afno 590.

Reconociendo que lo que habia
sucedido era voluntad de Dios, el
nuevo Pontifice se puso
inmediatamente al trabajo con
empefio. Desde el principio puso de



manifiesto una vision singularmente
lacida de la realidad que debia
afrontar, una extraordinaria
capacidad de trabajo para resolver
los asuntos tanto eclesiales como
civiles, un constante equilibrio en las
decisiones, incluso valientes, que su
mision le imponia. De su gobierno se
conserva una amplia documentacion
gracias al Registro de sus cartas
(aproximadamente 800), en las que
se refleja como afrontaba
diariamente los complejos
interrogantes que llegaban a su
despacho. Eran cuestiones que
procedian de los obispos, de los
abades, de los clérigos,y también de
las autoridades civiles de todo orden
y grado.

Entre los problemas que afligian en
aquel tiempo a Italia y a Roma habia
uno de particular importancia tanto
en el &mbito civil como en el eclesial:
la cuestion longobarda. A ella dedico
el Papa todas las energias posibles en



orden a una solucion
verdaderamente pacificadora. A
diferencia del emperador bizantino,
que partia del presupuesto de que los
longobardos eran solo individuos
burdos y depredadores a quienes
habia que derrotar o exterminar, san
Gregorio veia a esta gente con ojos de
buen pastor, con la intencion de
anunciarles la palabra de salvacion,
entablando con ellos relaciones de
fraternidad con vistas a una futura
paz fundada en el respeto reciproco
y en la serena convivencia entre
italianos, imperiales y longobardos.
Se preocupd de la conversion de los
pueblos jovenes y de la nueva
organizacion civil de Europa: los
visigodos de Espafia, los francos, los
sajones, los inmigrantes en Bretafia y
los longobardos fueron los
destinatarios privilegiados de su
mision evangelizadora. Ayer
celebramos la memoria liturgica de
san Agustin de Canterbury, jefe de un
grupo de monjes a los que san



Gregorio encargo dirigirse a Bretafia
para evangelizar Inglaterra.

Para obtener una paz efectiva en
Roma y en Italia, el Papa se
comprometio a fondo —era un
verdadero pacificador—,
emprendiendo una estrecha
negociacion con el rey longobardo
Agilulfo. Esa negociacion llevé a un
periodo de tregua que duro cerca de
tres afios (598-601), tras los cuales, en
el afio 603, fue posible estipular un
armisticio mas estable. Este
resultado positivo se logro, ente otras
causas, gracias a los contactos
paralelos que, entretanto, el Papa
mantenia con la reina Teodolinda,
que era una princesa bavaray, a
diferencia de los jefes de los otros
pueblos germanos, era catolica,
profundamente catdlica. Se conserva
una serie de cartas del Papa san
Gregorio a esta reina, en las que
manifiesta su estima y su amistad
hacia ella. Teodolinda consiguio,



poco a poco, orientar al rey hacia el
catolicismo, preparando asi el
camino a la paz.

El Papa se preocupo también de
enviarle las reliquias para la basilica
de San Juan Bautista que ella hizo
construir en Monza, asi como su
felicitacion y preciosos regalos para
esa catedral con ocasion del
nacimiento y del bautismo de su hijo
Adaloaldo. La vicisitud de esta reina
constituye un hermoso testimonio
sobre la importancia de las mujeres
en la historia de la Iglesia. En el
fondo, los objetivos que san Gregorio
perseguia constantemente eran tres:
contener la expansion de los
longobardos en Italia; proteger a la
reina Teodolinda de la influencia de
los cismaticos y reforzar la fe
catdlica; y mediar entre los
longobardos y los bizantinos con
vistas a un acuerdo que garantizara
la paz en la peninsula y a la vez
permitiera llevar a cabo una accion



evangelizadora entre los
longobardos. Por tanto, eran dos las
finalidades que buscaba en esa
compleja situacion: promover
acuerdos en el &mbito diplomatico-
politico y difundir el anuncio de la
verdadera fe entre las poblaciones.

Junto a la accion meramente
espiritual y pastoral, el Papa san
Gregorio fue protagonista activo
también de una multiple actividad
social. Con las rentas del conspicuo
patrimonio que la Sede romana
poseia en Italia, especialmente en
Sicilia, compro y distribuyo trigo,
socorrio a quienes se encontraban en
situacion de necesidad, ayudo a
sacerdotes, monjes y monjas que
vivian en la indigencia, pago rescates
de ciudadanos que habian caido
prisioneros de los longobardos,
compro armisticios y treguas.
Ademas desarrolld, tanto en Roma
como en otras partes de Italia, una
atenta labor de reforma



administrativa, dando instrucciones
precisas para que los bienes de la
Iglesia, utiles para su subsistencia y
su obra evangelizadora en el mundo,
se gestionaran con total rectitud y
segun las reglas de la justicia y de la
misericordia. Exigia que los colonos
fueran protegidos de los abusos de
los concesionarios de las tierras de
propiedad de la Iglesia y, en caso de
fraude, que se les indemnizara con
prontitud, para que el rostro de la
Esposa de Cristo no se contaminara
con beneficios injustos.

San Gregorio llevé a cabo esta
intensa actividad a pesar de sus
problemas de salud, que lo obligaban
con frecuencia a guardar cama
durante largos dias. Los ayunos que
habia practicado en los afios de la
vida monastica le habian ocasionado
serios trastornos digestivos. Ademas,
su voz era muy débil, de forma que a
menudo tenia que encomendar al
diacono la lectura de sus homilias,



para que los fieles presentes en las
basilicas romanas pudieran oirlo. En
los dias de fiesta hacia lo posible por
celebrar Missarum sollemnia, esto es,
la misa solemne, y entonces se
encontraba personalmente con el
pueblo de Dios, que lo apreciaba
mucho porque veia en €l la
referencia autorizada en la que
hallaba seguridad: no por casualidad
se le atribuyo pronto el titulo de
consul Dei.

.....

condiciones en las que tuvo que
actuar, gracias a su santidad de vida
y a su rica humanidad consiguio
conquistar la confianza de los fieles,
logrando para su tiempo y para el
futuro resultados verdaderamente
grandiosos. Era un hombre inmerso
en Dios: el deseo de Dios estaba
siempre vivo en el fondo de su alma
y, precisamente por esto, estaba
siempre muy atento al préjimo, a las
necesidades de la gente de su época.



En un tiempo desastroso, mas aun,
desesperado, supo crear paz y dar
esperanza. Este hombre de Dios nos
muestra donde estan las verdaderas
fuentes de la paz y de donde viene la
verdadera esperanza; asi se
convierte en guia también para
nosotros hoy.

San Gregorio Magno. 2

Miércoles 4 de junio de 2008
Queridos hermanos y hermanas:

En nuestro encuentro de los
miércoles, vuelvo a comentar hoy la
extraordinaria figura del Papa san
Gregorio Magno para recoger mas
luces de su rica ensefianza. A pesar
de los multiples compromisos
vinculados a su funcion de Obispo de
Roma, nos dejé numerosas obras de
las que la Iglesia, en los siglos
sucesivos, se ha servido
ampliamente. Ademas de su



abundante epistolario —el Registro al
que aludi en la anterior catequesis
contiene mas de 800 cartas—, nos
dejo sobre todo escritos de caracter
exegético, entre los que se distinguen
el Comentario moral a Job —conocido
con el titulo latino de Moralia in Iob
—, las Homilias sobre Ezequiel y las
Homilias sobre los Evangelios.
Asimismo existe una importante
obra de caracter hagiografico, los
Dialogos, escrita por san Gregorio
para la edificacion de la reina
longobarda Teodolinda. Su obra
principal y mas conocida es, sin
duda, la Regla pastoral, que el Papa
redacto al inicio de su pontificado
con una finalidad claramente
programatica.

Haciendo un rapido repaso a estas
obras debemos observar, ante todo,
que en sus escritos san Gregorio
jamas se muestra preocupado por
elaborar una doctrina "suya", una
originalidad propia. Mas bien trata



de hacerse eco de la ensefianza
tradicional de la Iglesia; solo quiere
ser la boca de Cristo y de su Iglesia
en el camino que se debe recorrer
para llegar a Dios. Al respecto son
ejemplares sus comentarios
exegéticos. Fue un apasionado lector
de la Biblia, a la que no se acercd con
pretensiones meramente
especulativas: el cristiano debe sacar
de la sagrada Escritura —pensaba—
no tanto conocimientos tedricos,
cuanto mas bien el alimento diario
para su alma, para su vida de
hombre en este mundo.

En las Homilias sobre Ezequiel,por
ejemplo, insiste mucho en esta
funcion del texto sagrado: acercarse
a la Escritura sélo para satisfacer un
deseo de conocimiento significa
ceder a la tentacion del orgullo y
exponerse asi al peligro de caer en la
herejia. La humildad intelectual es la
regla primaria para quien trata de
penetrar en las realidades



sobrenaturales partiendo del Libro
sagrado. La humildad, obviamente,
no excluye el estudio serio; pero para
lograr que este estudio resulte
verdaderamente provechoso,
permitiendo entrar realmente en la
profundidad del texto, la humildad
resulta indispensable. Sélo con esta
actitud interior se escucha realmente
y se percibe por fin la voz de Dios.
Por otro lado, cuando se trata de la
palabra de Dios, comprender no es
nada sila comprension no lleva a la
accion. En estas homilias sobre
Ezequiel se encuentra también la
bella expresion segun la cual "el
predicador debe mojar su pluma en
la sangre de su corazon; asi podra
llegar también al oido del préjimo”.
Al leer esas homilias se ve que san
Gregorio escribio realmente con la
sangre de su corazon y, por ello, nos
habla aun hoy a nosotros.

San Gregorio desarrolla también este
tema en el Comentario moral a Job.



Siguiendo la tradicion patristica,
examina el texto sagrado en las tres
dimensiones de su sentido: la
dimension literal, la alegorica y la
moral, que son dimensiones del
unico sentido de la sagrada Escritura.
Sin embargo, san Gregorio atribuye
una clara preponderancia al sentido
moral. Desde esta perspectiva,
propone su pensamiento a traveés de
algunos binomios significativos —
saber-hacer, hablar-vivir, conocer-
actuar— en los que evoca los dos
aspectos de la vida humana que
deberian ser complementarios, pero
que con frecuencia acaban por ser
antitéticos. El ideal moral —comenta
— consiste siempre en llevar a cabo
una armoniosa integracion entre
palabra y accién, pensamiento y
compromiso, oracion y dedicacion a
los deberes del propio estado: este es
el camino para realizar la sintesis
gracias a la cual lo divino desciende
hasta el hombre y el hombre se eleva
hasta la identificacion con Dios. Asi,



el gran Papa traza para el auténtico
creyente un proyecto de vida
completo; por eso, en la Edad Media
el Comentario moral a Job constituira
una especie de Summa de la moral
cristiana.

También son de notable importancia
y belleza sus Homilias sobre los
Evangelios. La primera de ellas la
pronuncio en la basilica de San
Pedro durante el tiempo de Adviento
del afio 590; por tanto, pocos meses
despueés de su eleccion al pontificado;
la ultima la pronuncié en la basilica
de San Lorenzo el segundo domingo
después de Pentecostés del afio 593.
El Papa predicaba al pueblo en las
iglesias donde se celebraban la
"estaciones" —ceremonias especiales
de oracion en los tiempos fuertes del
afo liturgico— o las fiestas de los
martires titulares. El principio
inspirador que une las diversas
intervenciones se sintetiza en la
palabra "praedicator": no sélo el



ministro de Dios, sino también todo
cristiano tiene la tarea de ser
"predicador” de lo que ha
experimentado en su interior, a
ejemplo de Cristo, que se hizo
hombre para llevar a todos el
anuncio de la salvacion. Este
compromiso se sitda en un horizonte
escatologico: la esperanza del
cumplimiento en Cristo de todas las
cosas es un pensamiento constante
del gran Pontifice y acaba por
convertirse en motivo inspirador de
todo su pensamiento y de toda su
actividad. De aqui brotan sus
incesantes llamamientos a la
vigilancia y a las buenas obras.

Tal vez el texto mds organico de san
Gregorio Magno es la Regla pastoral,
escrita en los primeros afios de su
pontificado. En ella san Gregorio se
propone presentar la figura del
obispo ideal, maestro y guia de su
grey. Con ese fin ilustra la
importancia del oficio de pastor de la



Iglesia y los deberes que implica: por
tanto, quienes no hayan sido
llamados a tal tarea no deben
buscarla con superficialidad; en
cambio, quienes lo hayan asumido
sin la debida reflexidn,
necesariamente deben experimentar
en su espiritu una turbacion.
Retomando un tema predilecto,
afirma que el obispo es ante todo el
"predicador” por excelencia; como tal
debe ser ante todo ejemplo para los
demas, de forma que su
comportamiento constituya un punto
de referencia para todos. Una accion
pastoral eficaz requiere ademas que
conozca a los destinatarios y adapte
sus intervenciones a la situacion de
cada uno: san Gregorio ilustra las
diversas clases de fieles con
anotaciones agudas y puntuales, que
pueden justificar la valoracion de
quienes han visto en esta obra
también un tratado de psicologia. Por
eso se entiende que conocia
realmente a su grey y hablaba de



todo con la gente de su tiempo y de
su ciudad.

Sin embargo, el gran Pontifice insiste
en el deber de que el pastor
reconozca cada dia su propia
miseria, de manera que el orgullo no
haga vano a los ojos del Juez
supremo el bien realizado. Por ello el
capitulo final de la Regla esta
dedicado a la humildad: "Cuando se
siente complacencia al haber
alcanzado muchas virtudes, conviene
reflexionar en las propias
insuficiencias y humillarse: en lugar
de considerar el bien realizado, hay
que considerar el que no se ha
llevado a cabo". Todas estas valiosas
indicaciones demuestran el altisimo
concepto que san Gregorio tiene del
cuidado de las almas, que define "ars
artium", el arte de las artes. La Regla
tuvo tanto éxito que pronto se
tradujo al griego y al anglosajon, algo
mas bien raro.



También es significativa otra obra,
los Dialogos, en la que al amigo y
didacono Pedro, convencido de que las
costumbres estaban tan corrompidas
que no permitian que surgieran
santos como en los tiempos pasados,
san Gregorio demuestra lo contrario:
la santidad siempre es posible,
incluso en tiempos dificiles. Lo
prueba narrando la vida de personas
contemporaneas o fallecidas
recientemente, a las que con razon se
podria definir santas, aunque no
estuvieran canonizadas. La
narracion va acompanada de
reflexiones teologicas y misticas que
hacen del libro un texto hagiografico
singular, capaz de fascinar a
generaciones enteras de lectores. La
materia estd tomada de tradiciones
vivas del pueblo y tiene como
finalidad edificar y formar,
atrayendo la atencion de quien lee
hacia una serie de cuestiones como el
sentido del milagro, la interpretacion
de la Escritura, la inmortalidad del



alma, la existencia del infierno, la
representacion del mas alla, temas
que requerian oportunas
aclaraciones. El libro II esta
totalmente dedicado a la figura de
san Benito de Nursia y es el unico
testimonio antiguo sobre la vida del
santo monje, cuya belleza espiritual
destaca en el texto con plena
evidencia.

En el plan teoldgico que san Gregorio
desarrolla a lo largo de sus obras, el
pasado, el presente y el futuro se
relativizan. Para él lo que mas cuenta
es todo el arco de la historia salvifica,
que sigue realizandose entre los
oscuros recovecos del tiempo. Desde
esta perspectiva es significativo que
introduzca el anuncio de la
conversion de los anglos en medio
del Comentario moral a Job: a sus
0jos ese acontecimiento constituia un
adelanto del reino de Dios del que
habla la Escritura; por tanto, con
razon se podia mencionar en el



comentario a un libro sacro. En su
opinion, los guias de las
comunidades cristianas deben
esforzarse por releer los
acontecimientos a la luz de la
palabra de Dios: en este sentido, el
gran Pontifice siente el deber de
orientar a pastoresy fieles en el
itinerario espiritual de una lectio
divina iluminada y concreta, situada
en el contexto de la propia vida.

Antes de concluir, es necesario
hablar de las relaciones que el Papa
san Gregorio cultivd con los
patriarcas de Antioquia, de
Alejandria e incluso de
Constantinopla. Se preocup¢ siempre
de reconocer y respetar sus
derechos, evitando cualquier
interferencia que limitara la legitima
autonomia de aquellos. Aunque san
Gregorio, en el contexto de su
situacion historica, se opuso a que al
Patriarca de Constantinopla se le
diera el titulo "ecuménico"”, no lo hizo



por limitar o negar esta legitima
autoridad, sino porque le
preocupaba la unidad fraterna de la
Iglesia universal. Lo hizo sobre todo
por su profunda conviccion de que la
humildad debia ser la virtud
fundamental de todo obispo,
especialmente de un Patriarca.

En su corazon, san Gregorio fue
siempre un monje sencillo; por ello,
era firmemente contrario a los
grandes titulos. El queria ser —es
expresion suya— servus servorum
Dei. Estas palabras, que acufio €1, no
eran en sus labios una férmula
piadosa, sino la verdadera
manifestacion de su modo de vivir y
actuar. Estaba profundamente
impresionado por la humildad de
Dios, que en Cristo se hizo nuestro
servidor, nos lavo y nos lava los pies
sucios. Por eso, estaba convencido de
que, sobre todo un obispo, deberia
imitar esta humildad de Dios,
siguiendo asi a Cristo. Su mayor



deseo fue vivir como monje, en
permanente coloquio con la palabra
de Dios, pero por amor a Dios se hizo
servidor de todos en un tiempo lleno
de tribulaciones y de sufrimientos, se
hizo "siervo de los siervos".
Precisamente porque lo fue, es
grande y nos muestra también a
nosotros la medida de su verdadera
grandeza.

San Columbano

Miércoles 11 de junio de 2008
Queridos hermanos y hermanas:

Hoy voy a hablar del santo abad
Columbano, el irlandés mas famoso
de la alta Edad Media: con razon se le
puede llamar un santo "europeo’,
pues como monje, misionero y
escritor trabajo en varios paises de
Europa occidental. Como los
irlandeses de su época, era
consciente de la unidad cultural de



Europa. En una de sus cartas, escrita
en torno al afio 600 y dirigida al Papa
san Gregorio Magno, se encuentra
por primera vez la expresion "totius
Europae", "de toda Europa",
refiriéndose a la presencia de la
Iglesia en el continente (cf. Epistula I,

1.

San Columbano nacio en torno al afio
543 en la provincia de Leinster, en el
sudeste de Irlanda. Educado en su
casa por optimos maestros que lo
orientaron en el estudio de las artes
liberales, se encomendd después a la
guia del abad Sinell de la comunidad
de Cluain-Inis, en el norte de Irlanda,
donde pudo profundizar en el
estudio de las Sagradas Escrituras.

Cuando tenia cerca de veinte afnos
entro en el monasterio de Bangor, en
el nordeste de la isla, donde era abad
Comgall, un monje muy conocido por
su virtud y su rigor ascético. En
plena sintonia con su abad, san



Columbano practico con celo la
severa disciplina del monasterio,
llevando una vida de oracion, ascesis
y estudio. Alli también fue ordenado
sacerdote. La vida en Bangor y el
ejemplo del abad influyeron en la
concepcion del monaquismo que san
Columbano maduro con el tiempo y
difundio después en el transcurso de
su vida.

Cuando tenia unos cincuenta afios,
siguiendo el ideal ascético
tipicamente irlandés de la
"peregrinatio pro Christo", es decir,
de hacerse peregrino por Cristo, san
Columbano dejo la isla para
emprender con doce compaifieros
una obra misionera en el continente
europeo. Debemos tener en cuenta
que la migracion de pueblos del
norte y del este habia provocado un
regreso al paganismo de regiones
enteras que habian sido ya
cristianizadas.



Alrededor del afio 590 este pequerio
grupo de misioneros desembarcé en
la costa bretona. Acogidos con
benevolencia por el rey de los
francos de Austrasia (la actual
Francia), solo pidieron un trozo de
tierra para cultivar. Les concedieron
la antigua fortaleza romana de
Annegray, en ruinas y abandonada,
cubierta ya de vegetacion.
Acostumbrados a una vida de
maxima renuncia, en pocos meses
los monjes lograron construir, a
partir de las ruinas, el primer
eremitorio. De este modo, su
reevangelizacion comenzo a
desarrollarse ante todo a través del
testimonio de su vida.

Con el nuevo cultivo de la tierra
comenzaron también un nuevo
cultivo de las almas. La fama de estos
religiosos extranjeros que, viviendo
de oracion y en gran austeridad,
construian casas y roturaban la
tierra, se difundi6 rapidamente,



atrayendo a peregrinos y penitentes.
Sobre todo muchos jovenes pedian
ser acogidos en la comunidad
monastica para vivir como ellos esta
vida ejemplar que renovaba el
cultivo de la tierra y de las almas.
Pronto resulté necesario fundar un
segundo monasterio. Fue construido
a pocos kilometros de distancia,
sobre las ruinas de una antigua
ciudad termal, Luxeuil. Ese
monasterio se convertiria en centro
de la irradiacion monastica y
misionera de la tradicion irlandesa
en el continente europeo. Se erigio
un tercer monasterio en Fontaine, a
una hora de camino hacia el norte.

En Luxeuil san Columbano vivio
durante casi veinte afos. Alli el santo
escribid para sus seguidores la
Regula monachorum —durante cierto
tiempo mas difundida en Europa que
la de san Benito—, delineando la
imagen ideal del monje. Es la unica
antigua Regla monastica irlandesa



que poseemos. Como complemento,
redacto la Regula coenobialis, una
especie de codigo penal para las
infracciones de los monjes, con
castigos bastante sorprendentes para
la sensibilidad moderna, que solo se
pueden explicar con la mentalidad
de aquel tiempo y ambiente.

Con otra obra famosa, titulada De
poenitentiarum misura taxanda, que
también escribid en Luxeuil, san
Columbano introdujo en el
continente la confesion y la
penitencia privadas y reiteradas; esa
penitencia se llamaba "tarifada” por
la proporcion establecida entre la
gravedad del pecado y la reparacion
impuesta por el confesor. Estas
novedades suscitaron sospechas
entre los obispos de la region,
sospechas que se convirtieron en
hostilidad cuando san Columbano
tuvo la valentia de reprochar
abiertamente las costumbres de
algunos de ellos.



Este contraste se manifesto con la
disputa sobre la fecha de la Pascua:
Irlanda seguia la tradicion oriental,
que no coincidia con la tradicion
romana. El monje irlandés fue
convocado en el afio 603 en Chalon-
sur-Saon para rendir cuentas ante un
Sinodo de sus costumbres sobre la
penitencia y la Pascua. En vez de
presentarse ante el Sinodo, mando
una carta en la que restaba
importancia a la cuestion, invitando
a los padres sinodales a discutir no
solo sobre el problema de la fecha de
la Pascua, segun él un problema
secundario, "sino también sobre
todas las normas canonicas
necesarias, que muchos no observan,
lo cual es mas grave" (cf. Epistula II,
1). Al mismo tiempo, escribio al Papa
Bonifacio IV —unos afios antes ya se
habia dirigido al Papa san Gregorio
Magno (cf. Epistula I)— para
defender la tradicion irlandesa (cf.
Epistula I11).



Al ser intransigente en todas las
cuestiones morales, san Columbano
también entro en conflicto con la
casa real, pues habia reprendido
duramente al rey Teodorico por sus
relaciones adulteras. De ello surgio
una red de intrigas y maniobras a
nivel personal, religioso y politico
que, en el afio 610, desemboco en un
decreto por el que se expulso de
Luxeuil a san Columbano y a todos
los monjes de origen irlandés, que
fueron condenados a un destierro
definitivo. Fueron escoltados hasta
llegar al mar y embarcados, a costa
de la corte, rumbo a Irlanda. Pero el
barco encall6 a poca distancia de la
playa y el capitan, al ver en ello un
signo del cielo, renuncio a la
empresa y, por miedo a ser
maldecido por Dios, devolvio a los
monjes a tierra firme. Estos, en vez
de regresar a Luxeuil, decidieron
comenzar una nueva obra de
evangelizacion. Se embarcaron en el
Rhin y remontaron el rio. Después de



una primera etapa en Tuggen, junto
al lago de Zurich, se dirigieron a la
region de Bregenz, junto al lago de
Costanza, para evangelizar a los
alemanes.

Ahora bien, poco después, san
Columbano, a causa de vicisitudes
politicas poco favorables a su obra,
decidio atravesar los Alpes con la
mayor parte de sus discipulos. S6lo
se quedo un monje, llamado Gallus.
De su eremitorio se desarrollaria la
famosa abadia de Sankt Gallen, en
Suiza. Al llegar a Italia, san
Columbano fue recibido
cordialmente en la corte real
longobarda, pero muy pronto tuvo
que afrontar notables dificultades: la
vida de la Iglesia se encontraba
desgarrada por la herejia arriana,
todavia dominante entre los
longobardos, y por un cisma que
habia separado a la mayor parte de
las Iglesias del norte de Italia de la
comunion con el Obispo de Roma.



San Columbano se integré con
autoridad en este contexto,
escribiendo un libelo contra el
arrianismo y una carta a Bonifacio IV
para convencerlo a comprometerse
decididamente en el
restablecimiento de la unidad (cf.
Epistula V). Cuando el rey de los
longobardos, en el afio 612 6 613, le
asigno un terreno en Bobbio, en el
valle de Trebbia, san Columbano
fundo6 un nuevo monasterio que
luego se convertiria en un centro de
cultura comparable al famoso de
Montecassino. Alli termino su vida:
fallecio el 23 de noviembre del afio
615 y en esa fecha se le conmemora
en el rito romano hasta nuestros
dias.

El mensaje de san Columbano se
concentra en un firme llamamiento a
la conversion y al desapego de los
bienes terrenos con vistas a la
herencia eterna. Con su vida ascética
y su comportamiento sin



componendas frente a la corrupcion
de los poderosos, evoca la figura
severa de san Juan Bautista. Su
austeridad, sin embargo, nunca es fin
en si misma; es sélo un medio para
abrirse libremente al amor de Dios y
corresponder con todo el ser a los
dones recibidos de él,
reconstruyendo de este modo en si
mismo la imagen de Dios y, a la vez,
cultivando la tierra y renovando la
sociedad humana.

En sus Instructiones dice: "Si el
hombre utiliza rectamente las
facultades que Dios ha concedido a
su alma, entonces sera semejante a
Dios. Recordemos que debemos
devolverle todos los dones que ha
depositado en nosotros cuando nos
encontrabamos en la condicion
originaria. La manera de hacerlo nos
la ha ensefiado con sus
mandamientos. El primero de ellos
es amar al Sefior con todo el corazon,
pues él nos amo primero, desde el



inicio de los tiempos, antes aun de
que viéramos la luz de este
mundo"” (cf. Instr. XI).

El santo irlandés encarno realmente
estas palabras en su vida. Hombre de
gran cultura —escribié también
poesias en latin y un libro de
gramatica—, gozo de muchos dones
de gracia. Constructor incansable de
monasterios, y también predicador
penitencial intransigente, dedico
todas sus energias a alimentar las
raices cristianas de la Europa que
estaba naciendo. Con su energia
espiritual, con su fe y con su amor a
Dios y al projimo se convirtio
realmente en uno de los padres de
Europa: nos muestra también hoy
donde estan las raices de las cuales
puede renacer nuestra Europa.

San Isidoro de Sevilla

Miércoles 18 de junio de 2008



Queridos hermanos y hermanas:

Hoy voy a hablar de san Isidoro de
Sevilla. Era hermano menor de san
Leandro, obispo de Sevilla, y gran
amigo del Papa san Gregorio Magno.
Este detalle es importante, pues
permite tener presente un dato
cultural y espiritual indispensable
para comprender la personalidad de
san Isidoro. En efecto, san Isidoro
debe mucho a san Leandro, persona
muy exigente, estudiosa y austera,
que habia creado en torno a su
hermano menor un contexto familiar
caracterizado por las exigencias
ascéticas propias de un monje y por
el ritmo de trabajo que requiere una
seria entrega al estudio.

Ademas, san Leandro se habia
encargado de disponer lo necesario
para afrontar la situacion politico-
social del momento: en aquellas
décadas los visigodos, barbaros y
arrianos, habian invadido la



peninsula ibérica y se habian
aduefiado de los territorios que
pertenecian al Imperio romano. Era
necesario conquistarlos para la
romanidad y para el catolicismo. La
casa de san Leandro y san Isidoro
contaba con una biblioteca muy rica
en obras clasicas, paganas y
cristianas. Por eso, san Isidoro, que
se sentia atraido tanto a unas como a
otras, fue educado a practicar, bajo la
responsabilidad de su hermano
mayor, una disciplina férrea para
dedicarse a su estudio, con
discrecion y discernimiento.

Asi pues, en el obispado de Sevilla se
vivia en un clima sereno y abierto.
Lo podemos deducir por los intereses
culturales y espirituales de san
Isidoro, como se manifiestan en sus
obras, que abarcan un conocimiento
enciclopédico de la cultura clasica
pagana y un conocimiento profundo
de la cultura cristiana. De este modo
se explica el eclecticismo que



caracteriza la produccion literaria de
san Isidoro, el cual pasa con suma
facilidad de Marcial a san Agustin, de
Cicerdn a san Gregorio Magno.

El joven Isidoro, que en el afio 599 se
convirtio en sucesor de su hermano
Leandro en la catedra episcopal de
Sevilla, tuvo que afrontar una lucha
interior muy dura. Tal vez
precisamente por esa lucha
constante consigo mismo da la
impresion de un exceso de
voluntarismo, que se percibe leyendo
las obras de este gran autor,
considerado el ultimo de los Padres
cristianos de la antigiiedad. Pocos
afos después de su muerte, que tuvo
lugar en el afio 636, el concilio de
Toledo, del afio 653, lo definio:
«Ilustre maestro de nuestra épocay
gloria de la Iglesia catolica ».

San Isidoro fue, sin duda, un hombre
de contraposiciones dialécticas
acentuadas. En su vida personal,



experimento también un conflicto
interior permanente, muy parecido
al que ya habian vivido san Gregorio
Magno y san Agustin, entre el deseo
de soledad, para dedicarse
unicamente a la meditacion de la
palabra de Dios, y las exigencias de la
caridad hacia los hermanos de cuya
salvacion se sentia responsable como
obispo. Por ejemplo, a propdsito de
los responsables de la Iglesia escribe:
«El responsable de una Iglesia (vir
ecclesiasticus), por una parte, debe
dejarse crucificar al mundo con la
mortificacion de la carne; y, por otra,
debe aceptar la decision del orden
eclesiastico, cuando procede de la
voluntad de Dios, de dedicarse al
gobierno con humildad, aunque no
quisiera hacerlo» (Sententiarum liber
111, 33, 1: PL 83, col. 705 B).

Un parrafo después, afiade: «Los
hombres de Dios (sancti viri) no
desean dedicarse a las cosas
seculares y gimen cuando, por un



misterioso designio divino, se les
encargan ciertas responsabilidades.
(...) Hacen todo lo posible para
evitarlas, pero aceptan lo que no
quisieran y hacen lo que habrian
querido evitar. Entran en lo mas
secreto del corazon y alli tratan de
comprender lo que les pide la
misteriosa voluntad de Dios. Y
cuando se dan cuenta de que tienen
que someterse a los designios de
Dios, inclinan el cuello del corazén
bajo el yugo de la decision

divina» (Sententiarum liber 111, 33, 3:
PL83, col. 705-706).

Para comprender mejor a san Isidoro
es necesario recordar, ante todo, la
complejidad de las situaciones
politicas de su tiempo, a las que me
referi antes: durante los afios de su
nifiez experimento la amargura del
destierro. A pesar de ello, estaba
lleno de entusiasmo apostolico:
sentia un gran deseo de contribuir a
la formacion de un pueblo que



encontraba por fin su unidad, tanto
en el ambito politico como religioso,
con la conversion providencial de
Hermenegildo, el heredero al trono
visigodo, del arrianismo a la fe
catolica.

Sin embargo, no se ha de subestimar
la enorme dificultad que supone
afrontar de modo adecuado
problemas tan graves como los de las
relaciones con los herejes y con los
judios. Se trata de una serie de
problemas que también hoy son muy
concretos, sobre todo si se piensa en
lo que sucede en algunas regiones
donde parecen replantearse
situaciones muy parecidas a las de la
peninsula ibérica del siglo VI. La
riqueza de los conocimientos
culturales de que disponia san
Isidoro le permitia confrontar
continuamente la novedad cristiana
con la herencia clasica
grecorromana. Sin embargo, mas
que el don precioso de la sintesis,



parecia tener el de la collatio, es
decir, la recopilacion, que se
manifestaba en una extraordinaria
erudicion personal, no siempre tan
ordenada como se hubiera podido
desear.

En todo caso, es admirable su
preocupacion por no descuidar nada
de lo que la experiencia humana
habia producido en la historia de su
patria y del mundo entero. San
Isidoro no hubiera querido perder
nada de lo que el hombre habia
adquirido en las épocas antiguas, ya
fueran paganas, judias o cristianas.
Por tanto, no debe sorprender que, al
perseguir este objetivo, no lograra
transmitir adecuadamente, como
hubiera querido, los conocimientos
que poseia, a través de las aguas
purificadoras de la fe cristiana. Sin
embargo, de hecho, segun las
intenciones de san Isidoro, las
propuestas que presenta siempre
estan en sintonia con la fe catdlica,



sostenida por €l con firmeza. En la
discusion de los diversos problemas
teoldgicos percibe su complejidad y
propone a menudo, con agudeza,
soluciones que recogen y expresan la
verdad cristiana completa. Esto ha
permitido a los creyentes, a lo largo
de los siglos hasta nuestros dias,
servirse con gratitud de sus
definiciones.

Un ejemplo significativo en este
campo es la ensefianza de san Isidoro
sobre las relaciones entre vida activa
y vida contemplativa. Escribe:
«Quienes tratan de lograr el descanso
de la contemplacion deben
entrenarse antes en el estadio de la
vida activa; asi, liberados de los
residuos del pecado, seran capaces
de presentar el corazén puro que
permite ver a Dios» (Differentiarum
Lib. 11, 34, 133: PL 83, col 91 A).

Su realismo de auténtico pastor lo
convencio del peligro que corren los



fieles de limitarse a ser hombres de
una sola dimensién. Por eso, aiiade:
"El camino intermedio, compuesto
por ambas formas de vida, resulta
normalmente el mas util para
resolver esas tensiones, que con
frecuencia se agudizan si se elige un
solo tipo de vida; en cambio, se
suavizan mejor alternando las dos
formas" (o.c., 134: ib., col 91 B).

San Isidoro busca en el ejemplo de
Cristo la confirmacion definitiva de
una correcta orientacion de vida y
dice: «El Salvador, Jesus, nos dio
ejemplo de vida activa cuando,
durante el dia, se dedicaba a hacer
signos y milagros en la ciudad, pero
mostro la vida contemplativa cuando
se retiraba a la montafa y pasaba la
noche dedicado a la oracion» (o.c.
134:ib.). A la luz de este ejemplo del
divino Maestro, san Isidoro concluye
con esta ensefianza moral: «Por eso,
el siervo de Dios, imitando a Cristo,
debe dedicarse a la contemplacion



sin renunciar a la vida activa. No
seria correcto obrar de otra manera,
pues del mismo modo que se debe
amar a Dios con la contemplacion,
también hay que amar al préjimo
con la accidn. Por tanto, es imposible
vivir sin la presencia de ambas
formas de vida, y tampoco es posible
amar sino se hace la experiencia
tanto de una como de otra» (o.c., 135:
ib., col 91 C).

Creo que esta es la sintesis de una
vida que busca la contemplacion de
Dios, el didlogo con Dios en la
oracion y en la lectura de la Sagrada
Escritura, asi como la accidon al
servicio de la comunidad humana 'y
del prdjimo. Esta sintesis es la leccion
que el gran obispo de Sevilla nos deja
a los cristianos de hoy, llamados a
dar testimonio de Cristo al inicio de
un nuevo milenio.



San Maximo el Confesor

Miércoles 25 de junio de 2008
Queridos hermanos y hermanas:

Hoy quiero presentar la figura de
uno de los grandes Padres de la
Iglesia de Oriente del periodo tardio.
Se trata de un monje, san Maximo, al
que la tradicion cristiana le otorgo el
titulo de Confesor por la intrépida
valentia con que supo testimoniar
—"confesar"—, incluso con el
sufrimiento, la integridad de su fe en
Jesucristo, verdadero Dios y
verdadero hombre, Salvador del
mundo.

San Maximo nacié en Palestina, la
tierra del Sefior, en torno al afio 580.
Desde su adolescencia se orient6 a la
vida monastica y al estudio de las
Escrituras, en parte a traveés de las
obras de Origenes, el gran maestro
que ya en el siglo III habia



"consolidado” la tradicion exegética
alejandrina.

De Jerusalén se traslado a
Constantinopla y de alli, a causa de
las invasiones barbaras, se refugio en
Africa, donde se distingui6 por su
gran valentia en la defensa de la
ortodoxia. San Maximo no aceptaba
ninguna disminucion de la
humanidad de Cristo. Habia surgido
la teoria segun la cual Cristo solo
tenia una voluntad, la divina. Para
defender la unicidad de su persona,
negaban que tuviera una auténtica
voluntad humana. Y, a primera vista,
podia parecer algo bueno que Cristo
tuviera una sola voluntad. Pero san
Maximo comprendid
inmediatamente que esto destruia el
misterio de la salvacidn, pues una
humanidad sin voluntad, un hombre
sin voluntad no es verdadero
hombre, es un hombre amputado.



Por tanto, segun esa teoria, el
hombre Jesucristo no habria sido
verdadero hombre, no habria vivido
el drama del ser humano, que
consiste precisamente en la
dificultad para conformar nuestra
voluntad con la verdad del ser. Asi,
san Maximo afirma con gran
decision: la sagrada Escritura no nos
muestra a un hombre amputado, sin
voluntad, sino a un verdadero
hombre, a un hombre completo:
Dios, en Jesucristo, asumio realmente
la totalidad del ser humano —
obviamente, excepto el pecado—; por
tanto, también una voluntad
humana.

Dicho de esta forma resulta claro:
Cristo, o es hombre o no lo es. Si es
hombre, también tiene voluntad.
Pero entonces surge el problema: ¢no
se cae asi en una especie de
dualismo? ;/No se acaba afirmando
dos personalidades completas: razon,
voluntad y sentimiento? ;Como



superar el dualismo, conservar la
integridad del ser humano y, sin
embargo, defender la unidad de la
persona de Cristo, que no era
esquizofrénico? San Maximo
demuestra que el hombre no
encuentra su unidad, su integracion,
su totalidad en si mismo, sino
superandose a si mismo, saliendo de
si mismo. De este modo, también en
Cristo, saliendo de si mismo, el
hombre se encuentra a si mismo en
Dios, en el Hijo de Dios.

No se debe amputar al hombre para
explicar la Encarnacion; basta
comprender el dinamismo del ser
humano, que sdlo se realiza saliendo
de si mismo. Sélo en Dios nos
encontramos a nosotros mismaos; solo
en él encontramos nuestra totalidad
e integridad. Asi se ve que el hombre
que se encierra en si mismo no esta
completo; por el contrario, el hombre
que se abre, que sale de si mismo, es
un hombre completo y precisamente



en el Hijo de Dios se encuentra a si
mismo, encuentra su verdadera
humanidad.

Para san Maximo esta concepcion no
es una especulacion filosofica; la ve
realizada en la vida concreta de
Jesus, sobre todo en el drama de
Getsemani. En este drama de la
agonia de Jesus, en la angustia de la
muerte, de la oposicion entre la
voluntad humana de no morir y la
voluntad divina, que se ofrece a la
muerte, en este drama de Getsemani
se realiza todo el drama humano, el
drama de nuestra redencion. San
Maximo nos dice, y sabemos que es
verdad: Adan —y Adan somos
nosotros— creia que el "no" era el
culmen de la libertad. Sdélo seria
realmente libre quien puede decir
"no"; para realizar realmente su
libertad, el hombre debe decir "no" a
Dios; sélo asi cree que es él mismo,
que ha llegado al culmen de la
libertad. La naturaleza humana de



Cristo también llevaba en si esta
tendencia, pero la superd, pues Jesus
comprendio que el "no" no es el
grado maximo de la libertad
humana.

El grado maximo de la libertad es el
"si", la conformidad con la voluntad
de Dios. El hombre sélo llega a ser
realmente él mismo en el "si"; el
hombre solo llega a estar
inmensamente abierto, solo llega a
ser "divino" en la gran apertura del
"si", en la unificacion de su voluntad
con la voluntad divina. Adan deseaba
ser como Dios, es decir, ser
completamente libre. Pero el hombre
que se encierra en si mismo no es
divino, no es completamente libre; lo
es si sale de si; en el "si" llega a ser
libre. Este es el drama de Getsemani:
no se haga mi voluntad, sino la tuya.
Cambiando la voluntad humana por
la voluntad divina nace el verdadero
hombre; asi somos redimidos. Este
era, en sintesis, el punto principal del



pensamiento de san Maximo y vemos
que en €l esta en juego todo el ser
humano; esta en juego toda nuestra
vida.

San Maximo ya tenia problemas en
Africa por defender esta concepcién
del hombre y de Dios; y fue llamado
a Roma. En el afio 649 particip0 en el
concilio de Letran, convocado por el
Papa Martin I, para defender las dos
voluntades de Cristo contra el edicto
del emperador, que por el bien de la
paz prohibia discutir esta cuestion. El
Papa Martin I tuvo que pagar un
precio muy alto por su valentia:
aunque estaba enfermo, fue
arrestado y llevado a Constantinopla.
Procesado y condenado a muerte, se
le conmutd la pena por el destierro
definitivo en Crimea, donde fallecio
el 16 de septiembre del afio 655, tras
dos largos afios de humillaciones y
tormentos.



Poco tiempo después, en el afio 662,
le toco el turno a san Maximo, el
cual, también oponiéndose al
emperador, seguia repitiendo: "Es
imposible afirmar que Cristo tenia
una sola voluntad" (cf. PG 91, cc.
268-269). Asi, junto con dos de sus
discipulos, ambos llamados
Anastasio, san Maximo fue sometido
a un proceso agotador, a pesar de
que ya tenia mas de ochenta afios de
edad. El tribunal del emperador le
condeno, con la acusacion de herejia,
a la cruel mutilacion de la lengua y
de la mano derecha, los dos drganos
mediante los cuales, a través de la
palabra y los escritos, san Maximo
habia combatido la doctrina errénea
de la voluntad unica de Cristo. Por
ultimo, el santo monje, asi mutilado,
fue desterrado a la Célquida, en el
mar Negro, donde murio, agotado
por los sufrimientos padecidos, a los
82 afos, el 13 de agosto del afio 662.



Al hablar de la vida de san Maximo,
hemos mencionado su obra literaria
en defensa de la ortodoxia. En
particular, nos referimos a la Disputa
con Pirro, que habia sido patriarca
de Constantinopla; en ella logro
persuadir a su adversario de sus
errores. En efecto, con gran
honradez, Pirro concluyo asi la
Disputa: "Pido perdon para miy para
quienes me han precedido: por
ignorancia llegamos a estos absurdos
pensamientos y argumentaciones; y
pido que se encuentre la manera de
cancelar estas absurdidades,
salvando el recuerdo de quienes se
han equivocado" (PG 91, c. 352).

Ademas, nos han llegado varias
decenas de obras importantes, entre
las que destaca la Mystagogia, uno de
los escritos mas significativos de san
Maximo, que recoge su pensamiento
teoldgico con una sintesis bien
estructurada.



El pensamiento de san Maximo
nunca es solo teologico, especulativo,
encerrado en si mismo, pues siempre
desemboca en la realidad concreta
del mundo y de la salvacion. En este
contexto, en el que tuvo que sufrir,
no podia evadirse con afirmaciones
filosoficas solo tedricas; debia buscar
el sentido de la vida, preguntandose:
iquién soy?, ;qué es el mundo? Al
hombre, creado a suimageny
semejanza, Dios le ha encomendado
la misiéon de unificar el cosmos. Y
como Cristo unificé en si mismo al
ser humano, el Creador ha unificado
el cosmos en el hombre. Nos ha
mostrado como unificar el cosmos en
la comunion de Cristo, llegando asi
realmente a un mundo redimido.

A esta profunda vision salvifica se
refiere uno de los teélogos mas
destacados del siglo XX, Hans Urs von
Balthasar, quien, "relanzando" la
figura de san Maximo, define su
pensamiento con la incisiva



expresion "liturgia

cosmica" (Kosmische Liturgie). En el
centro de esta solemne "liturgia”
siempre esta Jesucristo, unico
Salvador del mundo. La eficacia de
su accion salvifica, que unificd
definitivamente el cosmos, esta
garantizada por el hecho de que é],
aun siendo Dios en todo, también es
integramente hombre, incluyendo la
"energia" y la voluntad del hombre.

La vida y el pensamiento de san
Maximo quedan fuertemente
iluminados por su inmensa valentia
para testimoniar la realidad integra
de Cristo, sin disminuciones ni
componendas. Asi queda claro quién
es realmente el hombre y como
debemos vivir para responder a
nuestra vocacion. Debemos vivir
unidos a Dios, para estar asi unidos a
nosotros mismos y al cosmos, dando
al cosmos mismo y a la humanidad
su justa forma. El "si" universal de
Cristo también nos muestra



claramente donde situar
adecuadamente todos los demas
valores. Pensemos en valores que
justamente se defienden hoy, como la
tolerancia, la libertad y el didlogo.
Pero una tolerancia que no sepa
distinguir el bien del mal seria
cadtica y auto-destructiva. Del mismo
modo, una libertad que no respete la
libertad de los demas y no halle la
medida comun de nuestras
libertades respectivas, seria
anarquica y destruiria la autoridad.
El didlogo que ya no sabe sobre qué
dialogar resulta una palabreria
vacia.

Todos estos valores son grandes y
fundamentales, pero solo pueden ser
verdaderos si tienen un punto de
referencia que los une y les confiere
la verdadera autenticidad. Este
punto de referencia es la sintesis
entre Dios y el cosmos, es la figura de
Cristo en la que aprendemos la
verdad sobre nosotros mismos, asi



como el lugar donde se han de situar
todos los demas valores, por haber
descubierto su auténtico significado.
Jesucristo es el punto de referencia
que ilumina todos los demads valores.
Este es el punto de llegada del
testimonio de este gran Confesor. Asi,
al final, Cristo nos indica que el
cosmos debe llegar a ser liturgia,
gloria de Dios, y que la adoracion es
el inicio de la verdadera
transformacion, de la verdadera
renovacion del mundo.

Por eso, quiero concluir con un
pasaje fundamental de las obras de
san Maximo: "Adoramos a un solo
Hijo, en union con el Padre y el
Espiritu Santo, como antes de los
siglos, ahora y en todos los siglos, y
por los siglos de los siglos.

jAmén!" (PG 91, c. 269).




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/padres-iglesia-
catequesis/ (19/01/2026)


https://opusdei.org/es-ve/article/padres-iglesia-catequesis/
https://opusdei.org/es-ve/article/padres-iglesia-catequesis/
https://opusdei.org/es-ve/article/padres-iglesia-catequesis/

	Catequesis sobre los Padres de la Iglesia
	Sumario de la catequesis sobre los Padres de la Iglesia
	San Clemente Romano
	San Ignacio de Antioquía
	San Justino
	San Ireneo de Lyon
	Clemente de Alejandría
	Orígenes: vida y obra
	Orígenes: el pensamiento
	Tertuliano
	San Cipriano
	Eusebio de Cesarea
	San Atanasio
	San Cirilo de Jerusalén
	San Basilio. 1
	San Basilio. 2
	San Gregorio Nacianceno. 1
	San Gregorio Nacianceno. 2
	San Gregorio de Nisa. 1
	San Gregorio de Nisa. 2
	San Juan Crisóstomo. 1
	San Juan Crisóstomo. 2
	San Cirilo de Alejandría
	San Hilario de Poitiers
	San Eusebio de Vercelli
	San Ambrosio
	San Máximo de Turín
	San Jerónimo. 1
	San Jerónimo. 2
	Afraates, el sabio persa
	San Efrén el sirio
	San Cromacio de Aquileya
	San Paulino de Nola
	San Agustín. 1 - La vida
	San Agustín. 2 - Los últimos años y la muerte
	San Agustín. 3 - Armonía entre fe y razón
	San Agustín. 4 - Las obras
	San Agustín. 5 - Las conversiones
	San León Magno
	Boecio y Casiodoro
	Casiodoro
	San Benito de Nursia
	Dionisio Areopagita
	Romano el Meloda
	San Gregorio Magno. 1
	San Gregorio Magno. 2
	San Columbano
	San Isidoro de Sevilla
	San Máximo el Confesor


