opusdei.org

Nuevos
Mediterraneos (II):
«Jesus es mi amigo
entranable»

San Josemaria se supo siempre
acompanado por Jesus, el «Gran
Amigo» que comprende
nuestras preocupaciones y
zozobras, porque Fl «es hombre
también».

06/09/2017

Escucha el articulo Nuevos
Mediterraneos (II): «Jesiis es mi
amigo entrarnable»



Descarga el libro electronico:
«Nuevos mediterraneos»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

Los Evangelios muestran a Jesus en
constante relacion con personas muy
distintas: enfermos que buscan
curacion, pecadores que ansian el
perdon, curiosos, incluso espias...
Pero en torno al Maestro se mueven,
sobre todo, sus amigos. Asi llama
Jesus a sus discipulos: «amigos
mios» (Lc 12,4). Es emocionante
contemplar al Sefior ante la tumba
de Lazaro; su llanto conmovido hace
comentar a los judios: «Mirad cuanto
le amaba» (Jn 11,36). Mas adelante,
durante la Ultima Cena, explicara a
los apdstoles el sentido de su muerte
en la Cruz: «Nadie tiene amor mas
grande que el de dar uno la vida por
sus amigos» (Jn 15,13). Y, quiza ante
su sorpresa, insiste: «Ya no os llamo


https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/

siervos, porque el siervo no sabe lo
que hace su sefior; a vosotros, en
cambio, os he llamado amigos,
porque todo lo que oi de mi Padre os
lo he hecho conocer» (Jn 15,15).

Por el Amor que nos tiene, Jesus nos
hace amigos suyos. El don del
Espiritu Santo nos sitia en una
relacion nueva con Dios. Recibimos
el mismo Espiritu de Cristo, que nos
hace hijos del Padre y nos introduce
también en una especial intimidad
con Jesus: en realidad, nos identifica
con El. Sin embargo, al hacerlo no
disuelve nuestra individualidad, ni
elimina nuestra personalidad. Por
eso, la identificacion con Cristo se
vive de la mano de la amistad con EL
La vida de la gracia inaugura una
relacion de ta a Tu con Dios: le
conocemos en su misterio, y
podemos actuar como El. Esa unidad
profunda de conocimiento y de
intenciones hace posible que, siendo
unas pobres criaturas,



experimentemos a Dios, como decia
san Agustin, en lo mas intimo de
nosotros mismos; y que podamos
querer y procurar lo mismo que EL
En eso —idem velle, idem nolle, amary
rechazar lo mismo- consiste
precisamente la amistad.

«Otro mediterraneo»

Desde muy joven, san Josemaria
aprendio que Jesus era amigo, y un
amigo muy especial. Volco esa
antigua experiencia en un punto de
Camino: «Buscas la compafiia de
amigos que con su conversacion y su
afecto, con su trato, te hacen mas
llevadero el destierro de este
mundo..., aunque los amigos a veces
traicionan. —No me parece mal.
Pero... (como no frecuentas cada dia
con mayor intensidad la compaifiia, la
conversacion con el Gran Amigo, que
nunca traiciona?»[1]

Era algo que habia aprendido tiempo
atras, y que sus bidgrafos ponen en



relacion con un consejo que recibio
en la direccion espiritual durante el
Seminario[2]. Con los afos, iria
profundizando en ese
descubrimiento de la amistad de
Cristo. Posiblemente un momento
importante de ese desarrollo tuviera
lugar en la temporada en que se
abrio ante sus ojos el panorama
inmenso de su filiacion divina.
Mientras se encontraba en Segovia,
haciendo un retiro espiritual,
escribia: «Dia primero. Dios es mi
Padre. -Y no salgo de esta
consideracion. —Jesus es mi Amigo
entrafable, (otro mediterraneo), que
me quiere con toda la divina locura
de su Corazon. Jesus..., mi Dios, ...
que es hombre también»[3].

Lo describe como «otro
mediterraneo» —el primero era la
paternidad de Dios—, esto es, como
algo que ya conocia y que, sin
embargo, se abria ante su mirada de
modo nuevo. Este descubrimiento



fue para san Josemaria, en primer
lugar, una fuente de consuelo. En
aquellos primeros afios treinta tenia
por delante la tarea inmensa de
realizar la voluntad que Dios le habia
manifestado el 2 de octubre de 1928.
Tenia un mensaje que transmitir a
todos los hombres, y que realizar en
la Iglesia. Pero debia hacerlo «con
una carencia absoluta de medios
materiales: veintiséis afios, la gracia
de Dios y buen humor. Y basta»[4]. El
panorama abierto por este nuevo
horizonte le confirmaba que en
aquella mision no estaba solo. Le
acompafiaba Jesus, su Amigo, que
comprendia perfectamente todas sus
preocupaciones y zozobras, porque
Fl «es hombre también».

El Corazon de Jesus fue para san
Josemaria una doble revelacion: de
«la caridad inmensa del Sefior», por
una parte, puesto que «el Corazon de
Jesus es el Corazon de Dios
encarnado»[5]; y, por otra parte, de la



comprension y la ternura de Jesus
ante las propias limitaciones,
dificultades y caidas. En sus
momentos de oracion experimento
tal vez lo que volcaria en un punto
de Camino: «Jesus es tu amigo. —El
Amigo. —Con corazon de carne, como
el tuyo. —Con ojos, de mirar
amabilisimo, que lloraron por
Lazaro... Y tanto como a Lazaro, te
quiere a ti»[6]. Ese Amor, divino y
humano al mismo tiempo, infinito y
cercano, era un apoyo firme que le
permitiria ir adelante en toda
circunstancia. Ademas, daba un
realismo y una urgencia nueva a
toda su vida interior[7].

Un camino abierto para todos

San Josemaria animaba a las
personas que se acercaban a él a
transitar el camino de la amistad con
Cristo. Les explicaba que el trato con
el Maestro no necesita de excesivas
formalidades ni de complejos



meétodos. Basta acercarse a €l con
sencillez, como a cualquier otro
amigo. A fin de cuentas, ese es el
modo en que le trataron quienes mas
le querian, mientras vivio entre ellos:
«¢Has visto con qué carifio, con qué
confianza trataban sus amigos a
Cristo? Con toda naturalidad le echan
en cara las hermanas de Lazaro su
ausencia: jte hemos avisado! {Si Tu
hubieras estado aqui!... —Confiale
despacio: enséfiame a tratarte con
aquel amor de amistad de Marta, de
Maria y de Lazaro; como te trataban
también los primeros Doce, aunque
al principio te seguian quiza por
motivos no muy sobrenaturales»[8].

Los jovenes que se acercaban a san
Josemaria quedaban maravillados
ante la naturalidad con que se dirigia
al Sefior y animaba a los demas a
tratarle. A lo largo de toda su vida
propuso sin cansancio este camino.
Uno de los primeros que glosaria sus
ensefianzas lo expresaba asi: «Para



llegar a esta amistad hace falta que
tu y yo nos acerquemos a El, 1o
conozcamos y lo amemos»[9]. La
amistad requiere trato, y eso es lo
primero a lo que nos invita el
descubrimiento de Jesus como
amigo. «Me has escrito: “orar es
hablar con Dios. Pero, ;de qué?” —
¢De qué? De Fl, de ti: alegrias,
tristezas, éxitos y fracasos,
ambiciones nobles, preocupaciones
diarias... iflaquezas!: y hacimientos
de gracias y peticiones: y Amory
desagravio. En dos palabras:
conocerle y conocerte:
“itratarse!”»[10].

Resuena en estas palabras aquel
noverim Te, noverim me del que
hablaba san Agustin: Sefior, que te
conozca y que me conozcal[ll];y
aquel «tratar de amistad, estando
muchas veces tratando a solas con
quien sabemos nos ama»[12], de
santa Teresa. En definitiva, el trato
personal con Jesucristo es el nervio



de la vida interior. Y eso, para
quienes buscan la santidad en medio
del mundo, consiste en aprender a
encontrarle en todas las
circunstancias del dia a dia, para
entablar con €l un didlogo continuo.

No se trata de un ideal irrealizable,
sino de algo que muchas personas
han sabido poner por obra en su
propia vida. En el trabajo cotidiano,
en la vida familiar, en las calles de la
ciudad y en los campos, en los
senderos de montafa y en el mar...
en todas partes podemos reconocer a
Cristo que nos espera y nos
acomparna como un amigo.
Innumerables veces repitié san
Josemaria que «los hijos de Dios
hemos de ser contemplativos:
personas que, en medio del fragor de
la muchedumbre, sabemos encontrar
el silencio del alma en coloquio
permanente con el Sefior: y mirarle
como se mira a un Padre, como se
mira a un Amigo, al que se quiere



con locura»[13]. Toda nuestra vida
cabe en nuestra oracién, como
sucede en las conversaciones entre
amigos, en las que se habla de todo.
«Los Hechos de los Apdstoles nos
dicen que, después de la
Resurreccion, el Sefior reunia a sus
discipulos y se entretenian in multis
argumentis. Hablaban de muchas
cosas, de todo lo que le preguntaban:
tenian una tertulia»[14].

Junto a este trato continuo, que hace
de la propia vida tema de
conversacion con Dios, podemos
también procurar conocerle cada vez
mas, buscandole en algunos lugares
en que ha querido permanecer de
modo mas explicito. Vamos a repasar
ahora tres de ellos.

Los relatos de los amigos del Seiior

Los evangelistas recogieron,
inspirados por el Espiritu Santo, los
principales recuerdos del Maestro.
San Josemaria era un enamorado de



Jesus, y por eso «la Sagrada Biblia,
especialmente los Evangelios, no fue
solo en sus manos un buen libro de
lectura donde encontrar abundante
instruccion provechosa, sino un
lugar de encuentro con Cristo»[15].

Desde el principio, quienes se
acercaban a la labor de la Obra
comprendian enseguida que aquel
joven sacerdote era un alma que
vivia en intima union con Dios. Esa
intimidad se evidenciaba en su
predicacion: «“se dirigia al Sagrario,
para hablar con Dios, con el mismo
realismo con que nos hablaba a
nosotros”, “y se sentia luego uno
metido entre los apostoles 'y
discipulos del Sefior, como uno de
ellos”»[16]. Ese modo de acercarse a
la Escritura es el mismo que
recomendaba después. Muchas veces
lo habremos considerado: «Te
aconsejo que, en tu oracion,
intervengas en los pasajes del
Evangelio, como un personaje mas.



Primero te imaginas la escena o el
misterio, que te servira para
recogerte y meditar. Después aplicas
el entendimiento, para considerar
aquel rasgo de la vida del Maestro: su
Corazon enternecido, su humildad,
su pureza, su cumplimiento de la
Voluntad del Padre. Luego cuéntale
lo que a ti en estas cosas te suele
suceder, lo que te pasa, lo que te esta
ocurriendo. Permanece atento,
porque quiza El querra indicarte
algo: y surgiran esas mociones
interiores, ese caer en la cuenta, esas
reconvenciones»[17].

Con este consejo, nos estaba
abriendo un secreto de su alma.
Comentando este modo de acercarse
a la Escritura, sefialaba el beato
Alvaro del Portillo: «La familiaridad
con Nuestro Sefior, con su Madre,
Santa Maria, con San José, con los
primeros doce Apdstoles, con Marta,
Maria y Lazaro, con José de Arimatea
y Nicodemo, con los discipulos de



Emaus, con las Santas Mujeres, es
algo vivo, consecuencia y resultado
de un ininterrumpido conversar, de
ese meterse en las escenas del Santo
Evangelio para ser un personaje
mas»[18].

La validez de este modo de orar
queda refrendada por la vida y la
ensefianza de muchos santos. Es el
mismo que han recomendado los
ultimos pontifices al sefialar la
importancia de acercarnos al
Evangelio con una actitud de
oracion, sugiriendo la practica de la
lectio divina. Se trata de acercarse al
Evangelio sin prisa, detenidamente.
Comenzando por un pasaje, podemos
detenernos y pensar: «;Como seria
aquello?», e introducirnos en la
escena «Como un personaje mas»,
imaginando la cara de la gente, el
rostro de Jesus. Procuraremos
entonces comprender el sentido de
sus palabras, sabiendo que en
muchos casos pueden requerir una



cierta explicacion, pues se trata de
un texto antiguo, que pertenece a
una cultura en parte distinta a la
nuestra. De ahi la importancia de
contar con una version del texto que
tenga suficientes anotaciones, y de
apoyarse también en buenos libros
sobre el Evangelio y sobre la
Escritura.

Después, leemos de nuevo el texto y
nos preguntamos: «“Sefior, ;qué me
dice a mi este texto? ;Qué quieres
cambiar de mi vida con este
mensaje? ;Qué me molesta en este
texto? ¢Por qué esto no me
interesa?”, o bien: “¢Qué me agrada?
¢Qué me estimula de esta Palabra?
¢Qué me atrae? ¢Por qué me
atrae?”»[19]. Quiza nos venga a la
cabeza alguna persona necesitada
que tenemos cerca, tal vez nos
acordemos de que hemos de pedir
perdon a alguien... Finalmente,
consideramos: ¢Como puedo
responder, con mi vida, a lo que me



propone Jesus en este texto?
«Permanece atento, porque quiza El
querra indicarte algo: y surgiran esas
mociones interiores, ese caer en la
cuenta, esas reconvenciones»[20]. Tal
vez nos arrancara un poco de amor,
un deseo de entrega, y, siempre, la
seguridad de que El nos acompafia.
Esta contemplacion de la vida del
Sefior es fundamental para el
cristiano, pues «tiende a crear en
nosotros una vision sapiencial, segun
Dios, de la realidad y a formar en
nosotros "la mente de Cristo" (1 Co
2,16)»[21].

Sin duda, existen muchas vias para
tratar a Jesus a través de la Escritura.
Por eso, san Josemaria no pretendia
ofrecer un meétodo, sino solo dar
algunos consejos practicos que
pudieran servir para la meditacion y
contemplacion, hasta llegar a
«prorrumpir en afectos: actos de
amor o de dolor, acciones de gracias,
peticiones, propositos..., que



constituyen el fruto en sazon de la
oracion verdadera»[22].

El Sefior nos espera en el Sagrario

«Cuando te acercas al Sagrario
piensa que iEll... te espera desde
hace veinte siglos»[23]. La Eucaristia
es sin duda un lugar privilegiado
para encontrar a Jesucristo y
entablar amistad con EL Ese es
también el camino que siguio san
Josemaria. Su fe en la presencia viva
de Cristo se manifestaba en todos sus
gestos ante el Santisimo. Encarnita
Ortega, que le conocio en los afios
cuarenta, recordaba asi la primera
meditacion que le oy0 predicar, a la
que asistid con cierta curiosidad: «Su
recogimiento, lleno de naturalidad,
su genuflexion ante el Sagrario y el
modo de desentrafiarnos la oracion
preparatoria de la meditacion,
animandonos a ser conscientes de
que el Sefor estaba alli, y nos miraba
y nos escuchaba, me hizo olvidar



inmediatamente mi deseo de
escuchar a un gran orador»; se abrio
paso en su interior, en cambio, una
viva percepcion de «la necesidad de
escuchar a Dios y de ser generosa
con El»[24].

Lo mismo recuerdan quienes le
vieron celebrar la Santa Misa: «El
modo de celebrar el Padre la Santa
Misa, el tono sincero y lleno de
atencion con que rezaba las distintas
oraciones, sin la menor afectacion,
sus genuflexiones y demads rubricas
liturgicas, me impresionaron muy
vivamente: Dios estaba alli,
realmente presente»[25]. No se
trataba de cosas especiales, sino del
modo de estar y de moverse, la
intensidad de las oraciones, el
recogimiento. También nosotros
podemos tratar asi a Dios, si vivimos
con la seguridad de que Cristo, el
«Amigo entrafiable», esta
verdaderamente presente en la
Eucaristia. A los que vivian en la



primera Residencia de la Obra,
cuando fue posible por fin reservar
al Sefior en el Sagrario, el Padre les
recordaba que Dios «era un residente
mas —el primero—, por lo que
animaba a cada uno a que estuviese
un rato haciéndole compaifiia, a que
le “saludara” con una genuflexion al
entrar y al salir de DYA, o a que
acudiera al sagrario con el
pensamiento, desde su
dormitorio»[26].

Son esos detalles pequefios, cuando
ponemos el corazon en ellos, los que
expresan y al mismo tiempo
alimentan nuestra fe: dirigir nuestro
pensamiento a Dios cuando veamos
una iglesia, hacerle alguna breve
visita durante el dia, procurar vivir
la Misa con intensidad y
recogimiento, trasladarnos con la
imaginacion frente al Sagrario para
saludar al Sefior o para ofrecerle
nuestro trabajo... Pequerios detalles,
los mismos que vivimos con nuestros



amigos, cuando nos acercamos a
verles o les enviamos un mensaje
durante el dia.

Cristo presente en quienes nos
rodean

El Mandamiento del Amor es el signo
distintivo de los que siguen a Cristo.
Y no es solo un modo de vida, sino
algo que nace de la fe en que el
mismo Jesucristo esta presente en las
personas que nos rodean. Se trata de
algo profundamente radicado en la
ensefianza del Sefior: en distintas
ocasiones nos recuerda que, al
cuidar a quienes lo necesitan -y
todos, cada uno a su modo, tienen
necesidad de nosotros—, en realidad
es a El mismo a quien cuidamos[27].
Por eso es tan importante «reconocer
a Cristo, que nos sale al encuentro,
en nuestros hermanos los
hombres»[28].

San Josemaria procuro encontrar a
Cristo, en primer lugar, entre la



gente mas necesitada. En los
primeros afios treinta, dedico
muchas horas a visitar familias
necesitadas en los arrabales de
Madrid, a cuidar enfermos en los
hospitales de la capital, y a dar
catequesis entre nifios pobres. Mas
tarde, supo transmitir la urgencia de
ese cuidado a los jovenes que se
acercaban a la Obra. Ademas, esos
mismos jovenes experimentaban el
carifio —humano y divino- que el
Padre les tenia. Francisco Botella, por
ejemplo, recordaba que, al conocerle,
le acogio «como si me conociera de
siempre; aun tengo en mi memoria
su mirada profunda que se metio en
el alma y su alegria que me removid
llenandome de gozo y de paz. Me
parecio que me conocia por dentroy
al mismo tiempo, todo con una
naturalidad y sencillez que me
hacian estar como con mi
familia»[29]. Otro de aquellos
jovenes, no especialmente
sentimental, reconocia: «tiene un



cuidado de nosotros, como no
tendrian nuestras madres»[30].

En aquellos jovenes, como en los
pobres y enfermos, san Josemaria
habia encontrado a su Amigo. Afos
mas tarde, «pensativo, con sus hijos
en derredor, les preguntaba: “hijos
mios, ¢sabéis por qué os quiero
tanto?” Se hacia el silencio y afiadia
el Padre: “porque veo bullir en
vosotros la Sangre de Cristo”»[31].
Jesus, su Amigo, le habia llevado a
encontrarle en la gente que le
rodeaba, y particularmente en los
mas necesitados. También nosotros,
junto al Evangelio y la Eucaristia,
«estamos llamados a servir a Jesus
crucificado en toda persona
marginada, a tocar su carne bendita
en quien estd excluido, tiene hambre
0 sed, esta desnudo, preso, enfermo,
desempleado, perseguido, refugiado,
emigrante. Alli encontramos a
nuestro Dios, alli tocamos al
Sefior»[32].



Lucas Buch

[1] San Josemaria, Camino, n. 88.

[2] Camino, edicidn critico-historica
de P. Rodriguez, 32 ed., Rialp, Madrid
2004, comentario al n. 88. Cfr. R.
Herrando, Los afios de seminario de
Josemaria Escrivd en Zaragoza
(1920-1925), Rialp, Madrid 2002,
197-201.

[3] San Josemaria, Apuntes intimos, n.
1637 (citado en Camino, edicion
critico-histoérica, comentario al n.
422). El dia primero del retiro fue el 4
de octubre del 32. El texto sirvio de
base para Forja, n. 2.

[4] Carta 29-X1I-1947/14-11-1966, n. 11,
citado en A. Vazquez de Prada, EIl
Fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid 1997, 308.



[5] San Josemaria, Es Cristo que pasa,
n. 169.

[6] Camino, n. 422.
[7] Cfr. ibid., nn. 244, 436.
[8] San Josemaria, Forja, n. 495.

[9] S. Canals, Ascética meditada,
Rialp, Madrid 2011, cap. “Jesus, como
amigo”.

[10] Camino, n. 91.
[11] San Agustin, Soliloquios 11, 1.1.

[12] Santa Teresa de Jesus, Libro de la
vida, c. 8, n. 5.

[13] Forja, n. 738.

[14] San Josemaria, citado en Dos
meses de catequesis, vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).



[15] S. Hahn, “San Josemaria Escriva,
lector de la Sagrada Escritura”, en
Romana, 40 (2005), disponible aqui.

[16] Recuerdo de F. Botella, en J.L.
Gonzalez Gullon, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Madrid, Rialp 2016, 32
ed., 429.

[17] San Josemaria, Amigos de Dios,
n. 253.

[18] Beato Alvaro del Portillo,
“Presentacion” de Es Cristo que Pasa.

[19] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), n. 153.

[20] Amigos de Dios, n. 253.

[21] Benedicto XVI, EX. Ap. Verbum
Domini, (30-X-2010), n. 87.

[22] Javier Echevarria, “San
Josemaria Escriva, maestro de
oracion en la vida ordinaria”,
Magnificat 2006, disponible aqui.


https://es.romana.org/art/40_8.0_1
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/

[23] Camino, n. 537.

[24] Recuerdo citado en A. Vazquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. I, Rialp, Madrid 2002, 555.

[25] Recuerdo de Francisco Ponz, en
A. Vazquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. 11, 407.

[26] DYA. La Academia y Residencia...,
342.

[27] Cfr. Mt 10,40; 25,40; Lc 10,16.
[28] Es Cristo que pasa, n. 111.

[29] Recuerdo de F. Botella, en DYA.
La Academia y Residencia..., 433.

[30] Recuerdo de J. Jiménez Vargas,
en DYA. La Academia y Residencia...,
443.

[31] Citado en A. Vazquez de Prada,
El Fundador del Opus Dei, vol. 111,
Rialp, Madrid 2003, 405.



[32] Francisco, Via Crucis con los
jovenes durante la Jornada Mundial
de la Juventud, 29-VII-2016.

pdf | Documento generado
automadticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/nuevos-
mediterraneos-ii-jesus-es-mi-amigo/
(17/02/2026)


https://opusdei.org/es-ve/article/nuevos-mediterraneos-ii-jesus-es-mi-amigo/
https://opusdei.org/es-ve/article/nuevos-mediterraneos-ii-jesus-es-mi-amigo/
https://opusdei.org/es-ve/article/nuevos-mediterraneos-ii-jesus-es-mi-amigo/

	Nuevos Mediterráneos (II): «Jesús es mi amigo entrañable»

