
opusdei.org

Nuevos
Mediterráneos (II):
«Jesús es mi amigo
entrañable»

San Josemaría se supo siempre
acompañado por Jesús, el «Gran
Amigo» que comprende
nuestras preocupaciones y
zozobras, porque Él «es hombre
también».

06/09/2017

Escucha el artículo Nuevos
Mediterráneos (II): «Jesús es mi
amigo entrañable»



Descarga el libro electrónico:
«Nuevos mediterráneos»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

Los Evangelios muestran a Jesús en
constante relación con personas muy
distintas: enfermos que buscan
curación, pecadores que ansían el
perdón, curiosos, incluso espías…
Pero en torno al Maestro se mueven,
sobre todo, sus amigos. Así llama
Jesús a sus discípulos: «amigos
míos» (Lc 12,4). Es emocionante
contemplar al Señor ante la tumba
de Lázaro; su llanto conmovido hace
comentar a los judíos: «Mirad cuánto
le amaba» (Jn 11,36). Más adelante,
durante la Última Cena, explicará a
los apóstoles el sentido de su muerte
en la Cruz: «Nadie tiene amor más
grande que el de dar uno la vida por
sus amigos» (Jn 15,13). Y, quizá ante
su sorpresa, insiste: «Ya no os llamo

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-nuevos-mediterraneos/


siervos, porque el siervo no sabe lo
que hace su señor; a vosotros, en
cambio, os he llamado amigos,
porque todo lo que oí de mi Padre os
lo he hecho conocer» (Jn 15,15).

Por el Amor que nos tiene, Jesús nos
hace amigos suyos. El don del
Espíritu Santo nos sitúa en una
relación nueva con Dios. Recibimos
el mismo Espíritu de Cristo, que nos
hace hijos del Padre y nos introduce
también en una especial intimidad
con Jesús: en realidad, nos identifica
con Él. Sin embargo, al hacerlo no
disuelve nuestra individualidad, ni
elimina nuestra personalidad. Por
eso, la identificación con Cristo se
vive de la mano de la amistad con Él.
La vida de la gracia inaugura una
relación de tú a Tú con Dios: le
conocemos en su misterio, y
podemos actuar como Él. Esa unidad
profunda de conocimiento y de
intenciones hace posible que, siendo
unas pobres criaturas,



experimentemos a Dios, como decía
san Agustín, en lo más íntimo de
nosotros mismos; y que podamos
querer y procurar lo mismo que Él.
En eso –idem velle, idem nolle, amar y
rechazar lo mismo– consiste
precisamente la amistad.

«Otro mediterráneo»

Desde muy joven, san Josemaría
aprendió que Jesús era amigo, y un
amigo muy especial. Volcó esa
antigua experiencia en un punto de 
Camino: «Buscas la compañía de
amigos que con su conversación y su
afecto, con su trato, te hacen más
llevadero el destierro de este
mundo..., aunque los amigos a veces
traicionan. ‒No me parece mal.
Pero... ¿cómo no frecuentas cada día
con mayor intensidad la compañía, la
conversación con el Gran Amigo, que
nunca traiciona?»[1]

Era algo que había aprendido tiempo
atrás, y que sus biógrafos ponen en



relación con un consejo que recibió
en la dirección espiritual durante el
Seminario[2]. Con los años, iría
profundizando en ese
descubrimiento de la amistad de
Cristo. Posiblemente un momento
importante de ese desarrollo tuviera
lugar en la temporada en que se
abrió ante sus ojos el panorama
inmenso de su filiación divina.
Mientras se encontraba en Segovia,
haciendo un retiro espiritual,
escribía: «Día primero. Dios es mi
Padre. ‒Y no salgo de esta
consideración. ‒Jesús es mi Amigo
entrañable, (otro mediterráneo), que
me quiere con toda la divina locura
de su Corazón. Jesús..., mi Dios, ...
que es hombre también»[3].

Lo describe como «otro
mediterráneo» ‒el primero era la
paternidad de Dios‒, esto es, como
algo que ya conocía y que, sin
embargo, se abría ante su mirada de
modo nuevo. Este descubrimiento



fue para san Josemaría, en primer
lugar, una fuente de consuelo. En
aquellos primeros años treinta tenía
por delante la tarea inmensa de
realizar la voluntad que Dios le había
manifestado el 2 de octubre de 1928.
Tenía un mensaje que transmitir a
todos los hombres, y que realizar en
la Iglesia. Pero debía hacerlo «con
una carencia absoluta de medios
materiales: veintiséis años, la gracia
de Dios y buen humor. Y basta»[4]. El
panorama abierto por este nuevo
horizonte le confirmaba que en
aquella misión no estaba solo. Le
acompañaba Jesús, su Amigo, que
comprendía perfectamente todas sus
preocupaciones y zozobras, porque
Él «es hombre también».

El Corazón de Jesús fue para san
Josemaría una doble revelación: de
«la caridad inmensa del Señor», por
una parte, puesto que «el Corazón de
Jesús es el Corazón de Dios
encarnado»[5]; y, por otra parte, de la



comprensión y la ternura de Jesús
ante las propias limitaciones,
dificultades y caídas. En sus
momentos de oración experimentó
tal vez lo que volcaría en un punto
de Camino: «Jesús es tu amigo. ‒El
Amigo. ‒Con corazón de carne, como
el tuyo. ‒Con ojos, de mirar
amabilísimo, que lloraron por
Lázaro... Y tanto como a Lázaro, te
quiere a ti»[6]. Ese Amor, divino y
humano al mismo tiempo, infinito y
cercano, era un apoyo firme que le
permitiría ir adelante en toda
circunstancia. Además, daba un
realismo y una urgencia nueva a
toda su vida interior[7].

Un camino abierto para todos

San Josemaría animaba a las
personas que se acercaban a él a
transitar el camino de la amistad con
Cristo. Les explicaba que el trato con
el Maestro no necesita de excesivas
formalidades ni de complejos



métodos. Basta acercarse a él con
sencillez, como a cualquier otro
amigo. A fin de cuentas, ese es el
modo en que le trataron quienes más
le querían, mientras vivió entre ellos:
«¿Has visto con qué cariño, con qué
confianza trataban sus amigos a
Cristo? Con toda naturalidad le echan
en cara las hermanas de Lázaro su
ausencia: ¡te hemos avisado! ¡Si Tú
hubieras estado aquí!... ‒Confíale
despacio: enséñame a tratarte con
aquel amor de amistad de Marta, de
María y de Lázaro; como te trataban
también los primeros Doce, aunque
al principio te seguían quizá por
motivos no muy sobrenaturales»[8].

Los jóvenes que se acercaban a san
Josemaría quedaban maravillados
ante la naturalidad con que se dirigía
al Señor y animaba a los demás a
tratarle. A lo largo de toda su vida
propuso sin cansancio este camino.
Uno de los primeros que glosaría sus
enseñanzas lo expresaba así: «Para



llegar a esta amistad hace falta que
tú y yo nos acerquemos a Él, lo
conozcamos y lo amemos»[9]. La
amistad requiere trato, y eso es lo
primero a lo que nos invita el
descubrimiento de Jesús como
amigo. «Me has escrito: “orar es
hablar con Dios. Pero, ¿de qué?” ‒
¿De qué? De Él, de ti: alegrías,
tristezas, éxitos y fracasos,
ambiciones nobles, preocupaciones
diarias... ¡flaquezas!: y hacimientos
de gracias y peticiones: y Amor y
desagravio. En dos palabras:
conocerle y conocerte:
“¡tratarse!”»[10].

Resuena en estas palabras aquel 
noverim Te, noverim me del que
hablaba san Agustín: Señor, que te
conozca y que me conozca[11]; y
aquel «tratar de amistad, estando
muchas veces tratando a solas con
quien sabemos nos ama»[12], de
santa Teresa. En definitiva, el trato
personal con Jesucristo es el nervio



de la vida interior. Y eso, para
quienes buscan la santidad en medio
del mundo, consiste en aprender a
encontrarle en todas las
circunstancias del día a día, para
entablar con él un diálogo continuo.

No se trata de un ideal irrealizable,
sino de algo que muchas personas
han sabido poner por obra en su
propia vida. En el trabajo cotidiano,
en la vida familiar, en las calles de la
ciudad y en los campos, en los
senderos de montaña y en el mar…
en todas partes podemos reconocer a
Cristo que nos espera y nos
acompaña como un amigo.
Innumerables veces repitió san
Josemaría que «los hijos de Dios
hemos de ser contemplativos:
personas que, en medio del fragor de
la muchedumbre, sabemos encontrar
el silencio del alma en coloquio
permanente con el Señor: y mirarle
como se mira a un Padre, como se
mira a un Amigo, al que se quiere



con locura»[13]. Toda nuestra vida
cabe en nuestra oración, como
sucede en las conversaciones entre
amigos, en las que se habla de todo.
«Los Hechos de los Apóstoles nos
dicen que, después de la
Resurrección, el Señor reunía a sus
discípulos y se entretenían in multis
argumentis. Hablaban de muchas
cosas, de todo lo que le preguntaban:
tenían una tertulia»[14].

Junto a este trato continuo, que hace
de la propia vida tema de
conversación con Dios, podemos
también procurar conocerle cada vez
más, buscándole en algunos lugares
en que ha querido permanecer de
modo más explícito. Vamos a repasar
ahora tres de ellos.

Los relatos de los amigos del Señor

Los evangelistas recogieron,
inspirados por el Espíritu Santo, los
principales recuerdos del Maestro.
San Josemaría era un enamorado de



Jesús, y por eso «la Sagrada Biblia,
especialmente los Evangelios, no fue
sólo en sus manos un buen libro de
lectura donde encontrar abundante
instrucción provechosa, sino un
lugar de encuentro con Cristo»[15].

Desde el principio, quienes se
acercaban a la labor de la Obra
comprendían enseguida que aquel
joven sacerdote era un alma que
vivía en íntima unión con Dios. Esa
intimidad se evidenciaba en su
predicación: «“se dirigía al Sagrario,
para hablar con Dios, con el mismo
realismo con que nos hablaba a
nosotros”, “y se sentía luego uno
metido entre los apóstoles y
discípulos del Señor, como uno de
ellos”»[16]. Ese modo de acercarse a
la Escritura es el mismo que
recomendaba después. Muchas veces
lo habremos considerado: «Te
aconsejo que, en tu oración,
intervengas en los pasajes del
Evangelio, como un personaje más.



Primero te imaginas la escena o el
misterio, que te servirá para
recogerte y meditar. Después aplicas
el entendimiento, para considerar
aquel rasgo de la vida del Maestro: su
Corazón enternecido, su humildad,
su pureza, su cumplimiento de la
Voluntad del Padre. Luego cuéntale
lo que a ti en estas cosas te suele
suceder, lo que te pasa, lo que te está
ocurriendo. Permanece atento,
porque quizá El querrá indicarte
algo: y surgirán esas mociones
interiores, ese caer en la cuenta, esas
reconvenciones»[17].

Con este consejo, nos estaba
abriendo un secreto de su alma.
Comentando este modo de acercarse
a la Escritura, señalaba el beato
Álvaro del Portillo: «La familiaridad
con Nuestro Señor, con su Madre,
Santa María, con San José, con los
primeros doce Apóstoles, con Marta,
María y Lázaro, con José de Arimatea
y Nicodemo, con los discípulos de



Emaús, con las Santas Mujeres, es
algo vivo, consecuencia y resultado
de un ininterrumpido conversar, de
ese meterse en las escenas del Santo
Evangelio para ser un personaje
más»[18].

La validez de este modo de orar
queda refrendada por la vida y la
enseñanza de muchos santos. Es el
mismo que han recomendado los
últimos pontífices al señalar la
importancia de acercarnos al
Evangelio con una actitud de
oración, sugiriendo la práctica de la 
lectio divina. Se trata de acercarse al
Evangelio sin prisa, detenidamente.
Comenzando por un pasaje, podemos
detenernos y pensar: «¿Cómo sería
aquello?», e introducirnos en la
escena «como un personaje más»,
imaginando la cara de la gente, el
rostro de Jesús. Procuraremos
entonces comprender el sentido de
sus palabras, sabiendo que en
muchos casos pueden requerir una



cierta explicación, pues se trata de
un texto antiguo, que pertenece a
una cultura en parte distinta a la
nuestra. De ahí la importancia de
contar con una versión del texto que
tenga suficientes anotaciones, y de
apoyarse también en buenos libros
sobre el Evangelio y sobre la
Escritura.

Después, leemos de nuevo el texto y
nos preguntamos: «“Señor, ¿qué me
dice a mí este texto? ¿Qué quieres
cambiar de mi vida con este
mensaje? ¿Qué me molesta en este
texto? ¿Por qué esto no me
interesa?”, o bien: “¿Qué me agrada?
¿Qué me estimula de esta Palabra?
¿Qué me atrae? ¿Por qué me
atrae?”»[19]. Quizá nos venga a la
cabeza alguna persona necesitada
que tenemos cerca, tal vez nos
acordemos de que hemos de pedir
perdón a alguien… Finalmente,
consideramos: ¿Cómo puedo 
responder, con mi vida, a lo que me



propone Jesús en este texto?
«Permanece atento, porque quizá El
querrá indicarte algo: y surgirán esas
mociones interiores, ese caer en la
cuenta, esas reconvenciones»[20]. Tal
vez nos arrancará un poco de amor,
un deseo de entrega, y, siempre, la
seguridad de que Él nos acompaña.
Esta contemplación de la vida del
Señor es fundamental para el
cristiano, pues «tiende a crear en
nosotros una visión sapiencial, según
Dios, de la realidad y a formar en
nosotros "la mente de Cristo" (1 Co
2,16)»[21].

Sin duda, existen muchas vías para
tratar a Jesús a través de la Escritura.
Por eso, san Josemaría no pretendía
ofrecer un método, sino solo dar
algunos consejos prácticos que
pudieran servir para la meditación y
contemplación, hasta llegar a
«prorrumpir en afectos: actos de
amor o de dolor, acciones de gracias,
peticiones, propósitos..., que



constituyen el fruto en sazón de la
oración verdadera»[22].

El Señor nos espera en el Sagrario

«Cuando te acercas al Sagrario
piensa que ¡Él!... te espera desde
hace veinte siglos»[23]. La Eucaristía
es sin duda un lugar privilegiado
para encontrar a Jesucristo y
entablar amistad con Él. Ese es
también el camino que siguió san
Josemaría. Su fe en la presencia viva
de Cristo se manifestaba en todos sus
gestos ante el Santísimo. Encarnita
Ortega, que le conoció en los años
cuarenta, recordaba así la primera
meditación que le oyó predicar, a la
que asistió con cierta curiosidad: «Su
recogimiento, lleno de naturalidad,
su genuflexión ante el Sagrario y el
modo de desentrañarnos la oración
preparatoria de la meditación,
animándonos a ser conscientes de
que el Señor estaba allí, y nos miraba
y nos escuchaba, me hizo olvidar



inmediatamente mi deseo de
escuchar a un gran orador»; se abrió
paso en su interior, en cambio, una
viva percepción de «la necesidad de
escuchar a Dios y de ser generosa
con Él»[24].

Lo mismo recuerdan quienes le
vieron celebrar la Santa Misa: «El
modo de celebrar el Padre la Santa
Misa, el tono sincero y lleno de
atención con que rezaba las distintas
oraciones, sin la menor afectación,
sus genuflexiones y demás rúbricas
litúrgicas, me impresionaron muy
vivamente: Dios estaba allí,
realmente presente»[25]. No se
trataba de cosas especiales, sino del
modo de estar y de moverse, la
intensidad de las oraciones, el
recogimiento. También nosotros
podemos tratar así a Dios, si vivimos
con la seguridad de que Cristo, el
«Amigo entrañable», está
verdaderamente presente en la
Eucaristía. A los que vivían en la



primera Residencia de la Obra,
cuando fue posible por fin reservar
al Señor en el Sagrario, el Padre les
recordaba que Dios «era un residente
más ‒el primero‒, por lo que
animaba a cada uno a que estuviese
un rato haciéndole compañía, a que
le “saludara” con una genuflexión al
entrar y al salir de DYA, o a que
acudiera al sagrario con el
pensamiento, desde su
dormitorio»[26].

Son esos detalles pequeños, cuando
ponemos el corazón en ellos, los que
expresan y al mismo tiempo
alimentan nuestra fe: dirigir nuestro
pensamiento a Dios cuando veamos
una iglesia, hacerle alguna breve
visita durante el día, procurar vivir
la Misa con intensidad y
recogimiento, trasladarnos con la
imaginación frente al Sagrario para
saludar al Señor o para ofrecerle
nuestro trabajo… Pequeños detalles,
los mismos que vivimos con nuestros



amigos, cuando nos acercamos a
verles o les enviamos un mensaje
durante el día.

Cristo presente en quienes nos
rodean

El Mandamiento del Amor es el signo
distintivo de los que siguen a Cristo.
Y no es solo un modo de vida, sino
algo que nace de la fe en que el
mismo Jesucristo está presente en las
personas que nos rodean. Se trata de
algo profundamente radicado en la
enseñanza del Señor: en distintas
ocasiones nos recuerda que, al
cuidar a quienes lo necesitan ‒y
todos, cada uno a su modo, tienen
necesidad de nosotros‒, en realidad
es a Él mismo a quien cuidamos[27].
Por eso es tan importante «reconocer
a Cristo, que nos sale al encuentro,
en nuestros hermanos los
hombres»[28].

San Josemaría procuró encontrar a
Cristo, en primer lugar, entre la



gente más necesitada. En los
primeros años treinta, dedicó
muchas horas a visitar familias
necesitadas en los arrabales de
Madrid, a cuidar enfermos en los
hospitales de la capital, y a dar
catequesis entre niños pobres. Más
tarde, supo transmitir la urgencia de
ese cuidado a los jóvenes que se
acercaban a la Obra. Además, esos
mismos jóvenes experimentaban el
cariño ‒humano y divino‒ que el
Padre les tenía. Francisco Botella, por
ejemplo, recordaba que, al conocerle,
le acogió «como si me conociera de
siempre; aún tengo en mi memoria
su mirada profunda que se metió en
el alma y su alegría que me removió
llenándome de gozo y de paz. Me
pareció que me conocía por dentro y
al mismo tiempo, todo con una
naturalidad y sencillez que me
hacían estar como con mi
familia»[29]. Otro de aquellos
jóvenes, no especialmente
sentimental, reconocía: «tiene un



cuidado de nosotros, como no
tendrían nuestras madres»[30].

En aquellos jóvenes, como en los
pobres y enfermos, san Josemaría
había encontrado a su Amigo. Años
más tarde, «pensativo, con sus hijos
en derredor, les preguntaba: “hijos
míos, ¿sabéis por qué os quiero
tanto?” Se hacía el silencio y añadía
el Padre: “porque veo bullir en
vosotros la Sangre de Cristo”»[31].
Jesús, su Amigo, le había llevado a
encontrarle en la gente que le
rodeaba, y particularmente en los
más necesitados. También nosotros,
junto al Evangelio y la Eucaristía,
«estamos llamados a servir a Jesús
crucificado en toda persona
marginada, a tocar su carne bendita
en quien está excluido, tiene hambre
o sed, está desnudo, preso, enfermo,
desempleado, perseguido, refugiado,
emigrante. Allí encontramos a
nuestro Dios, allí tocamos al
Señor»[32].



Lucas Buch

[1] San Josemaría, Camino, n. 88.

[2] Camino, edición crítico-histórica
de P. Rodríguez, 3ª ed., Rialp, Madrid
2004, comentario al n. 88. Cfr. R.
Herrando, Los años de seminario de
Josemaría Escrivá en Zaragoza
(1920-1925), Rialp, Madrid 2002,
197-201.

[3] San Josemaría, Apuntes íntimos, n.
1637 (citado en Camino, edición
crítico-histórica, comentario al n.
422). El día primero del retiro fue el 4
de octubre del 32. El texto sirvió de
base para Forja, n. 2.

[4] Carta 29-XII-1947/14-II-1966, n. 11,
citado en A. Vázquez de Prada, El
Fundador del Opus Dei, vol. 1, Rialp,
Madrid 1997, 308.



[5] San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 169.

[6] Camino, n. 422.

[7] Cfr. ibíd., nn. 244, 436.

[8] San Josemaría, Forja, n. 495.

[9] S. Canals, Ascética meditada,
Rialp, Madrid 2011, cap. “Jesús, como
amigo”.

[10] Camino, n. 91.

[11] San Agustín, Soliloquios II, 1.1.

[12] Santa Teresa de Jesús, Libro de la
vida, c. 8, n. 5.

[13] Forja, n. 738.

[14] San Josemaría, citado en Dos
meses de catequesis, vol. II, 651 (AGP,
Biblioteca P04).



[15] S. Hahn, “San Josemaría Escrivá,
lector de la Sagrada Escritura”, en 
Romana, 40 (2005), disponible aquí.

[16] Recuerdo de F. Botella, en J.L.
González Gullón, DYA. La Academia y
Residencia en la historia del Opus Dei
(1933-1939), Madrid, Rialp 2016, 3ª
ed., 429.

[17] San Josemaría, Amigos de Dios,
n. 253.

[18] Beato Álvaro del Portillo,
“Presentación” de Es Cristo que Pasa.

[19] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), n. 153.

[20] Amigos de Dios, n. 253.

[21] Benedicto XVI, Ex. Ap. Verbum
Domini, (30-X-2010), n. 87.

[22] Javier Echevarría, “San
Josemaría Escrivá, maestro de
oración en la vida ordinaria”, 
Magnificat 2006, disponible aquí.

https://es.romana.org/art/40_8.0_1
https://opusdei.org/es-es/article/san-josemaria-escriva-maestro-de-oracion-en-la-vida-ordinaria/


[23] Camino, n. 537.

[24] Recuerdo citado en A. Vázquez
de Prada, El Fundador del Opus Dei,
vol. II, Rialp, Madrid 2002, 555.

[25] Recuerdo de Francisco Ponz, en
A. Vázquez de Prada, El Fundador del
Opus Dei, vol. II, 407.

[26] DYA. La Academia y Residencia...,
342.

[27] Cfr. Mt 10,40; 25,40; Lc 10,16.

[28] Es Cristo que pasa, n. 111.

[29] Recuerdo de F. Botella, en DYA.
La Academia y Residencia..., 433.

[30] Recuerdo de J. Jiménez Vargas,
en DYA. La Academia y Residencia...,
443.

[31] Citado en A. Vázquez de Prada, 
El Fundador del Opus Dei, vol. III,
Rialp, Madrid 2003, 405.



[32] Francisco, Via Crucis con los
jóvenes durante la Jornada Mundial
de la Juventud, 29-VII-2016.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/nuevos-
mediterraneos-ii-jesus-es-mi-amigo/

(14/12/2025)

https://opusdei.org/es-ve/article/nuevos-mediterraneos-ii-jesus-es-mi-amigo/
https://opusdei.org/es-ve/article/nuevos-mediterraneos-ii-jesus-es-mi-amigo/
https://opusdei.org/es-ve/article/nuevos-mediterraneos-ii-jesus-es-mi-amigo/

	Nuevos Mediterráneos (II): «Jesús es mi amigo entrañable»

