
opusdei.org

Muy humanos, muy
divinos (IX): El don
de mirar con Dios

Algunas virtudes que preparan
para ser alma contemplativa en
medio de lo ordinario.

29/11/2021

Observar con atención y amor la
realidad: en esa descripción
coinciden muchos pensadores,
científicos o artistas, que han
cultivado el arte de la contemplación.
Descubrir la riqueza de verdad y de
belleza que hay detrás de lo que



existe, incluso donde no lo
sospechábamos; despojarnos de
nuestras ansias de controlarlo todo
para disfrutar de lo que tenemos
entre manos, especialmente de lo
pequeño. ¿Por qué, si se trata
simplemente de observar de una
determinada manera, a veces nos
puede parecer tan complicado?
Aprender a hacerlo nos ilusiona de
manera especial porque sabemos
que, si todo lo creado merece la
contemplación de los hombres,
mucho más lo merece su creador, en
cuya infinita hermosura se reflejan
todas las maravillas conocidas.

Hemos sido creados por Dios para la
contemplación; esta será perfecta en
la vida futura, cuando veamos al
creador cara a cara y, en él,
comprendamos con claridad y
disfrutemos de todas las cosas. Sin
embargo, como recordaba san
Josemaría, estamos llamados ya
ahora, cada instante, cada día, a «ver



a Dios en todas las cosas de la tierra:
en las personas, en los sucesos, en lo
que es grande y en lo que parece
pequeño, en lo que nos agrada y en
lo que se considera doloroso»[1].
Queremos convertir todo en
alabanza, agradecimiento,
reparación y petición. No miramos a
Dios a pesar del ajetreo diario sino,
precisamente, a través de él,
usándolo como trampolín para
meternos en el cielo.

Entonces, surgirá en nosotros lo que
santo Tomás de Aquino definía como
una «simple intuición de la verdad
que procede del amor»[2]. Se trata de
una manera de mirar la realidad que
no depende de la instrucción
recibida ni de la ocupación: está al
alcance de todos, en todo momento,
porque nace del amor recibido de
Dios que empapa nuestra mirada.
Todos los santos, tan distintos entre
sí, doctos y menos doctos, dedicados
a tareas tan variadas, han visto



crecer en sus vidas esta cercanía con
el creador. Por eso, quizá lo primero
que debamos recordar es lo que dice
el Catecismo de la Iglesia: que la
contemplación es un don[3]. No es
algo que podemos conseguir solo con
el vigor de nuestra voluntad, a fuerza
de planificaciones o estrategias. A los
regalos de Dios, ante todo, debemos
abrirnos, disponernos para
acogerlos, y eso supone el cultivo de
algunas virtudes que preparan el
terreno.

Valentía para abrir la puerta

«Mira, estoy a la puerta y llamo –nos
dice el Señor–, si alguno escucha mi
voz y abre la puerta, entraré en su
casa y cenaré con él, y él
conmigo» (Ap 3,20). En la capilla del
Keble College de la Universidad de
Oxford, hay un cuadro titulado «La
luz del mundo», que representa esta
escena del Apocalipsis. Jesús aparece
vestido de rey, con un farol que trae



luz a la casa, mientras llama
sutilmente a la puerta. En el suelo
destacan las malas hierbas que han
crecido porque la puerta llevaba
mucho tiempo cerrada.

El Señor, para regalarnos una vida
contemplativa, nos pide que abramos
la puerta de nuestro corazón
diariamente, como en aquella
pintura de mediados del siglo XIX. La
reacción de Adán y Eva, nuestros
primeros padres, después de la
pérdida de su inocencia, fue
precisamente la contraria:
esconderse y empeñarse en cerrar la
puerta para evitar la mirada de
Dios… Y todos sus descendientes
conservamos algo de esa tendencia.
Se trata, quizá, de un infundado
temor a lo que pueda pedirnos,
miedo a sentirnos dependientes,
incertidumbre de perder el efímero
control sobre nuestras vidas. O quizá
simplemente preferimos una cómoda
inercia que nos mantiene lejanos de



lo espiritual, por el esfuerzo que
supone disponerse a recibir ese don.

«Se repite, de alguna manera, la
escena de Belén, cada día. Es posible
que —no con la boca, pero con los
hechos— hayamos dicho: non est
locus in diversorio, no hay posada
para ti en mi corazón. ¡Ay, Señor,
perdóname!»[4]. Por encima de otros
obstáculos, que a veces nos pueden
parecer más importantes de
afrontar, como la escasez de tiempo,
la sequedad, la dispersión o la propia
indignidad, esta extraña sospecha
hacia Dios suele ser mala hierba que
es preciso quitar para abrir la puerta
de nuestro corazón y, así, poder
compartir la mirada con nuestro
creador.

Humildad y desprendimiento que
nos hacen ligeros

«La oración contemplativa (…) no
puede ser acogida más que en la
humildad y en la pobreza»[5]. Esto



implica, en primer lugar, la difícil
tarea de aceptar serenamente la
verdad sobre nosotros mismos y
sobre los demás. No podemos
disponernos a recibir el don de
observar las cosas como lo hace Dios
si continuamente nos ponemos
máscaras, si las inventamos para los
demás o si recubrimos la realidad
con una fantasía nuestra, por más
buena que esta pueda parecer. El
lenguaje de Jesús siempre es simple y
profundo, mira las cosas tal como
son, siempre con misericordia,
mientras nosotros muchas veces
podemos ser algo complicados,
superficiales o juzgar con soberbia lo
que nos rodea.

«Si conocieras el don de Dios y quién
es el que te pide de beber» (Jn 4,10),
dice Jesús a la samaritana. Y
también, en otro momento, pregunta
al apóstol Felipe: «Tanto tiempo llevo
con vosotros, ¿y aún no me
conoces?” (Jn 14,9). La humildad nos



lleva también a reconocer que
sabemos poco del Señor y de su
manera de reinar en el mundo. «A la
vuelta de cincuenta años estoy como
un niño que balbucea: estoy
comenzando y recomenzando»[6],
decía san Josemaría en su oración,
poco antes de marcharse al cielo. Al
evitar nuestra tendencia a querer
dominarlo todo con la escasa luz de
nuestro criterio, Dios podrá
revelarnos lo que esconde a sabios y
entendidos (cfr. Mt 11,25).

Por otro lado, para ser
contemplativos hemos de usar los
bienes terrenos de tal modo que nos
ayuden a adherirnos a los eternos, y
no lo contrario. Un corazón que no se
apega a los bienes materiales es hábil
para los espirituales, es ligero para
emprender el vuelo hacia Dios, cede
sitio a los dones de la gracia. Jesús,
creador y Señor del mundo, vivió
desprendido de todo en una aldea
sencilla. Pasó frío en invierno, calor



en verano, dispuso de escasos bienes
y los cuidaba mucho. En fin, se trata
de no poner en las cosas terrenas el
anhelo que solo Dios merece.

Sin embargo, si la pobreza facilita la
contemplación, también sucede al
revés ya que ambas se
retroalimentan. «Cuando
contemplamos –explica el papa
Francisco–, descubrimos en los
demás y en la naturaleza algo mucho
más grande que su utilidad (…).
Como muchos maestros espirituales
han enseñado, el cielo, la tierra, el
mar, cada criatura posee esta
capacidad icónica, esta capacidad
mística para llevarnos de vuelta al
creador y a la comunión con la
creación (…). El que contempla de
esta manera siente asombro no solo
por lo que ve, sino también porque
se siente parte integral de esta
belleza y se siente llamado a
guardarla»[7]. Frente a la lógica del
aferrar todo para uno mismo,



podemos cultivar el asombro y el
cuidado: es la lógica de Dios, que
contempla amorosamente su
creación.

Buscar esa bendita soledad para
rezar

El fondo marino alberga muchas
maravillas que no se ven desde la
orilla: corales, plantas, peces, todo de
múltiples formas y colores; caracolas,
perlas, incluso tesoros o piezas
arqueológicas de gran valor. Para
acceder a todo eso, los buceadores
incluyen en su equipo un cinturón de
planchas de plomo. Lejos de ser un
estorbo, ese implemento les ofrece
peso bajo el agua para contrarrestar
la tendencia del cuerpo a flotar y
regresar hasta la superficie. De
manera análoga, todos necesitamos 
peso interior para bucear en el mar
de la contemplación de Dios, lejos de
la superficie y de la distracción.



Para que el alma llegue a contemplar
la naturaleza invisible de Dios, san
Gregorio Magno sostenía que el
primer escalón es aprender a
recogerse en sí misma[8]. Los
evangelios nos muestran a Jesús
frecuentemente orando en lugares
tranquilos y apartados. Si el Hijo de
Dios sentía esa necesidad de estar a
solas con su Padre, cuánto más lo
necesitaremos nosotros. Tendremos
que perder el miedo que quizá nos
produce el silencio, buscaremos «esa
bendita soledad que tanta falta hace
para tener en marcha la vida
interior»[9].

En el siglo XVI, un matrimonio
español pidió a san Pedro de
Alcántara que les enseñara a
dialogar con Dios. Entre sus consejos,
el místico castellano decía que «si el
tiempo de la oración es breve, se
gasta todo en sosegar la imaginación
y aquietar el corazón; y cuando ya
está quieto, se termina la oración



justo cuando más falta hacía»[10]. Por
eso, siempre es bueno acudir a
nuestras costumbres de piedad sin
prisas, con tiempo suficiente,
evitando llegar con «los sentidos
despiertos y el alma dormida»[11].

Una dieta para saborear lo
ordinario

La tecnología nos ofrece un acceso
rápido a infinidad de información y
una veloz comunicación. Sabemos
bien que esta ventaja, cuando nos
descuidamos, se convierte en una
mala compañera para nuestro
diálogo con Dios. Si los sentidos se
acostumbran solamente a esas
velocidades y estímulos, cuando otra
tarea exige una actividad distinta de
la mente es fácil caer en la
dispersión. Se buscan, entonces,
refuerzos afectivos constantes para
sentirse bien, al margen de la
sobriedad de lo ordinario, de la que
se huye casi inconscientemente. Esta



actitud puede incluso afectar a los
demás porque, como explica santa
Faustina Kowalska, «las almas menos
recogidas (superficiales) quieren que
las demás se les parezcan, ya que
constituyen para ellas un
remordimiento continuo»[12].

Para disponernos mejor a la oración,
puede ser útil una sana dieta digital,
al igual que lo hacen los deportistas
que quieren recorren largas
distancias: saber prescindir en
algunos momentos de la semana de
los dispositivos electrónicos;
aprender a contemplar serenamente
la naturaleza, un paisaje, una obra de
arte; leer un buen libro o ver una
buena película, sin dejarse
interrumpir por cualquier cosa...
Todas estas son actividades que
requieren cierto esfuerzo de nuestras
potencias. Pero, a cambio, ofrecen la
recompensa de descubrir capas más
profundas de la realidad, ejercitan
nuestra mirada para poder recibir,



como don, cada vez con más cercanía
la de Dios.

En el camino, sin embargo, no
debemos desalentarnos. Lo que más
agrada a Dios de nuestros ratos de
oración es la buena voluntad de
acompañarlo, nuestra simple
presencia y compañía, como la de un
niño pequeño con sus padres.
Alentados con esta actitud filial,
podremos ser valientes para superar
la inquietud ante el aparente silencio
y soledad de la oración. Ningún
recurso que empleemos al orar
sustituye al impulso genuino de
tratar a Dios de tú a tú, la decisión
libre y discreta de decirle un «te
quiero» insustituible, que nadie más
puede decir en nuestro lugar.

[1] San Josemaría, Meditación, 25-
XII-1973.



[2] Cfr. santo Tomás de Aquino, Suma
de teología, II-II, c. 180, a. 3; a. 6.

[3] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2713.

[4] San Josemaría, cita en Salvador
Bernal, Apuntes sobre la vida del
Fundador del Opus Dei, Rialp, Madrid
1980, p. 359.

[5] Catecismo de la Iglesia Católica, n.
2713.

[6] San Josemaría, cita en Salvador
Bernal, p. 357.

[7] Francisco, Audiencia, 16-IX-2020.

[8] San Gregorio Magno, Homilías
sobre Ezequiel, II,5,9.

[9] San Josemaría, Camino, n. 304.

[10] San Pedro de Alcántara, Tratado
de la oración y la meditación, XII,6.

[11] San Josemaría, Camino, n. 368.



[12] Santa Faustina Kowalska, Diario,
n. 147.

Pablo Edo

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/muy-humanos-
muy-divinos-ix-mirar-con-Dios-

virtudes/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/muy-humanos-muy-divinos-ix-mirar-con-Dios-virtudes/
https://opusdei.org/es-ve/article/muy-humanos-muy-divinos-ix-mirar-con-Dios-virtudes/
https://opusdei.org/es-ve/article/muy-humanos-muy-divinos-ix-mirar-con-Dios-virtudes/
https://opusdei.org/es-ve/article/muy-humanos-muy-divinos-ix-mirar-con-Dios-virtudes/

	Muy humanos, muy divinos (IX): El don de mirar con Dios

