opusdei.org

Misa Crismal: “Jesus
nos convierte de
pobres y ciegos a
ministros de
misericordia y
consolacion”

La Misericordia de Dios estuvo
en el centro de la homilia del
Papa Francisco durante la Santa
Misa Crismal del Jueves Santo, y
lo hizo incidiendo en dos
ambitos en los cuales el Sefior
excede en su Misericordia: “el
del encuentro y el de su perdon
que nos hace avergonzarnos y
nos da la dignidad”.



24/03/2016

Después de la lectura del pasaje de
Isaias, al escuchar en labios de Jesus
las palabras: «<Hoy mismo se ha
cumplido esto que acaban de oir»,
bien podria haber estallado un
aplauso en la Sinagoga de Nazaret. Y
luego podrian haber llorado
mansamente, con intima alegria,
como lloraba el pueblo cuando
Nehemias y el sacerdote Esdras le
leian el libro de la Ley que habian
encontrado reconstruyendo el muro.
Pero los evangelios nos dicen que
hubo sentimientos encontrados en
los paisanos de Jesus: le pusieron
distancia y le cerraron el corazon.
Primero, «todos hablaban bien de él,
se maravillaban de las palabras
llenas de gracia que salian de su
boca» (Lc 4,22); pero después, una
pregunta insidiosa fue ganando
espacio: «¢No es este el hijo de José,



el carpintero?». Y al final: «Se
llenaron de ira» (Lc 4,28). Lo querian
despefiar... Se cumplia asilo que el
anciano Simeon le habia profetizado
a nuestra Sefiora: «Serd bandera
discutida» (Lc 2,34). Jesus, con sus
palabras y sus gestos, hace que se
muestre lo que cada hombre y mujer
tiene en su corazon.

Y alli donde el Sefior anuncia el
evangelio de la Misericordia
incondicional del Padre para con los
mas pobres, los mas alejados y
oprimidos, alli precisamente somos
interpelados a optar, a «combatir el
buen combate de la Fe» (1 Tm 6,12).
La lucha del Sefior no es contra los
hombres sino contra el demonio (cf.
Ef6,12), enemigo de la humanidad.
Pero el Sefior «pasa en medio» de los
que buscan detenerlo «y sigue su
camino» (Lc 4,30). Jesus no confronta
para consolidar un espacio de poder.
Sirompe cercos y cuestiona
seguridades es para abrir una brecha



al torrente de la Misericordia que,
con el Padre y el Espiritu, desea
derramar sobre la tierra. Una
Misericordia que procede de bien en
mejor: anuncia y trae algo nuevo:
cura, libera y proclama el afio de
gracia del Sefior.

La Misericordia de nuestro Dios es
infinita e inefable y expresamos el
dinamismo de este misterio como
una Misericordia «siempre mas
grande», una Misericordia en
camino, una Misericordia que cada
dia busca el modo de dar un paso
adelante, un pasito mas alla,
avanzando sobre las tierras de nadie,
en las que reinaba la indiferencia y
la violencia.

Y asi fue la dindmica del buen
Samaritano que «practico la
misericordia» (Lc 10,37): se
conmovio, se acerco al herido, vendo
sus heridas, lo llevo a la posada, se
quedo esa noche y prometio volver a



pagar lo que se gastara de mas. Esta
es la dinamica de la Misericordia,
que enlaza un pequerio gesto con
otro, y sin maltratar ninguna
fragilidad, se extiende un poquito
mas en la ayuda y el amor. Cada uno
de nosotros, mirando su propia vida
con la mirada buena de Dios, puede
hacer un ejercicio con la memoria y
descubrir como ha practicado el
Sefior su misericordia para con
nosotros, como ha sido mucho mas
misericordioso de lo que creiamos y,
asi, animarnos a desear y a pedirle
que dé un pasito mas, que se muestre
mucho mas misericordioso en el
futuro. «Muéstranos Serior tu
misericordia» (Sal 85,8). Esta manera
paradojica de rezar a un Dios
siempre mas misericordioso ayuda a
romper esos moldes estrechos en los
que tantas veces encasillamos la
sobreabundancia de su Corazon. Nos
hace bien salir de nuestros encierros,
porque lo propio del Corazdn de Dios
es desbordarse de misericordia,



desparramarse, derrochando su
ternura, de manera tal que siempre
sobre, ya que el Sefior prefiere que se
pierda algo antes de que falte una
gota, que muchas semillas se la
coman los pajaros antes de que se
deje de sembrar una sola, ya que
todas son capaces de portar fruto
abundante, el 30, el 60 y hasta el
ciento por uno.

Como sacerdotes, somos testigos y
ministros de la Misericordia siempre
mas grande de nuestro Padre;
tenemos la dulce y confortadora
tarea de encarnarla, como hizo Jesus,
que «paso haciendo el bien» (Hch
10,38), de mil maneras, para que
llegue a todos. Nosotros podemos
contribuir a inculturarla, a fin de que
cada persona la reciba en su propia
experiencia de vida y asi la pueda
entender y practicar —creativamente
— en el modo de ser propio de su
pueblo y de su familia.



Hoy, en este Jueves Santo del Afio
Jubilar de la Misericordia, quisiera
hablar de dos ambitos en los que el
Sefior se excede en su Misericordia.
Dado que es él quien nos da ejemplo,
no tenemos que tener miedo a
excedernos nosotros también: un
ambito es el del encuentro; el otro, el
de su perddn que nos avergienzay
dignifica.

El primer &mbito en el que vemos
que Dios se excede en una
Misericordia siempre mas grande, es
en el encuentro. El se da todo y de
manera tal que, en todo encuentro,
directamente pasa a celebrar una
fiesta. En la parabola del Padre
Misericordioso quedamos pasmados
ante ese hombre que corre,
conmovido, a echarse al cuello de su
hijo; como lo abraza y lo besa y se
preocupa de ponerle el anillo que lo
hace sentir como igual, y las
sandalias del que es hijo y no
empleado; y luego, cOmo pone a



todos en movimiento y manda
organizar una fiesta. Al contemplar
siempre maravillados este derroche
de alegria del Padre, a quien el
regreso de su hijo le permite
expresar su amor libremente, sin
resistencias ni distancias, nosotros
no debemos tener miedo a exagerar
en nuestro agradecimiento. La
actitud podemos tomarla de aquel
pobre leproso, que al sentirse curado,
deja a sus nueve compareros que
van a cumplir lo que les mando Jesus
y vuelve a arrodillarse a los pies del
Sefior, glorificando y dando gracias a
Dios a grandes voces.

La misericordia restaura todo y
devuelve a las personas a su
dignidad original. Por eso, el
agradecimiento efusivo es la
respuesta adecuada: hay que entrar
rapido en la fiesta, ponerse el
vestido, sacarse los enojos del hijo
mayor, alegrarse y festejar... Porque
solo asi, participando plenamente en



ese ambito de celebracion, uno
puede después pensar bien, uno
puede pedir perddén y ver mas
claramente como podra reparar el
mal que hizo. Puede hacernos bien
preguntarnos: Después de
confesarme, ¢festejo? O paso rapido
a otra cosa, como cuando después de
ir al médico, uno ve que los analisis
no dieron tan mal y los mete en el
sobre y pasa a otra cosa. Y cuando
doy una limosna, ¢le doy tiempo al
otro a que me exprese su
agradecimiento y festejo su sonrisa y
esas bendiciones que nos dan los
pobres, o sigo apurado con mis cosas
después de «dejar caer la moneda»?

El otro ambito en el que vemos que
Dios se excede en una Misericordia
siempre mads grande, es el perdon
mismo. No sélo perdona deudas
incalculables, como al siervo que le
suplica y que luego se mostrara
mezquino con su compaiiero, sino
que nos hace pasar directamente de



Ia verglienza mas vergonzante a la
dignidad mas alta sin pasos
intermedios. El Sefior deja que la
pecadora perdonada le lave
familiarmente los pies con sus
lagrimas. Apenas Simon Pedro le
confiesa su pecado y le pide que se
aleje, Ello eleva a la dignidad de
pescador de hombres. Nosotros, en
cambio, tendemos a separar ambas
actitudes: cuando nos avergonzamos
del pecado, nos escondemos y
andamos con la cabeza gacha, como
Adan y Eva, y cuando somos
elevados a alguna dignidad tratamos
de tapar los pecados y nos gusta
hacernos ver, casi pavonearnos.

Nuestra respuesta al perdon excesivo
del Sefior deberia consistir en
mantenernos siempre en esa tension
sana entre una digna vergilienzay una
avergonzada dignidad: actitud de
quien por si mismo busca humillarse
y abajarse, pero es capaz de aceptar
que el Sefor lo ensalce en bien de la



mision, sin creérselo. El modelo que
el Evangelio consagra, y que puede
servirnos cuando nos confesamos, es
el de Pedro, que se deja interrogar
prolijamente sobre su amor vy, al
mismo tiempo, renueva su
aceptacion del ministerio de
pastorear las ovejas que el Serior le
confia.

Para entrar mdas hondo en esta
avergonzada dignidad, que nos salva
de creernos, mas o menos, de lo que
somos por gracia, nos puede ayudar
ver cOmo en el pasaje de Isaias que el
Sefior lee hoy en su Sinagoga de
Nazaret, el Profeta continda
diciendo: «Ustedes seran llamados
sacerdotes del Sefior, ministros de
nuestro Dios» (Is 61,6). Es el pueblo
pobre, hambreado, prisionero de
guerra, sin futuro, sobrante y
descartado, a quien el Sefior
convierte en pueblo sacerdotal.



Como sacerdotes, nos identificamos
con ese pueblo descartado, al que el
Sefior salva y recordamos que hay
multitudes incontables de personas
pobres, ignorantes, prisioneras, que
se encuentran en esa situacion
porque otros los oprimen. Pero
también recordamos que cada uno
de nosotros conoce en qué medida,
tantas veces estamos ciegos de la luz
linda de la fe, no por no tener a
mano el evangelio sino por exceso de
teologias complicadas. Sentimos que
nuestra alma anda sedienta de
espiritualidad, pero no por falta de
Agua Viva —que bebemos sélo en
sorbos—, sino por exceso de
espiritualidades «gaseosas», de
espiritualidades light. También nos
sentimos prisioneros, pero no
rodeados como tantos pueblos, por
infranqueables muros de piedra o de
alambrados de acero, sino por una
mundanidad virtual que se abre o
cierra con un simple click. Estamos
oprimidos pero no por amenazas ni



empujones, como tanta pobre gente,
sino por la fascinacion de mil
propuestas de consumo que no nos
podemos quitar de encima para
caminar, libres, por los senderos que
nos llevan al amor de nuestros
hermanos, a los rebafios del Sefior, a
Ias ovejitas que esperan la voz de sus
pastores.

Y Jesus viene a rescatarnos, a
hacernos salir, para convertirnos de
pobres y ciegos, de cautivos y
oprimidos. en ministros de
misericordia y consolacion. Y nos
dice, con las palabras del profeta
Ezequiel al pueblo que se prostituyd
y traiciond tanto a su Sefior: «Yo me
acordaré de la alianza que hice
contigo cuando eras joven... Y tu te
acordards de tu conducta y te
avergonzaras de ella, cuando recibas
a tus hermanas, las mayores y las
menores, y yo te las daré como hijas,
si bien no en virtud de tu alianza. Yo
mismo restableceré mi alianza



contigo, y sabras que yo soy el Sefior.
Asi, cuando te haya perdonado todo
lo que has hecho, te acordaras y te
avergonzaras, y la vergiienza ya no
te dejard volver a abrir la boca —
oraculo del Sefior—» (Ez 16,60-63).

En este Afio Santo Jubilar,
celebramos con todo el
agradecimiento de que sea capaz
nuestro corazon, a nuestro Padre, y
le rogamos que "se acuerde siempre
de su Misericordia"; recibimos con
avergonzada dignidad la
Misericordia en Ia carne herida de
nuestro Sefior Jesucristo y le pedimos
que nos lave de todo pecado y nos
libre de todo mal; y con la gracia del
Espiritu Santo nos comprometemos a
comunicar la Misericordia de Dios a
todos los hombres, practicando Ias
obras que el Espiritu suscita en cada
uno para el bien comun de todo el
pueblo fiel de Dios.




© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/misa-crismal-
jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-
a-ministros-de-misericordia-y-
consolacion/ (10/01/2026)


https://opusdei.org/es-ve/article/misa-crismal-jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-a-ministros-de-misericordia-y-consolacion/
https://opusdei.org/es-ve/article/misa-crismal-jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-a-ministros-de-misericordia-y-consolacion/
https://opusdei.org/es-ve/article/misa-crismal-jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-a-ministros-de-misericordia-y-consolacion/
https://opusdei.org/es-ve/article/misa-crismal-jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-a-ministros-de-misericordia-y-consolacion/
https://opusdei.org/es-ve/article/misa-crismal-jesus-nos-convierte-de-pobres-y-ciegos-a-ministros-de-misericordia-y-consolacion/

	Misa Crismal: “Jesús nos convierte de pobres y ciegos a ministros de misericordia y consolación”

