
opusdei.org

Para mí, vivir es
Cristo (III):
formación integral y
afectividad

Algunas personas, cuando
piensan en la formación,
tienden a considerarla como un
saber. Sin embargo, no basta un
concepto de ese estilo: llegar a
la integridad de la persona
requiere pensar en la
formación como un ser. Se trata
de un objetivo mucho más alto:
sumergirse en el misterio de
Cristo y dejar que la gracia nos
vaya transformando
progresivamente para
configurarnos con Él.



16/06/2018

Escucha el artículo «Formación
integral y afectividad»

Descarga el libro electrónico:
«Para mí, vivir es Cristo»
(Disponible en PDF, ePub y Mobi)

Jesucristo es, sin duda, el amor de
nuestra vida. No el mayor entre otros,
sino aquel que da sentido a todos los
demás amores y a los intereses,
ilusiones, ambiciones, trabajos,
iniciativas que llenan nuestros días y
nuestro corazón. De aquí que sea
fundamental mantener en nuestra
vida espiritual la centralidad de la
persona de Jesucristo1: Él es el
camino para entrar en comunión con
el Padre en el Espíritu Santo. En Él,

https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/
https://opusdei.org/es-es/article/libro-electronico-para-mi-vivir-es-cristo/


se devela el misterio de quién es el
hombre2, a qué está llamado.
Caminar con Cristo implica crecer en
conocimiento propio, ahondar
también en el propio misterio
personal. Por eso, dejar que Jesús sea
el centro de nuestra vida lleva, entre
otras cosas, a «redescubrir con luces
nuevas el valor antropológico y
cristiano de los diferentes medios
ascéticos; llegar a la persona en su
integridad: inteligencia, voluntad,
corazón, relaciones con los demás»3.

Esa persona a la que hay que llegar
somos nosotros mismos, son todos
aquellos a los que alcanzamos con
nuestra amistad, con nuestro
apostolado. La formación que
recibimos e impartimos ha de
alcanzar a la inteligencia, a la
voluntad y a los afectos, sin que
ninguno de estos elementos quede
descuidado o simplemente sometido
a los otros. En estas páginas nos
centraremos sobre todo en la



formación de la afectividad, dando
por supuesta la enorme relevancia
de que se apoye en una buena
formación intelectual. Considerar la
importancia de la formación integral
nos permitirá redescubrir la gran
verdad que encierra la identificación
que san Josemaría establecía entre
fidelidad y felicidad4.

Formarse para entrar en
sintonía con Cristo

Algunas personas tienden a
considerar la formación como un 
saber. Así, tendría buena formación
quien a lo largo de su vida ha
recibido buenos contenidos
doctrinales, ascéticos, profesionales,
etc. Sin embargo, llegar a la
integridad de la persona requiere
pensar en la formación, más bien,
como un ser. Un buen profesional 
conoce la ciencia y la técnica que
requiere su profesión, pero tiene algo
más. Ha desarrollado hábitos —



modos de ser— que le disponen a
aplicar bien esa ciencia y esa técnica
que posee: hábitos de atención a los
demás, de concentración en el
trabajo, de puntualidad, de digerir
éxitos y fracasos, de perseverancia,
etc.

Del mismo modo, ser un buen
cristiano no consiste simplemente en
conocer —al nivel adecuado a la
propia situación en la Iglesia y en la
sociedad— la doctrina sobre los
sacramentos, o sobre la oración, o
sobre las normas morales generales y
profesionales. Se trata de un objetivo
mucho más alto: sumergirse en el
misterio de Cristo para conocer su
anchura, su profundidad (cfr. Ef
3,18), dejar que su Vida entre en la
nuestra, y poder repetir con san
Pablo que «ya no vivo yo, sino que
Cristo vive en mí» (Gal 2,20). Es decir,
consiste en ser alter Christus, ipse
Christus5, otro Cristo, el mismo
Cristo, dejar que la gracia nos vaya



transformando progresivamente
para configurarnos con Él. Ese dejar
actuar a la gracia no es algo
meramente pasivo; no consiste solo
en evitar poner obstáculos, ya que el
Espíritu Santo no nos transforma en
Cristo sin nuestra cooperación libre,
voluntaria. Pero tampoco esto último
basta: entregarnos al Señor, darle
nuestra vida, no es solamente darle
nuestras decisiones, nuestros actos;
es también darle nuestro corazón,
nuestros afectos, incluso nuestra
espontaneidad. Para eso es
imprescindible una buena formación
intelectual y doctrinal que configure
la cabeza, que incida en nuestras
decisiones, pero es también
necesario que esa doctrina cale y
llegue a nuestro corazón. Y esto
requiere lucha… y requiere tiempo.
Dicho de otro modo, es necesario
adquirir virtudes, y precisamente en
eso consiste la formación.



No es raro encontrarse con personas
que temen que la insistencia en las
virtudes acabe conduciendo al 
voluntarismo. Nada más lejos de la
realidad. Quizá, en la raíz de esta
confusión se encuentre una visión
errada de la virtud. Esta se considera
un simple suplemento de fuerza en
la voluntad, que hace a quien la
posee capaz de cumplir la norma
moral, incluso cuando se opone a la
propia inclinación. Se trata de una
idea bastante difundida y,
efectivamente, de origen
voluntarista. La virtud consistiría
entonces en la capacidad de ir contra
la corriente de las propias
inclinaciones cuando la norma moral
así lo requiere. Naturalmente, hay
algo de verdad en esto. Sin embargo,
se trata de una visión incompleta,
que transforma las virtudes en
cualidades frías, que llevarían a la
negación práctica de las propias
inclinaciones, intereses y afectos y
que, sin querer, acabarían



convirtiendo la indiferencia en un
ideal. Como si la vida interior y la
entrega a Dios consistieran en llegar
a no sentirse atraído por nada que
pudiera obstaculizar las propias
decisiones futuras.

Plantear la formación de este modo
impediría llegar a la persona en su
integridad: inteligencia, voluntad y
afectos no estarían creciendo juntos,
llevándose de la mano, ayudándose
mutuamente, sino que alguna de esas
facultades estaría aplastando a
alguna de las otras. El desarrollo de
la vida interior, en cambio, requiere
esa integración y, desde luego, no
lleva a empequeñecerse, a perder
intereses y afectos; no tiene como
objetivo que no nos afecten las cosas,
que no nos importe lo importante,
que no nos duela lo doloroso, que no
nos preocupe lo preocupante o que no
nos atraiga lo atractivo. Al contrario,
conduce a expandir el corazón, a
llenarlo de un amor grande, desde el



que mira a todos esos sentimientos y
consigue, por eso, verlos en un
contexto más amplio que da recursos
para afrontar aquellos que plantean
una dificultad, y ayuda a captar el
sentido positivo y trascendente de los
que resultan agradables.

El Evangelio nos muestra el interés
sincero del Señor por el descanso de
los suyos: «Venid vosotros solos a un
lugar apartado y descansad un
poco» (Mc 6,31), o también la
reacción de su corazón ante el
sufrimiento de sus amigos, como
Marta y María (cfr. Jn 11,1-44). No
podemos imaginar que en esos
momentos Jesucristo estuviera 
actuando, como si, en el fondo, por su
unión con su Padre, lo que sucedía a
su alrededor le resultara indiferente.
San Josemaría hablaba de amar al
mundo y de hacerlo 
apasionadamente6, impulsaba a
poner el corazón en Dios y, por Él, en
los demás, en el trabajo que nos



ocupa, en la labor apostólica, porque
«el Señor no nos quiere secos, tiesos,
como una materia inerte»7. La
disponibilidad, por ejemplo, no es la
disposición de aquel a quien le da
igual una cosa que otra, porque ha
conseguido perder todo interés,
quizá para evitar sufrir cuando se le
pida algo que le contraría; sino la
disposición grandiosa de quien sabe
prescindir en un momento de algo
bueno y atractivo para concentrarse
en otra cosa en la que Dios le espera,
porque vivir para Dios es lo que
profundamente desea. Se trata de
alguien, en definitiva, con un
corazón grande, con intereses, con
ambiciones buenas, que sabe superar
cuando conviene, no porque las
niegue o porque intente que no le
afecten, sino porque su interés en
amar y servir a Dios es mucho más
grande aún. Y no solo es que sea más
grande: es que se ha ido convirtiendo
en lo que da sentido y contiene en sí
todos los otros intereses.



Gozar con la práctica de las
virtudes

La formación de las virtudes
requiere lucha, vencer la propia
inclinación cuando se opone a los
actos buenos. Esta es la parte de
verdad que contiene el concepto
reductivo —voluntarista— de virtud,
al que nos referíamos antes. Pero la
virtud no consiste en esa capacidad
de oponerse a la inclinación, sino
más bien en la formación de la
inclinación. El objetivo no es, pues,
ser capaces de dejar habitualmente a
un lado la afectividad para poder
guiarse por una regla externa, sino
más bien formar la afectividad de
modo que seamos capaces de gozar
en el bien que realizamos. La virtud
consiste precisamente en ese gozo en
el bien, en la formación —digámoslo
así— del buen gusto: «[Dichoso el
hombre] que se complace en la Ley
del Señor, y noche y día medita su
Ley» (Sal 1,2). En definitiva, la virtud



es la formación de la afectividad, y
no el hábito de oponerse
sistemáticamente a ella.

Mientras la virtud no está formada,
la afectividad puede plantear una
resistencia al acto bueno, que habrá
que vencer. Con todo, el objetivo no
es simplemente conseguir vencerla,
sino más bien desarrollar el gusto
por ese comportamiento. Cuando se
posee la virtud, el acto bueno puede
seguir costando, pero se hace con
alegría. Pongamos algún ejemplo.
Levantarnos puntualmente por la
mañana —«el minuto heroico»8— es
algo que probablemente nos costará
siempre: quizá no llegue el día en
que al sonar el despertador no nos
apetezca permanecer un rato más en
la cama. Sin embargo, si nos
esforzamos habitualmente en vencer
la pereza por amor a Dios, llega el
momento en que hacerlo nos alegra,
mientras que ceder a la comodidad
nos desagrada, nos deja un mal sabor



de boca. Paralelamente, a una
persona justa, llevarse un producto
del supermercado sin pagar no solo
le resulta prohibido, sino también
feo, desagradable, discordante con
sus disposiciones, con su corazón.
Esta configuración de la afectividad,
que genera la alegría ante el bien y el
disgusto ante el mal, no es una
consecuencia colateral de la virtud,
sino un componente esencial de ella.
Por eso la virtud nos hace capaces de
disfrutar del bien.

No es esta una idea meramente
teórica. Al contrario, tiene una gran
incidencia práctica saber que cuando
luchamos no estamos 
acostumbrándonos a fastidiarnos,
sino aprendiendo a disfrutar del
bien, aunque de momento eso exija
ir contra corriente. De este modo, la
formación de las virtudes hace que
las facultades y los afectos aprendan
a centrarse en lo que
verdaderamente puede satisfacer las



aspiraciones más profundas, y
otorguen lugares secundarios —
siempre subordinados a los
principales— a lo que simplemente
está en el orden de los medios. En
última instancia, formarse en las
virtudes es aprender a ser feliz, a
gozar de y con lo grandioso; es, en
definitiva, prepararse para el Cielo.

Si formarse es crecer en virtudes y
las virtudes consisten en un cierto
orden en los afectos, se puede
concluir que toda formación es
formación de la afectividad. Quizá, al
leer esto, alguien podría objetar que,
en el esfuerzo por adquirir virtudes,
su intento era más operativo que
afectivo, e incluso añadir que
llamamos virtudes a unos hábitos 
operativos. Es verdad. Pero si las
virtudes nos ayudan a hacer el bien
es porque nos ayudan a sentir
correctamente. El ser humano
siempre se mueve hacia el bien. El
problema moral es, en última



instancia, por qué lo que no es bueno
se nos aparece —se presenta a
nuestros ojos— como bueno en una
situación concreta. Que esto suceda
se debe a que el desorden de las
tendencias lleva a exagerar el valor
del bien al que se dirige alguna de
ellas. Así, en cierta situación, este
bien se considera más deseable que
otro con el que ha entrado en
conflicto y que, sin embargo, posee
mayor valor objetivo, porque
responde al bien global de la
persona.

Tal vez esto se comprenda mejor con
un ejemplo. En una situación
determinada, podemos encontrarnos
ante la tesitura de decir o no la
verdad. La tendencia natural que
tenemos a la verdad nos la
presentará como un bien. Sin
embargo, tenemos también una
tendencia natural al aprecio de los
demás que, en este caso concreto, si
nos parece que la verdad nos haría



quedar mal, nos presentará la
mentira como conveniente. Esas dos
tendencias entran en conflicto. ¿Cuál
de ellas prevalecerá? Depende de
cuál de los dos bienes sea más
importante para nosotros, y, en esta
valoración, la afectividad juega un
papel decisivo. Si está bien ordenada,
ayudará a la razón a percibir que la
verdad es muy valiosa y que el
aprecio de los demás no es deseable
si exige renunciar a ella. Este amor a
la verdad, por encima de otros bienes
que también nos atraen, es
precisamente lo que denominamos 
sinceridad. En cambio, si el afán por
quedar bien es más fuerte que la
atracción de la verdad, es fácil que la
razón se engañe, y, aun sabiendo que
eso no es bueno, juzgue conveniente
mentir. Así, aunque sepamos
perfectamente que no se debe
mentir, consideramos que en este
caso nos conviene hacerlo.



La afectividad ordenada ayuda a
hacer el bien porque ayuda antes a
percibirlo. Por eso interesa mucho
formarla. Ahora bien, ¿cómo es
posible conseguirlo? Antes de
intentar dar respuesta a esta
pregunta, nos interesa señalar algo
que conviene saber para afrontar
adecuadamente este tema.

Los sentimientos y la
voluntad

Acabamos de afirmar que una
afectividad ordenada ayuda a actuar
bien. Lo mismo se puede decir en el
sentido contrario: actuar bien nos
ayuda a ordenar la afectividad.
Sabemos por experiencia —y
conviene no olvidarlo, si no
queremos caer fácilmente en
frustraciones y desánimos— que no
podemos controlar directamente
nuestros sentimientos: si nos
envuelve el desánimo, no podemos
resolver el problema decidiendo sin



más sentirnos alegres. Lo mismo
sucede si queremos en un cierto
momento sentirnos más audaces, o
menos tímidos, o si deseamos no
tener miedo o vergüenza, o no sentir
la atracción sensible hacia algo que
juzgamos desordenado. Otras veces,
quizá desearíamos tratar con soltura
a una persona ante la que sentimos
un cierto rechazo involuntario por
razones que reconocemos nimias,
pero no conseguimos superarlo, y
nos damos cuenta de que proponerse
sin más tratarla con sencillez no
resuelve la dificultad. En definitiva,
no basta una decisión voluntaria
para que los sentimientos se ajusten
a nuestros deseos. Sin embargo, que
la voluntad no controle directamente
los sentimientos no significa que no
tenga ningún influjo sobre ellos.

En ética, denominamos político al
control que la voluntad puede
ejercer sobre los sentimientos,
porque es semejante al que un



gobernante tiene sobre las decisiones
de sus súbditos. No puede
controlarlas directamente, ya que
ellos son libres; pero puede tomar
ciertas medidas —por ejemplo,
disminuir los impuestos— esperando
que produzcan ciertos resultados —
por ejemplo, un aumento del
consumo o de la inversión— a través
de la voluntad libre de los
ciudadanos. También nosotros
podemos realizar ciertos actos que
esperamos que susciten unos
sentimientos concretos. Por ejemplo,
podemos detenernos a considerar el
bien que hará una labor apostólica
para la que buscamos ayuda, como
medio para sentirnos más audaces al
solicitar un donativo para su puesta
en marcha. O podemos considerar
nuestra filiación divina esperando
que nos afecte menos, a nivel
sensible, un revés profesional.
También sabemos que ingerir una
cierta dosis de alcohol puede
provocar un estado transitorio de



euforia; y que si voluntariamente
damos vueltas en nuestra cabeza a
un mal trato recibido, provocaremos
reacciones de ira. Estos serían
algunos ejemplos del influjo, siempre
indirecto, que la voluntad puede
ejercer a corto plazo sobre los
sentimientos.

Mucho más importante, sin embargo,
es el influjo que la voluntad ejerce a
largo plazo sobre la afectividad,
porque es precisamente lo que le
permite darle forma, formarla. Se
trata de un influjo que se produce
incluso sin que el sujeto se lo
proponga. Esto sucede porque los
actos voluntarios no solo pueden
causar algo en el mundo externo a
nosotros, sino que sobre todo
producen un efecto interior:
contribuyen a crear una
connaturalidad afectiva con el bien
hacia el que se mueve la voluntad.
Explicar cómo esto se produce
excede el planteamiento de estas



páginas, pero en todo caso, nos
interesa resaltar dos puntos.

Querer el bien

El primero es que el bien hacia el que
la voluntad se mueve —y con el que
se crea la connaturalidad— puede
ser muy distinto del que se percibe
desde fuera. Dos personas que
realizan un mismo encargo pueden
estar haciendo dos cosas muy
distintas: una puede estar
sencillamente intentando no quedar
mal ante quien se lo ha
encomendado, mientras la otra tiene
la intención de servir. La segunda
está formando una virtud y la
primera no, porque el bien que
persigue y con el que se configura es
el de evitar quedar mal ante la
autoridad. Es cierto, sin embargo,
que esa actuación puede suponer un
paso adelante respecto a una actitud
precedente (negarse a hacerlo), pero
mientras no sea seguida de pasos



ulteriores, no estará formando la
virtud, por numerosas que sean las
repeticiones del acto. Por eso es tan
importante rectificar, purificar
constantemente la intención para ir
progresivamente apuntando a los
motivos por los que realmente vale la
pena hacer algo, y así configurarnos
afectivamente con ellos.

Todos tenemos experiencia, propia o
ajena, de cómo limitarse a respetar
unas reglas acaba fácilmente
convirtiéndose en un peso. El
ejemplo del hijo mayor de la
parábola nos previene de ese peligro
(cfr. Lc 15,29-30). Al mismo tiempo,
buscar sinceramente el bien que las
reglas tratan de promover nos alegra
y nos libera. En definitiva, podríamos
decir que no forma el hacer, sino el 
querer: no solo importa lo que hago,
sino también lo que quiero cuando lo
hago9. La libertad es, pues, decisiva:
no basta hacer algo, hay que querer
hacerlo, hay que hacerlo «porque nos



da la gana, que es la razón más
sobrenatural»10, porque solo así
formamos la virtud, es decir,
aprendemos a disfrutar del bien. Un
mero cumplimiento, que se traduzca
en «cumplo y miento»11, no
promueve la libertad, ni el amor, ni
la alegría. En cambio, sí los
promueve entender por qué una
actuación determinada es grandiosa
y vale la pena, y dejarse guiar por
esas razones al actuar.

Una formación de largo
alcance

El segundo punto que conviene
considerar es que el proceso de
connaturalización afectiva con el
bien es ordinariamente lento. Si la
virtud consistiera solo en la
capacidad de superar la resistencia
afectiva para hacer el bien,
podríamos alcanzarla en un tiempo
mucho más corto. Sin embargo, ya
sabemos que la virtud no está



formada mientras el bien no tenga
un reflejo positivo en la
afectividad12. Consecuencia de esto
es la necesidad de ser paciente en la
lucha, porque alcanzar algunos de
los objetivos que vale la pena
proponerse puede requerir un
tiempo largo, quizás años. La
resistencia al acto bueno que
seguiremos experimentando durante
ese tiempo no hemos de interpretarla
como un fracaso, o como señal de
que nuestra lucha no es sincera o es
poco decidida. Se trata de un camino
progresivo, en el que cada paso es
ordinariamente pequeño y casi
imperceptible. Solo después de un
cierto tiempo, mirando hacia atrás,
advertiremos que hemos recorrido
más camino del que nos parecía.

Si, por ejemplo, tenemos reacciones
de ira que querríamos superar,
comenzaremos esforzándonos por
reprimir sus manifestaciones
externas. Quizás al principio nos



parecerá que no conseguimos nada,
pero si somos constantes, las
ocasiones en que vencemos —
inicialmente escasas— irán
haciéndose más y más frecuentes y,
al cabo de un tiempo —quizá largo—,
llegaremos a conseguirlo de modo
habitual. Con todo, eso no basta, pues
nuestra meta no era reprimir unas
manifestaciones externas, sino
modelar una reacción interna, es
decir, ser más mansos y pacíficos, de
modo que esa reacción más serena
sea la propia de nuestro modo de ser.
La lucha es, por tanto, mucho más
larga, pero ¿quién podría negar que
es mucho más bonita, liberadora e
ilusionante? Es una lucha que apunta
a alcanzar una paz interior en la
búsqueda y puesta en práctica de la
voluntad de Dios, y no al mero
sometimiento violento de los
sentimientos.

Al explicar el principio de que el
tiempo es superior al espacio13, el



Papa Francisco señala que «darle
prioridad al tiempo es ocuparse de 
iniciar procesos más que de poseer
espacios»14. En la vida interior, vale
la pena poner en marcha procesos
realistas y generosos, y es preciso
esperar a que produzcan sus frutos.
«Este principio permite trabajar a
largo plazo, sin obsesionarse por
resultados inmediatos. Ayuda a
soportar con paciencia situaciones
difíciles y adversas, o los cambios de
planes que impone el dinamismo de
la realidad. Es una invitación a
asumir la tensión entre plenitud y
límite»15. Nos interesa mucho,
efectivamente, que la conciencia de
nuestra limitación no paralice la
aspiración a la plenitud que Dios nos
ofrece. Como nos importa también
que esta noble ambición no ignore
ingenuamente que somos limitados.

Apuntar alto en la formación,
proponerse no solo realizar actos
buenos, sino ser buenos, tener un



buen corazón, nos permitirá
distinguir el acto virtuoso de lo que
podríamos denominar el acto 
conforme a una virtud. Este último
sería el acto que corresponde a una
virtud y contribuye paso a paso a
formarla, pero que, al no proceder
todavía de un hábito ya maduro,
requiere frecuentemente
sobreponerse a una afectividad que
empuja en dirección contraria. El
acto virtuoso sería, en cambio, el de
quien goza en la realización de ese
bien, incluso cuando le supone un
esfuerzo. Este es el objetivo.

Una formación integral, que alcanza
a modelar la afectividad, es lenta.
Quien quiere formarse así no ha de
caer en la ingenuidad de pretender
que los sentimientos se sometan a la
propia voluntad, pisoteando los que
no le gustan o tratando de provocar
los que desearía tener. Entiende que
su lucha debe centrarse más bien en
las decisiones libres con las que, al



intentar seguir la voluntad de Dios,
da respuesta a esos sentimientos,
acogiendo o rechazando la
sugerencia de comportamiento que
conllevan. Porque son esas
decisiones las que —indirectamente
y a largo plazo— acaban modelando
la interioridad de la que proceden
esos afectos.

Un mundo dentro de ti

A medida que la virtud se va
formando, no solo se realiza el acto
bueno con más naturalidad y gozo,
sino que también se posee mayor
facilidad para identificar cuál es ese
acto. «Para poder “distinguir cuál es
la voluntad de Dios: lo bueno, lo
agradable, lo perfecto” (Rm 12,2), sí
es necesario el conocimiento de la ley
de Dios en general, pero esta no es
suficiente: es indispensable una
especie de “connaturalidad” entre el
hombre y el verdadero bien. Tal
connaturalidad se fundamenta y se



desarrolla en las actitudes virtuosas
del hombre mismo»16.

Este dinamismo se debe en buena
parte a que la afectividad es la
primera voz que oímos a la hora de
valorar la oportunidad de un
comportamiento: antes de que la
razón examine si es o no conveniente
realizar algo placentero, ya hemos
experimentado su atracción. La
virtud, en cuanto hace afectivamente
atractivo el bien, consigue que la voz
de la afectividad incluya ya una
cierta valoración moral —esto es, en
referencia al bien global de la
persona— del acto en cuestión. Hace
que, por volver al ejemplo que
hemos visto antes, aunque nos
atraiga la posibilidad de quedar bien,
la mentira se nos presente como una
acción desagradable.

De modo implícito, pero claro,
encontramos expresado esto en un
brevísimo punto de Camino: «¿Para



qué has de mirar, si “tu mundo” lo
llevas dentro de ti?»17. San
Josemaría está poniendo una mirada
exterior en relación con el mundo
interior. Y es esa relación la que le
permitirá valorar la mirada, que
aparecerá como conveniente o
inconveniente según esté constituido
el mundo interior. Cuando la virtud
está formada, no es preciso reprimir
una mirada inadecuada, porque
aparece ya desde el principio como
innecesaria: el mundo interior —mi
mundo— la rechaza. Si se tiene una
interioridad rica, lo que hace daño
no solo se evita de hecho, sino que no
presenta mayor peligro, porque
repugna: no se percibe solo como
malo, sino también —y antes— como
feo, desagradable, desentonado,
descolocado… Por supuesto que
puede atraer de algún modo, pero es
fácil rechazar esa atracción, porque
rompe la armonía y la belleza del
clima interior. En cambio, si no llevas
un mundo dentro de ti, evitar esa



mirada te supondrá un esfuerzo
notable.

Realismo

Lo que venimos diciendo muestra
cómo el crecimiento en las virtudes
nos va haciendo más y más realistas.
Algunas personas tienen la idea —
normalmente no formulada— de que
vivir según las virtudes supone
cerrar un ojo a la realidad; eso sí, por
un motivo muy alto y porque de ese
comportamiento, que implica
cerrarse en parte a este mundo,
esperamos un premio en el otro. Se
trata de una idea reductiva. En
realidad, vivir como Cristo, imitar
sus virtudes, es lo que
verdaderamente nos abre a la
realidad, y no permite que nuestra
afectividad nos engañe en el
momento de valorarla y de decidir
cómo responder a ella.



La pobreza, por ejemplo, no supone
renunciar a considerar el valor de los
bienes materiales en vista de la vida
eterna. Es más, solo la persona que
vive desprendida valora los bienes
materiales en su justa medida: ni
piensa que son malos, ni les concede
una importancia que no tienen.
Quien, en cambio, no se esfuerza en
vivir así, acabará otorgándoles un
valor mayor del que poseen y eso
incidirá en sus decisiones: será poco
realista, aunque aparezca ante otros
como un auténtico hombre de
mundo, que sabe moverse en ciertos
ambientes. La persona sobria sabe
disfrutar de una buena comida; la
que no lo es, en cambio, otorga a ese
placer una importancia de la que
objetivamente carece. Algo similar se
podría decir de cualquier otra virtud.
Como Jesús dijo a Nicodemo: «El que
obra según la verdad viene a la
luz» (Jn 3,21).



Un círculo virtuoso

En definitiva, orientar nuestra
afectividad desarrollando las
virtudes es aclarar nuestra mirada;
es como limpiar las gafas de las
manchas que el pecado original y los
pecados personales han dejado en
ellas y que nos dificultan ver el
mundo como realmente es.
«Digámoslo tranquilamente: la
irredención del mundo consiste
precisamente en la ilegibilidad de la
creación, en la irreconocibilidad de
la verdad; una situación que lleva
necesariamente al dominio del
pragmatismo y, de este modo, hace
que el poder de los fuertes se
convierta en el dios de este
mundo»18.

Una afectividad ordenada ayuda a la
razón a leer la creación, a reconocer
la verdad, a identificar lo que
verdaderamente nos conviene. Ese
juicio correcto de la razón facilita la



decisión voluntaria. El acto bueno
que sigue a esa decisión contribuye a
connaturalizarnos con el bien
perseguido y, por tanto, a ordenar la
afectividad. Es un auténtico círculo 
virtuoso que nos conduce a sentirnos
progresivamente más libres, señores
de los propios actos y, en
consecuencia, nos capacita para
entregarnos realmente al Señor,
porque solo quien se posee puede
entregarse.

La formación es integral solo cuando
alcanza todos estos niveles. Dicho de
otro modo, solo hay verdadera
formación cuando las diversas
facultades que intervienen en el
actuar humano —la razón, la
voluntad, la afectividad— están 
integradas: no pelean, sino que
colaboran. Si no se alcanzara a
modelar los afectos, es decir, si las
virtudes se entendieran solo como
una fuerza adicional en la voluntad,
que la hace capaz de ignorar el nivel



afectivo, las normas morales y la
lucha con que tratamos de vivirlas
serían represivas y no se alcanzaría
una auténtica unidad de vida.
Siempre experimentaríamos dentro
de nosotros fuerzas que tiran
poderosamente en sentidos
contrarios y que generan
inestabilidad. Una inestabilidad que
conocemos bien, porque es nuestro
punto de partida, pero que vamos
superando paso a paso, a medida que
conducimos esas fuerzas hacia la
armonía, de modo que llegue el
momento en que esa «razón más
sobrenatural» que es «porque me da
la gana», signifique: porque me gusta,
porque me atrae, porque cuadra con
mi modo de ser, porque encaja con el
mundo interior que me he formado;
en definitiva, porque he ido
aprendiendo a hacer míos los
sentimientos de Jesucristo.

Caminamos así hacia la meta, a la
vez altísima y atractiva, que san



Pablo nos señala: «Tened entre
vosotros los mismos sentimientos
que tuvo Cristo Jesús» (Flp 2,5), y nos
damos cuenta de que así nos
revestimos del Señor Jesucristo (cfr. 
Rm 13,14). «La vida de Cristo es vida
nuestra (…). El cristiano debe —por
tanto— vivir según la vida de Cristo,
haciendo suyos los sentimientos de
Cristo, de manera que pueda
exclamar con San Pablo, non vivo
ego, vivit vero in me Christus (Gal
2,10), no soy yo el que vive, sino que
Cristo vive en mí»19. Y ya que la
fidelidad consiste precisamente en
esto, en vivir, en querer, en sentir
como Cristo, no porque nos 
disfracemos de Cristo, sino porque
sea ese nuestro modo de ser,
entonces, al seguir la voluntad de
Dios, al ser fieles, somos hondamente
libres, porque hacemos lo que nos va,
lo que nos gusta, lo que nos da la
gana. Profundamente libres y
profundamente fieles.



Profundamente fieles y
profundamente felices.

Julio Diéguez

Volver al índice

Notas

1 F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-II-2017,
n. 8.

2 Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes (7.XII.1965), n.
22.

3 F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-II-2017,
n. 8.

4 San Josemaría, Surco, n. 84: «Tu
felicidad en la tierra se identifica con
tu fidelidad a la fe, a la pureza y al
camino que el Señor te ha marcado».
Cfr. también, por ejemplo, San
Josemaría, Instrucción,
mayo-1935/14-IX-1950, n. 60; 
Instrucción, 8-XII-1941, n. 61; Amigos
de Dios, n. 189.

https://opusdei.org/Text/indice.html


5 San Josemaría, Es Cristo que pasa,
n. 96.

6 Baste mencionar, como ejemplo, el
título de la homilía Amar al mundo
apasionadamente, en Conversaciones,
nn. 113-123.

7 Amigos de Dios, n. 183.

8 San Josemaría, Camino, n. 206.

9 En realidad, desde el punto de vista
moral, lo que hago es precisamente lo
que quiero cuando lo hago. Para
nuestro objetivo, sin embargo, no es
necesario que nos detengamos a
explicar por qué esto es así.

10 Es Cristo que pasa, n. 17.

11 Cfr. Beato Álvaro, Carta,
septiembre 1975, n. 8 (AGP,
Biblioteca, P17).

12 Como se sigue de lo dicho hasta
ahora, esto no significa que el bien
no cueste ningún esfuerzo o, lo que



es lo mismo, que el mal ya no tenga
atractivo de ningún tipo.

13 Cfr. Francisco, Ex. ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), nn. 222-225.

14 Ibidem, n. 223. La cursiva es del
original.

15 Ibidem.

16 San Juan Pablo II, Enc. Veritatis
splendor (6-VIII-1993), n. 64. El texto
se referiere a santo Tomás de
Aquino, Suma de Teología, II-II, q. 45,
a. 2.

17 Camino, n. 184.

18 Joseph Ratzinger - Benedicto XVI, 
Jesús de Nazaret, Volumen II, cap. 7,
3.

19 Es Cristo que pasa, n. 103.



pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/llegar-a-la-
persona-en-su-integridad-afectos-i/

(19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/llegar-a-la-persona-en-su-integridad-afectos-i/
https://opusdei.org/es-ve/article/llegar-a-la-persona-en-su-integridad-afectos-i/
https://opusdei.org/es-ve/article/llegar-a-la-persona-en-su-integridad-afectos-i/

	Para mí, vivir es Cristo (III): formación integral y afectividad
	Formarse para entrar en sintonía con Cristo
	Gozar con la práctica de las virtudes
	Los sentimientos y la voluntad
	Querer el bien
	Una formación de largo alcance
	Un mundo dentro de ti
	Realismo
	Un círculo virtuoso


