
opusdei.org

Libres para
construir el futuro

Ser libres no es sólo un
derecho: comporta una
responsabilidad, que debe
llevar a los cristianos a
implicarse en las cuestiones de
la sociedad, contribuyendo con
soluciones plurales a los
problemas de cada época.
Publicamos un artículo sobre la
libertad y la responsabilidad
social del cristiano.

22/03/2007



Os quiero rebeldes, libres de toda
atadura, porque os quiero –¡nos
quiere Cristo!– hijos de Dios (1). San
Josemaría se empeñó
incansablemente en estimular a
todas las personas que trataba a
tener la valentía de ser libres, con el
riesgo y la responsabilidad que eso
comporta, y a defender o a tomarse
esa libertad, que en definitiva ha sido
ganada por Cristo para todos los
hombres, sin esperar a que les sea
concedida por otros, especialmente
en el ámbito político por el poder
constituido.

Ésa es una de las claves para
entender la grandeza de la vida
ordinaria; en ella cada hombre y
cada mujer debe crecer día a día en
lo que es el núcleo de su dignidad: en
la libertad personal de los hijos de
Dios.

Durante su vida, San Josemaría pudo
observar con dolor varios fenómenos



culturales y sociales que han causado
una fuerte despersonalización:
masificación, diversos tipos de
alienaciones, totalitarismos y
dictaduras, deformaciones debidas al
clericalismo... Ante estos ataques a la
persona y a su libertad, san
Josemaría reaccionó con sensibilidad
cristiana, saliendo en defensa de la
dignidad de cada ser humano.

Un ejemplo de su valentía en
defender la libertad de todos los
hombres y mujeres es el artículo
«Las riquezas de la fe», aparecido en
un diario de Madrid en 1969.

A él –como a nosotros– le tocó vivir
en una situación cultural paradójica,
donde una fuerte percepción de la
libertad se unía a la conciencia de
que ésta se malograba, con
frecuencia, de diversos modos. Entre
éstos se encuentra la visión parcial
de la libertad como pura capacidad
de elección, desligada de la



perfección que la persona está
llamada a conquistar.

Se observa también en muchos de
nuestros contemporáneos una
abdicación de la libertad personal en
la tarea de construir la sociedad; es
un tipo de despersonalización que
lleva a renunciar al ejercicio de la
libertad, cediéndola casi
inconscientemente a otras instancias.

Con frecuencia el Estado asume la
tarea de proveer a todas las
necesidades de los ciudadanos,
adormeciendo su libertad
responsable. Muchos hombres –con
una amplia gama de posibles
elecciones sobre temas menores– son
escasamente libres, en el sentido de
que parece como si hubieran
renunciado a pensar sobre las
decisiones fundamentales que
configuran los distintos estilos de
vida; o porque su derecho a una
información adecuada es conculcado



con diversos mecanismos que pasan
ocultos.

Ante la potencia de ciertas
estructuras de poder, de mercado, de
comunicación, las personas se ven
reducidas al anonimato,
inconscientemente recluidas en el
ámbito privado, que pierden su
condición de sujetos activos en la
construcción de la sociedad, en el
mundo del trabajo, en el progreso
humano.

Con sus enseñanzas, San Josemaría
ayuda a defenderse de esa posible
abdicación de la libertad y de la
responsabilidad, a ir más allá de una
vida encerrada sólo en el trabajo y la
familia.

La libertad, según el Fundador del
Opus Dei, es, en su sentido principal
y radical, libertad ante Dios y para
Dios, y por tanto estrechamente
ligada a su acción creadora, que ha
de desarrollarse y crecer por mano



del hombre, hecho a su imagen y
semejanza. A la libertad se une la
responsabilidad. En cambio, en el
anonimato propio de la masificación
se pierde la responsabilidad
personal. Quedan sólo individuos,
desposeídos de su fundamental
carácter de personas.

San Josemaría se esforzaba por
extraer a las personas de la masa
anónima, compuesta de individuos
en estado de soledad y privados de
una relación auténticamente
humana con Dios y con los demás.

Como maestro de vida cristiana
quería formar personas libres, hijos
de Dios que lucharan por estar con
Cristo en la Cruz, que procuraran
responder a la libre donación y
anonadamiento de Dios con la
entrega libre de sí mismos. Cuando la
libertad y la responsabilidad se dan
juntas, se estimulan mutuamente en
el crecimiento personal. La falta de



una de las dos es una pérdida
antropológica.

Por eso, al hablar de libertad
personal, San Josemaría impulsaba a
que, como manifestación de libertad
responsable, los cristianos tomaran
parte activa junto a los demás
ciudadanos en los más variados tipos
de asociaciones, sindicatos, partidos
políticos… procurando intervenir en
las decisiones humanas de las que
dependen el presente y el futuro de
la sociedad.

Así lo expresó muchas veces: Con
libertad, y de acuerdo con tus
aficiones o cualidades, toma parte
activa y eficaz en las rectas
asociaciones oficiales o privadas de tu
país, con una participación llena de
sentido cristiano: esas organizaciones
nunca son indiferentes para el bien
temporal y eterno de los hombres (2).

Los grandes retos de la historia han
de encontrar a los cristianos



preparados, con el sentido de
responsabilidad de quienes se saben
identificados con Cristo en la Cruz,
que salva y libera de las esclavitudes.
Los hijos de Dios, ciudadanos de la
misma categoría que los otros, hemos
de participar “sin miedo” en todas las
actividades y organizaciones honestas
de los hombres, para que Cristo esté
presente allí. Nuestro Señor nos
pedirá cuenta estrecha si, por dejadez
o comodidad, cada uno de nosotros,
libremente, no procura intervenir en
las obras y en las decisiones humanas,
de las que dependen el presente y el
futuro de la sociedad (3).

Entre las aplicaciones de su
comprensión de la libertad a la
existencia humana y cristiana, se
halla una heroica defensa del
legítimo campo de lo opinable en el
terreno profesional, en el mundo de
las ideas políticas, sociales,
económicas, culturales, teológicas,
filosóficas o artísticas.



San Josemaría siempre destacó la
existencia de un legítimo y sano
pluralismo, característico de la
mentalidad laical, es decir, del modo
característico de pensar que tiene en
la libertad uno de sus elementos
fundamentales; y contrapuso esta
concepción de la libertad al
clericalismo y e laicismo
secularizador, que no respetan ni la
justa autonomía de las realidades
temporales, ni la naturaleza y las
leyes puestas por Dios en sus
criaturas. Cuando se comprende a
fondo el valor de la libertad, cuando
se ama apasionadamente este don
divino del alma, se ama el pluralismo
que la libertad lleva consigo (4).

En este terreno San Josemaría tuvo
que navegar contra corriente,
desarrollando potencialidades de la
libertad y enraizándolas en su
fundamento teológico; y defendiendo
con vigor la libertad como una



característica esencial de la
secularidad de los fieles laicos.

Esto no implica afirmar que en el
clero o en los religiosos no existe la
libertad. Se trata más bien de
subrayar que la actividad de los
laicos cristianos en el mundo, en
cuanto cristianos, ha de estar
señalada por la libertad, y que se
trata como es lógico de la libertad
cristiana, guiada por las verdades de
la fe y principalmente por la Verdad
que es Cristo.

Una fórmula de San Josemaría
expresa con eficacia esta idea: no hay
dogmas en las cosas temporales (5).
Con esto no pretendía sostener una
especie de «liberalismo cristiano», en
el sentido de separar las actividades
seculares –política, ciencias, artes...–
de la fe, que quedaría relegada a la
vida de piedad y a la teología. Nada
sería más contrario a su
pensamiento.



Con gran fuerza sostuvo siempre,
como parte de su mensaje sobre la
santificación del trabajo y de las
estructuras seculares, que la fe
cristiana debe iluminar todos los
problemas temporales y que el
cristiano no puede dejar de serlo
cuando es parlamentario, médico,
arquitecto o ama de casa, pues tiene
que santificar la familia, el trabajo y
el mundo, para llevarlos a Cristo
(aquí entra en juego su concepto
fundamental de unidad de vida). Pero
esto ha de hacerlo no de un modo
fundamentalista, sino en libertad, sin
que las soluciones y opciones
personales –iluminadas por la fe-,
por muy nobles y acertadas que sean,
vinculen de algún modo o
comprometan a la Iglesia.

Es sabido cómo San Josemaría
defendió la libertad de los fieles del
Opus Dei; con frecuencia comentaba
que, en la Prelatura, se pueden tener
todo tipo de posiciones políticas que



no sean contrarias a la fe católica;
más aún, afirmaba que ese
pluralismo es una manifestación de
buen espíritu (6).

Es decir, le parecía una óptima señal
que hubiera diversidad de visiones
políticas entre las personas del Opus
Dei, y con fuerza afirmaba que no
cabían miembros que quisieran
imponer dogmas en las cosas
temporales.

Pretender vincular la fe cristiana a
una solución concreta en el campo
temporal, aunque sea muy buena y
bienintencionada, sería una forma
de clericalismo. Un clericalismo que
tachaba, con fuerza, de tiranía
porque anulaba la libertad personal
de los demás; una actitud
incompatible con la secularidad
cristiana, inseparable de la libertad.

Su amor a la libertad le llevó a
prodigarse en dar una formación
muy cuidada –también en el plano



teológico– con la que cada fiel
pudiese después moverse con
libertad en la santificación del
trabajo y en la actividad apostólica,
sin esperar consignas. Y en este
punto, como en muchos otros, sin
pretensiones de originalidad, fue
innovador.

No va de acuerdo con la dignidad de
los hombres el intentar fijar unas
verdades absolutas, en cuestiones
donde por fuerza cada uno ha de
contemplar las cosas desde su punto
de vista, según sus intereses
particulares, sus preferencias
culturales y su propia experiencia
peculiar (7). Esta circunstancia a
veces es vista –adecuadamente–
como una manifestación de la finitud
humana. Pero nótese cómo aquí se
evidencia más bien un elemento de
la dignidad humana. San Josemaría
pone ahora el acento de la dignidad
de las personas en la riqueza
cognoscitiva implicada en las



perspectivas del pensamiento de los
demás: de ahí que la pretensión de
fijar «verdades absolutas» en esas
cuestiones suponga un
empobrecimiento, una desconfianza
en los aportes ajenos a la verdad que
contraría la dignidad humana.

Por eso llega a afirmar que a veces
muchas soluciones pueden ser
válidas e incluso armonizables. San
Josemaría decía que tenemos
obligación, cada uno, de tener
vuestro pensamiento en las cosas
temporales, y que éste no tiene por
qué ser igual. Porque muchos
pareceres diversos pueden ser
soluciones buenas, y nobles, y
sacrificadas, y merecen respeto
todas.

Así, llega a afirmar que no sólo es
posible que la persona se equivoque,
sino que –teniendo razón– es posible
que la tengan también los demás. Un
objeto que a uno parece cóncavo,



parecerá convexo a los que estén
situados en una perspectiva distinta.

Es bueno recordar que San Josemaría
contempla la libertad en su sentido
más hondo bajo la luz con la que el
Espíritu Santo le ha hecho sentir y de
algún modo comprender la filiación
divina. Ser hijos de Dios significa ser
personas libres.

La libertad de los hijos de Dios es
fruto de la kénosis –del abajamiento-
del Verbo. Es en la Cruz donde Cristo
ejercita de modo sublime y con
libertad plena su amor infinito a la
voluntad del Padre y a la liberación
de todos los hombres mediante su
Pasión y Muerte, y donde alcanzará
la victoria de la Resurrección. La
corriente trinitaria de amor llega al
colmo en la Pasión, y es de ese amor
de donde bebe el cristiano, y con el
que se ha de identificar.

Cuando llega la hora marcada por
Dios para salvar a la humanidad de la



esclavitud del pecado, contemplamos
a Jesucristo en Getsemaní, sufriendo
dolorosamente hasta derramar un
sudor de sangre (cfr. Lc22, 44), que
acepta espontánea y rendidamente el
sacrificio que el Padre le reclama (8).

Esta aceptación espontánea y
rendida es ejercicio altísimo de la
libertad y del señorío de querer
servir a toda la humanidad. Así nos
ha conquistado Cristo la libertad.

------------------

1. Amigos de Dios, n. 38.

2. Forja, n. 717.

3. Forja, n. 715.

4. Conversaciones,n. 98.

5. Artículo Las riquezas de la fe,
publicado en ABC, Madrid, 2-XI-1969.

6. Conversaciones, n. 98.



7. Artículo Las riquezas de la fe,
publicado en ABC, Madrid, 2-XI-1969.

8. Amigos de Dios, n. 25.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/libres-para-
construir-el-futuro/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/libres-para-construir-el-futuro/
https://opusdei.org/es-ve/article/libres-para-construir-el-futuro/
https://opusdei.org/es-ve/article/libres-para-construir-el-futuro/

	Libres para construir el futuro

