
opusdei.org

Aportaciones de la
Laudato si´en el
contexto de la
Agenda 2030 para el
Desarrollo
Sostenible

En esta semana se está
celebrando el quinto
aniversario de la encíclica del
papa Francisco Laudato si´,
sobre el cuidado de la casa
común. Sílvia Albareda,
profesora de la Universitat
Internacional de Catalunya,
plantea en este artículo que el
Santo Padre muestra cómo la
raíz de la actual crisis



ambiental y social es de tipo
antropológico.

22/05/2020

Descarga en PDF Aportaciones de la
Laudato si´en el contexto de la
Agenda 2030 para el Desarrollo
Sostenible (Agradecemos a la autora
y al Consejo de Dirección de la revista
Scripta Theológica el permiso para
reproducirlo)

Recursos para la semana Laudato
si' (16-24 de mayo)

Sumario

I. Transformar nuestro mundo: la
agenda 2030 para el desarrollo
sostenible

https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/5181
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/5181
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/5181
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/5181
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/5181
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/5181
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/5181
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/5181
https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-ecologia-integral-semana/
https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-ecologia-integral-semana/
https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-ecologia-integral-semana/
https://opusdei.org/es-es/article/laudato-si-ecologia-integral-semana/


II . ¿Qué aporta la Laudato si´ en el
contexto de los compromisos por el
desarrollo sostenible?

1. El planeta como la casa común

2. Ecología integral

3. Diálogo interreligioso

4. Conversión ecológica

III. A modo de conclusión

Bibliografia

El Papa Francisco se ha involucrado
en acuerdos internacionales sobre
Desarrollo Sostenible que se han
realizado en 2015 y como precedente
ha publicado la encíclica social
Laudato si´.

La encíclica aporta la visión del
planeta como la casa común, un



enfoque integral de la ecología o
sostenibilidad, una invitación al
diálogo interreligioso en materia de
sostenibilidad y una llamada a la
conversión ecológica.

Cuando el Papa invita a esta
transformación, está invitando a un
cambio de visión y de conducta. En
definitiva, a un cambio de
paradigma. Salir de una visión miope
y reduccionista, que no es capaz de
analizar las consecuencias de las
propias acciones y pasar a una visión
global y planetaria que se refleja en
una conducta de respeto,
cooperación, austeridad y cuidado.

I. Transformar nuestro mundo: la
agenda 2030 para el desarrollo
sostenible

En el año 2015 ha habido
documentos y acuerdos históricos en



políticas de Desarrollo Sostenible,
que son señales de esperanza para la
sostenibilidad, la justicia y la paz. A
finales de septiembre de 2015 (días
25-27) Naciones Unidas ha aprobado
en Nueva York la Agenda 2030 para
el Desarrollo Sostenible[1], en los que
se definen los objetivos de Desarrollo
Sostenible y el 11 de diciembre
también a través de la Convención
Marco sobre el Cambio Climático de
Naciones Unidas (COP 21)[2]se firmó,
el primer acuerdo internacional para
mitigar el cambio climático después
de veinte años de negociaciones.

Previamente, el Papa Francisco
publicó la encíclica social Laudato si
´[3], en el que muestra las
interconexiones entre la degradación
medioambiental y agotamiento de
recursos naturales, con problemas
sociales como el aumento de pobreza
y la exclusión y propone buscar
soluciones integrales en donde se
consideren las interacciones entre



los sistemas naturales y los sistemas
sociales (Laudato si´, 139)[4]. Además
el Papa Francisco ha tenido varios
encuentros con políticos para hablar
exclusivamente del imperativo ético
de tener un comportamiento
sostenible y ha alentado a que se
firmen compromisos buscando el
bien común y no los propios
intereses individuales. Estos han
sido: con los Alcaldes de las ciudades
más importantes del
mundo:"Esclavitud moderna y cambio
climático, el compromiso de las
grandes ciudades"[5] el 21 de julio de
2015; con los Ministros de Medio
Ambiente de la Unión Europea: “Hay
que saldar la deuda ecológica”[6]el 16
de septiembre de 2015; además de los
discursos pronunciados en las sedes
de Naciones Unidas de Nueva York[7]

y Nairobi.

En la visita a la oficina de las
Naciones Unidas de Nairobi del



26/11/2016, previo a la COP 21,
afirmaba:

“El Acuerdo de París puede dar una
señal clara en esta dirección, siempre
que, como ya tuve ocasión de decir
ante la Asamblea General de la ONU,
evitemos «toda tentación de caer en
un nominalismo declaracionista con
efecto tranquilizador en las
conciencias. Debemos cuidar que
nuestras instituciones sean
realmente efectivas» (ibíd.). Por eso,
espero que la COP21 lleve a concluir
un acuerdo global y «transformador»
basado en los principios de
solidaridad, justicia, equidad y
participación, y orientando a la
consecución de tres objetivos, a la
vez complejos pero
interdependientes: el alivio del
impacto del cambio climático, la
lucha contra la pobreza y el respeto
de la dignidad humana”[8].



El concepto de desarrollo sostenible
publicado en el Informe Brundtland
(1987) supuso un cambio de óptica en
la visión del desarrollo humano.
Propone: “un desarrollo que
satisfaga las necesidades de la
generación presente sin
comprometer la capacidad de
abastecer las necesidades de las
generaciones futuras”[9]y lo presenta
como solución a la situación
insostenible: no podemos seguir
consumiendo de forma ilimitada en
un planeta con recursos limitados.
Este concepto de desarrollo integral,
lleva implícito el valor de la
solidaridad y ha sido bastante
asumido por la ciudadanía en
general, aunque no siempre
comprendido en profundidad.

A partir del concepto de desarrollo
sostenible definido en el Informe
Brundtland, se abrió el camino para
hacer compatible el progreso y
desarrollo humano, con la



conservación de los recursos
naturales. Puede haber desarrollo
económico y tecnológico, pero este
ha de ser sostenible, que significa
que el desarrollo sea posible para
todas las personas del planeta,
actuales y futuras. No es desarrollo
sostenible, el desarrollo que supone
el enriquecimiento de unos a costa
de empobrecer a otros. Este concepto
ha permitido establecer alianzas
entre economía y ecología[10] y
empezar a analizar la realidad global
de forma holística.

En las cumbres de Naciones Unidas,
en las que se han aprobado y
firmado declaraciones sobre
desarrollo sostenible, en las últimas
décadas[11], se reconoce de forma
cada vez más explícita las
dimensiones social, medioambiental
y económica del desarrollo sostenible
y las interconexiones que hay entre
ellas. En la última cumbre celebrada
en Nueva York en septiembre de



2015 y en la que participó el Papa
Francisco: Transformar nuestro
mundo: la Agenda 2030 para el
Desarrollo Sostenible, se señala en el
preámbulo de la declaración: “Los
Objetivos y las metas son de carácter
integrado e indivisible y conjugan las
tres dimensiones del desarrollo
sostenible: económica, social y
ambiental”[12].

Estas declaraciones internacionales
son un referente para los gobiernos y
para los ciudadanos de a pie, pero lo
realmente importante debe ser,
como ha recordado el Papa Francisco
en Nueva York, que no se queden en
una declaración de buenos principios
que sirven para tranquilizar la
conciencia y pensar que ya se está
haciendo algo, sino que la
contribución al desarrollo sostenible
debe implicar un cambio en la visión
del planeta, que moralmente se
traduce en un cambio de actitudes y
conducta.



II. ¿Qué aporta la Laudato si´ en el
contexto de los compromisos por
el desarrollo sostenible?

Con fecha de 24/05/2015 el Papa
Francisco ha hecho pública su
segunda encíclica que lleva por título
Laudato si’. Sobre el cuidado de la
casa común y cualquiera puede
pensar que el Papa es realmente
pionero y controvertido al vincular
los problemas ecológicos con la
pobreza. En lo que lleva de
pontificado, ha denunciado
situaciones de injusticia, despierta la
anestesiada conciencia europea que
cierra sus fronteras a inmigrantes
que huyen del terror y la muerte y
ahora, como si fuera algo novedoso
para la máxima representación del
magisterio católico, habla de por qué
hay que tener un comportamiento
sostenible. La realidad es que ni es
nuevo que los papas hablen de
conciencia ecológica, ya que sus
predecesores lo habían hecho, ni la



situación de insostenibilidad está
desconectada de las grandes alarmas
sociales como el hambre, la extrema
pobreza, la explotación de personas
o el terrorismo.

El Papa a través de su carta encíclica,
escrita en castellano con el estilo
directo y sencillo que le caracteriza,
se dirige a todos los hombres y
mujeres, y no sólo a los católicos, y
nos invita a reflexionar “sobre el
cuidado de la casa común”, nuestro
planeta Tierra y todos sus habitantes.

Nuestra casa común, el planeta tierra
en donde habitamos toda la familia
humana “gime y siente dolores de
parto” (Rm, 8,22). El antiguo paraíso,
se ha transformado en un lugar
inhóspito para millones de personas
que deben desplazarse, no sólo por el
conflicto bélico, sino también por el
cambio climático y el agotamiento o
el deterioro de los recursos naturales
básicos como el agua o el alimento[13].



La encíclica Laudato si’ en pocos
meses ha tenido una repercusión
internacional y sus aportaciones han
sido valoradas positivamente por
personas relevantes de ámbitos muy
variados. El propio Secretario
General de Naciones Unidas Ban Ki-
moon reconoció la contribución de la
LS en su llamamiento a frenar el
cambio climático: “El Papa Francisco
y yo estamos de acuerdo en que el
cambio climático es una cuestión
moral que requiere acciones
urgentes y globales. Es una cuestión
de justicia social, derechos humanos
y ética fundamental”[14]. Se
modificaron las fechas de la Cumbre
de Naciones Unidas en Nueva York: 
Transformar nuestro mundo: la
Agenda 2030 para el Desarrollo
Sostenible, para que el Papa
Francisco pudiera asistir
aprovechando el viaje a los Estados
Unidos en septiembre de 2015. El
director de Greenpeace internacional
Kumi Naidoo alabó su publicación[15]



y encomió su lectura a los políticos
antes de la COP 21. La activista
antiglobalización Naomi Klein, elogió
la Laudato si´ y aceptó la invitación
de ir al Vaticano a pronunciar una
conferencia, porque era una
oportunidad de poder agradecerle al
Papa personalmente su publicación.
Klein afirmó que esta encíclica está
dirigida a todas las personas: “no
sólo a los católicos sino a todas las
personas del planeta. Puedo decir,
como feminista judía no practicante,
que ciertamente ha hablado para
mí”[16].

En otros ámbitos como en seminarios
organizados por algunas religiones
como a islámica para firmar un
compromiso de cambio climático
previo a la COP 21, aparece la 
Laudato sí como documento de
referencia. También aparece en foros
académicos o en jornadas de
reflexión sobre cuestiones
socioambientales[17].



La encíclica Laudato si’, parece que
no ha dejado a nadie indiferente,
pero en el contexto de los dos
importantes compromisos
vinculados con el desarrollo
sostenible que se han firmado en
2015: Transformar nuestro mundo: la
Agenda 2030 para el Desarrollo
Sostenible y la COP 21, las
aportaciones más significativas
seguramente han sido: 1) hablar del
planeta como la casa común y
vincularlo con la responsabilidad de
cuidarlo; 2) relacionar de forma clara
las tres dimensiones del desarrollo
sostenible: social, ambiental o
ecológica y económica, y mostrando
la interconexión entre la
degradación ambiental y la pobreza
a través del concepto de ecología
integral; 3) exponer como la
promoción del desarrollo sostenible,
que incluye las acciones para mitigar
el cambio climático puede ser una
ocasión de encuentro y de diálogo
interreligioso y por último, pero no



por ello menos importante 4) apelar
a las conciencias y proponer como ya
habían hecho sus predecesores: Juan
Pablo II y Benedicto XVI, una
“conversión ecológica”. El propósito
de esta breve exposición es mostrar,
en qué han consistido estas
aportaciones.

1. El planeta como la casa común

Los grandes abusos como la
desaparición de ecosistemas[18] o las
graves consecuencias del cambio
climático, ya nos están pasando
factura y lentamente gobiernos de
muchas naciones empiezan a tomar
medidas para cambiar. Con
frecuencia, las medidas que se
toman, para frenar la degradación
ambiental proceden de una visión
interesada: evitar la contaminación o
el deterioro de los recursos naturales
(agua, aire y suelo) porque en
definitiva afecta a la salud humana.
El papa Francisco sugiere que el



fundamento de la conducta
sostenible surja de contemplar el
planeta como creación y “casa
común” de la gran familia humana,
viviendo una “sublime fraternidad
con todo lo creado” (LS, 221). Este
cambio de visión supone reconocer
el planeta como casa y don de Dios,
depositado a la confianza humana.
Por tanto, el mundo material es una
realidad buena que debemos cuidar
con responsabilidad y “cada criatura
refleja algo de Dios y tiene un
mensaje que enseñarnos” (LS, 221).

Analizando el deterioro ambiental se
percibe que provoca una crisis
compleja y global porque afecta a
todo el planeta, con múltiples
factores o crisis relacionadas entre sí.
Se habla por una parte de una crisis
energética por el agotamiento de los
recursos fósiles que provoca también
situaciones de conflicto bélico; de
una crisis climática, relacionada con
la anterior, generada por la cantidad



de emisiones de dióxido de carbono y
otros gases de efecto invernadero,
que provoca un aumento de la
temperatura a escala global y de una
crisis alimentaria, relacionada
también con las anteriores.

Parece que tras una década de
investigación, hay consenso
científico en afirmar que estamos
ante una nueva era denominada: 
Antropoceno, caracterizada por
problemas de degradación
medioambiental de escala planetaria
y de origen humano[19]. Se habla de
un cambio global. Los problemas de
contaminación atraviesan fronteras
y la mayoría de las veces provocan
problemas sociales.

Francisco en la Encíclica analiza la
gravedad de los problemas
socioambientales, pero lo hace desde
esta perspectiva que apela a la
conciencia de lo propio “la casa
común” y que por tanto nos interpela



de forma personal. En lugar de
hablar de la Tierra o del planeta, el
Papa Francisco hace referencia a “la
casa común” (LS 13, 17-19, 53, 61,
155, 164, 232 y 243) como del espacio
que hemos de cuidar y del que
formamos parte. El planeta Tierra,
con todos los sistemas que lo
componen: geosfera, atmosfera,
hidrosfera y biosfera, no es un
escenario, ni un entorno (algo que
nos rodea), sino nuestra propia casa
de la cual formamos parte y con la
que estamos interpenetrados (LS,
139). “Desde mediados del siglo
pasado, y superando muchas
dificultades, se ha ido afirmando la
tendencia a concebir el planeta como
patria y la humanidad como pueblo
que habita una casa de todos” (LS,
164). Este sentir ya aparece recogido
en la Declaración de Río sobre el
Medio Ambiente y el Desarrollo de
1992 en la que en el preámbulo
sostiene: “Reconociendo la
naturaleza integral e



interdependiente de la Tierra,
nuestro hogar”[20]. La Declaración
interreligiosa de Cambio climático de
2015, apela a que todos debemos de
“Ser responsables de la Tierra,
nuestra casa común, en nuestras
vidas como individuos y en nuestras
comunidades.”[21], empleando la
expresión “casa común” de la 
Laudato si’.

En el discurso a los Alcaldes el papa
Francisco enfatizaba, como la
persona forma parte de la creación, y
el ambiente natural, no es algo ajeno
o externo como si fuera un escenario
de actuaciones:

“Es decir, cuidar el ambiente
significa una actitud de ecología
humana. O sea, no podemos decir: la
persona está aquí y el Creato, el
ambiente, está allí. La ecología es
total, es humana. Eso es lo que quise
expresar en la Encíclica “Laudato Si”:
que no se puede separar al hombre



del resto, hay una relación de
incidencia mutua, sea del ambiente
sobre la persona, sea de la persona
en el modo como trata el ambiente; y
también, el efecto de rebote contra el
hombre cuando el ambiente es
maltratado”[22].

Una dificultad que impide la
conversión ecológica o el
comportamiento sostenible, es
distanciarse de la naturaleza, como si
el ser humano no fuera parte de ella.
En el fondo esta visión “angelical”
encierra cierto maniqueísmo, como
si la materia no fuera una realidad
buena o un cierto miedo a caer en un
biocentrismo, como si la persona
humana tuviera el mismo valor que
cualquier ser vivo. El respeto a la
creación, a cada ser humano y a toda
la naturaleza, se traduce en una
fraternidad universal y en el cuidado
y construcción de la casa común[23].

2. Ecología integral



El Papa muestra como los problemas
medioambientales y el calentamiento
global, afectan y afectarán más, a los
más pobres y vulnerables. Los
problemas ambientales provocan
problemas sociales. El Papa
Francisco sugiere dejar la visión de
canuto que parcela la realidad y
propone contemplar el planeta de
forma global, advirtiendo las
múltiples interdependencias que
existen entre las personas entre sí y
con los sistemas naturales, con la
convicción de que en el mundo todo
está conectado. A través de la propia
encíclica quiere mostrar como todas
las cuestiones que aborda están
interconectadas (LS, 16). Cuando
habla de ecología, no se refiere a la
ciencia que estudia los ecosistemas, o
de forma más rudimentaria al
consumo de productos ecológicos,
sino que emplea la expresión
ecología integral, refiriéndose a un
desarrollo humano que integra
simultáneamente los aspectos



sociales, medioambientales y
económicos de la sostenibilidad y
que tiene repercusiones en la vida
cotidiana y en la cultura.

“Dado que todo está íntimamente
relacionado, y que los problemas
actuales requieren una mirada que
tenga en cuenta todos los factores de
la crisis mundial, propongo que nos
detengamos ahora a pensar en los
distintos aspectos de una ecología
integral, que incorpore claramente
las dimensiones humanas y
sociales.” (LS, 137)

Los problemas medioambientales no
son problemas aislados y acotados,
sino interconectados con problemas
sociales y económicos y así lo
muestra tanto la Encíclica, como los
informes de Naciones Unidas en 
Transformar nuestro mundo: la
Agenda 2030 para el Desarrollo
Sostenible o la declaración de la COP
2015[24]. En el discurso pronunciado



en la Oficina de Naciones Unidas de
Nairobi, el Papa Francisco mostraba
las interrelaciones entre las
diferentes dimensiones de la
sostenibilidad a propósito del cambio
climático:

“«El clima es un bien común, de
todos y para todos; […] el cambio
climático es un problema global con
graves dimensiones ambientales,
sociales, económicas, distributivas y
políticas, y plantea uno de los
principales desafíos actuales para la
humanidad» (LS, 23-25) cuya
respuesta «debe incorporar una
perspectiva social que tenga en
cuenta los derechos fundamentales
de los más postergados» (LS, 93). Ya
que «el abuso y la destrucción del
ambiente, al mismo tiempo, va
acompañado por un imparable
proceso de exclusión» (Discurso a la
ONU, 25 septiembre 2015)”[25].

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html


La asimilación del concepto de
sostenibilidad avanza con dificultad.
No siempre son visibles los síntomas
de degradación de los ecosistemas, ni
son cercanos a las personas que
están provocando esa degradación.
Tampoco son visibles los impactos de
nuestras decisiones y acciones
cotidianas (personales, profesionales
o políticas) en el medio ambiente,
por ejemplo, cómo contribuyen a
aumentar o mitigar el cambio
climático o en otras poblaciones
humanas.

En un mundo globalizado,
consumimos productos como ropa o
electrodomésticos, desconociendo
cómo se han fabricado y qué
consecuencias ha tenido la
extracción de la materia prima. Y
puede que el único criterio para su
compra y uso, sea la relación entre el
precio y las prestaciones que ofrece,
sin consideran por ejemplo que el
uso de minerales como el coltán que



forma parte de los teléfonos móviles,
ha supuesto en la mayoría de los
casos explotación de personas.

Los graves problemas que padece la
humanidad, como el cambio
climático, nos hacen constatar que
un mismo problema depende de
muchas variables y que el resultado
final no es equivalente a la suma de
cada uno de sus componentes
“fraccionados”. Los sistemas
naturales poseen múltiples
interrelaciones e interdependencias,
constituyendo una realidad sistémica
integrada, mucho más rica que la
suma de las partes.

“Dada la magnitud de los cambios, ya
no es posible encontrar una
respuesta específica e independiente
para cada parte del problema. Es
fundamental buscar soluciones
integrales que consideren las
interacciones de los sistemas
naturales entre sí y con los sistemas



sociales. No hay dos crisis separadas,
una ambiental y otra social, sino una
sola y compleja crisis socio-
ambiental. Las líneas para la
solución requieren una
aproximación integral para combatir
la pobreza, para devolver la dignidad
a los excluidos y simultáneamente
para cuidar la naturaleza.” (LS, 139)

Ante una crisis ecológica, económica
y social, las soluciones no pueden
proceder de planteamientos
reduccionistas o parciales
atendiendo sólo a criterios de
carácter científico o técnico. Las vías
de solución han de ser capaces de
armonizar simultáneamente la
ecología natural, la ecología humana
y la ecología social alcanzando una
ecología integral. No puede haber
progreso económico a costa de un
agotamiento y deterioro de los
sistemas naturales porque antes o
después esto pasa factura al propio
progreso humano, ni se puede



considerar desarrollo humano el
cambio que se produce en las
sociedades, cuando unos mejoran a
costa de perjudicar a otros.

Para potenciar una ecología integral,
que potencie y contemple
simultáneamente las diferentes
dimensiones de la sostenibilidad, se
requiere una visión global,
comprender y por tanto hacer
visibles las conexiones entre aspectos
ecológicos, económicos y sociales.

3. Diálogo interreligioso

Para influir en la COP 21 y conseguir
el objetivo de reducir al máximo el
consumo de energías fósiles hasta
alcanzar anularlo, representantes de
diferentes religiones entregaron a la
Secretaria Ejecutiva de la
Convención Marco de Naciones
Unidas sobre Cambio Climático,
Christiana Figueres la Declaración
Conjunta sobre Cambio Climático.
Esta declaración conjunta está



firmada por 154 líderes religiosos, de
diferentes creencias y fue entregada
el 21 de octubre de 2015 en la ONU.
Los valores que proclaman como la
"justicia climática", se fundamentan
en las creencias de las diferentes
religiones y han sido capaces de
encontrar convergencias para que la
responsabilidad ecológica se
traduzca en acciones concretas para
un futuro más sostenible[26].

En el texto de la Declaración
Conjunta de las religiones sobre
Cambio Climático, comienza
recordando que todas las religiones
del mundo se basan en los principios
de reverencia a la vida y a la
creación. Debido a que la causa del
cambio climático se debe al
comportamiento humano, hay por
tanto una responsabilidad ética de la
que depende el futuro de la
humanidad. Finaliza con un
compromiso por el cambio en la



conducta hacia comportamientos
más sostenibles:

“Nos comprometemos a actuar,
cambiar nuestros hábitos, elecciones,
y la manera de ver el mundo – a
aprender y enseñar a nuestras
familias, amigos, y fe – a conservar
los recursos limitados de nuestra
casa común, el planeta Tierra, y a
conservar las condiciones climáticas
de las cuales depende la vida”[27].

Además de esta Declaración
Interreligiosa, algunas religiones
como la católica, budista o islámica,
han hecho sus propias declaraciones
por separado y todas ellas precedidas
por foros de estudio y
conferencias[28].

El Papa Francisco, en la Laudato si´,
sostiene –como ya lo había hecho
Juan Pablo II[29] que el cuidado de la
naturaleza y de las personas, puede
ser un punto de encuentro para el
diálogo interreligioso:



“La mayor parte de los habitantes del
planeta se declaran creyentes, y esto
debería provocar a las religiones a
entrar en un diálogo entre ellas
orientado al cuidado de la
naturaleza, a la defensa de los
pobres, a la construcción de redes de
respeto y de fraternidad.” (LS, 201).

Así mismo alienta a profundizar en
las propias creencias religiosas, para
extraer sin miedo, principios éticos
que inspiren el cuidado del planeta y
cuidarlo como casa común de la gran
familia humana.

4. Conversión ecológica

El Papa analiza la causa de la actual
crisis ecológica y muestra que es de
tipo antropológico (Capítulo III, LS).
El ser humano se ha erigido como
propietario del planeta (LS, 106),
usando y abusando de los recursos,
sin considerar o sin importarle las
consecuencias de su comportamiento
dominador. La solución para salir de



la crisis, supone una conversión
ecológica, un cambio de visión y de
conducta. En definitiva, a un cambio
de paradigma. Salir de una visión
miope y reduccionista, que no es
capaz de analizar las consecuencias
de las propias acciones y pasar a una
visión global y planetaria.

“… los conocimientos fragmentarios
y aislados pueden convertirse en una
forma de ignorancia si se resisten a
integrarse en una visión más amplia
de la realidad.” (LS, 138)

El Papa Francisco en Laudato sí,
invita a un cambio de visión del
planeta y de sus habitantes y pasar
de ver la realidad que nos rodea
como una oportunidad de uso y
abuso, según los límites del poder
tecnológico o económico, al cuidado.
El pasar de ser consumidores del
planeta a ser cooperadores de la
creación, no es fácil y requiere una
conversión ecológica, que es fruto de



ver la realidad de otra manera, más
global y más interdependiente y
adquirir un nuevo estilo de vida, más
sostenible.

“Esta conversión supone diversas
actitudes que se conjugan para
movilizar un cuidado generoso y
lleno de ternura. En primer lugar
implica gratitud y gratuidad, es decir,
un reconocimiento del mundo como
un don recibido del amor del Padre,
que provoca como consecuencia
actitudes gratuitas de renuncia y
gestos generosos aunque nadie los
vea o los reconozca.” (LS, 220)

En definitiva esta nueva visión y este
comportamiento, es un cambio de
paradigma y esto supone una
“conversión ecológica”. En la LS el
papa Francisco emplea esta
expresión en todo un apartado del
último capítulo (LS, 216-221) pero
anteriormente ya lo habían



empleado sus predecesores san Juan
Pablo II[30] y Benedicto XVI[31].

El Papa Francisco, recogiendo la
expresión empleada por Juan Pablo
II y Benedicto XVI, propone a toda la
humanidad -pero especialmente se
dirige a los católicos- que nos
transformemos, que dejemos de
tener un comportamiento
individualista y consumista y
pasemos a ser solidarios y austeros lo
cual supone una verdadera
conversión, una conversión
ecológica. Al inicio de la carta
encíclica Laudato si´ expone su
llamada como un desafío urgente
para proteger nuestra casa común en
la que nadie, esté excluido. La
solución a los problemas ambientales
(cambio climático, disminución de la
biodiversidad y agotamiento de
recursos) y a los problemas sociales
(pobreza, exclusión de personas que
no producen económicamente y
explotación de personas) no procede



únicamente de conocimientos
científicos o medios técnicos, sino
que deben ser soluciones éticas.
Pero, ¿cuáles son los
condicionamientos mentales y
sociales que impiden proteger la casa
común y considerar a toda la
humanidad como parte de la misma
familia humana y por tanto con la
misma dignidad? El Papa sale al paso
de cuáles pueden ser estas
dificultades que impiden la
búsqueda de un desarrollo sostenible
e integral:

“Las actitudes que obstruyen los
caminos de solución, aun entre los
creyentes, van de la negación del
problema a la indiferencia, la
resignación cómoda o la confianza
ciega en las soluciones técnicas.
Necesitamos una solidaridad
universal nueva.” (LS, 14)

Muchas personas desconocen la
gravedad de los problemas, o nos



saben las consecuencias que pueden
tener. Por ejemplo desconocen qué
relación hay entre la disminución de
la biodiversidad o el calentamiento
global, con el aumento de pobreza y
enfermedades. Otros califican de
“alarmistas” o “politizados” los datos
que oyen y no se detienen a estudiar
cuál es su fundamento científico.
Otros no son capaces de renunciar a
su ritmo de consumo o estilo de vida,
sin plantearse de dónde proceden y a
dónde van los objetos de uso
cotidiano: alimentos, vestido,
combustibles, mobiliario,
electrodomésticos o dispositivos
digitales.

La alternativa para que haya
desarrollo humano, sin un abuso de
los recursos naturales ni de las
personas, o en el extremo opuesto,
considerar la naturaleza como una
realidad intocable, es aliarse con el
medio ambiente; ser cooperadores o
colaboradores de la creación. La



alternativa ética consiste en
considerar el planeta como la casa
común, de la que todos formamos
parte[32]. Pero para este cambio de
paradigma, se requiere un cambio de
visión y un cambio en los estilos de
vida. A este respecto comenta el
Papa:

“Al mismo tiempo, si se quiere
conseguir cambios profundos, hay
que tener presente que los
paradigmas de pensamiento
realmente influyen en los
comportamientos. La educación será
ineficaz y sus esfuerzos serán
estériles si no procura también
difundir un nuevo paradigma acerca
del ser humano, la vida, la sociedad y
la relación con la naturaleza. De otro
modo, seguirá avanzando el
paradigma consumista que se
transmite por los medios de
comunicación y a través de los
eficaces engranajes del
mercado.” (LS, 215)



Para poder difundir este nuevo
paradigma que supone un estilo de
vida de austeridad responsable para
el cuidado de la fragilidad de los
pobres y del ambiente (Cfr LS, 214),
el Papa invita a específicamente a los
cristianos a trabajar las motivaciones
que surgen de la espiritualidad “para
alimentar una pasión por el cuidado
del mundo” (LS, 216).

En el discurso del Papa Francisco,
pronunciado en Nairobi pocos días
antes de la cumbre de Cambio
Climático de Paris, COP 21, Francisco
expresa el deseo de llegar a un
acuerdo global “transformador” y
para ello propone cuatro principios
(solidaridad, justicia, equidad y
participación) y tres objetivos
interdependientes[33]: “el alivio del
impacto del cambio climático, la
lucha contra la pobreza y el respeto
de la dignidad humana”[34].



Estos tres grandes objetivos no
dependen sólo de las decisiones
políticas, sino que todos podemos
contribuir en mayor o menor
medida. Una barrera a la conversión
ecológica es pensar que las propias
acciones no repercuten en los demás.
El Papa Francisco invita a desarrollar
hábitos de cuidar el planeta como un
ejercicio que nos lleve a
autotrascendernos, saliendo de
nuestra propia “burbuja”, para darse
a los demás.

“La actitud básica de
autotrascenderse, rompiendo la
conciencia aislada y la
autorreferencialidad, es la raíz que
hace posible todo cuidado de los
demás y del medio ambiente, y que
hace brotar la reacción moral de
considerar el impacto que provoca
cada acción y cada decisión personal
fuera de uno mismo. Cuando somos
capaces de superar el
individualismo, realmente se puede



desarrollar un estilo de vida
alternativo y se vuelve posible un
cambio importante en la sociedad.”
(LS, 208)

La conversión ecológica supone
contemplar el planeta con nuevos
ojos, con una nueva mirada más
agradecida y más humilde que nos
lleve a sentirnos más
interdependientes. Esta mirada no es
infantil, sino profunda y madura
porque advierte la realidad de forma
global con sus múltiples
interconexiones y conduce a un
comportamiento más cuidadoso, más
austero y más solidario.

III. A modo de conclusión

El Papa Francisco se ha involucrado
en acuerdos internacionales sobre
Desarrollo Sostenible que se han
realizado en 2015 y lo sigue haciendo
a través de discursos y twitters.
Como precedente a la Agenda 2030
para el Desarrollo Sostenible ha



publicado la encíclica social Laudato
si´ y su contenido aún en
continuidad con las enseñanzas
sociales de la Iglesia en ética
ambiental y en la promoción de un
desarrollo humano integral,
presentan a mi juicio, aportaciones
novedosas en la forma de exponerlo.
La encíclica Laudato si’ ha tenido un
eco y un reconocimiento
internacional y es difícil cuantificar
en qué medida ha influido en los
compromisos y declaraciones sobre
desarrollo sostenible que han tenido
lugar durante el 2015. Según los
puntos anteriormente expuestos, en
la Laudato si’ enmarca la
responsabilidad ética del desarrollo
sostenible bajo la perspectiva de
cuidar de la casa común. El Papa
muestra de forma clara las
interconexiones entre los aspectos
ambientales, sociales y económicos
de la sostenibilidad y aporta el
concepto de ecología o sostenibilidad
integral. Este aspecto de presentar



una visión integral de la
sostenibilidad, no es nuevo en los
documentos de Naciones Unidas,
pero si lo es en las enseñanzas
sociales de la Iglesia. Aunque en
anteriores documentos estaba
implícito, no se había explicitado. En
cuanto a la tercera aportación de
aprovechar la promoción del
desarrollo sostenible como una
ocasión de encuentro y diálogo
interreligioso, desde hace años se
han firmado declaraciones religiosas
o interreligiosas de conservación de
la naturaleza o de frenar el cambio
climático, pero este año con motivo
de la COP 21 han tenido un mayor
alcance. La conversión ecológica a la
que invita el Papa Francisco, está
precedida por la que ya habían
hecho san Juan Pablo II y Benedicto
XVI. Seguramente en la Laudato si’
hay una llamada particular a los
cristianos que creen que no pueden
hacer nada para resolver los
problemas ambientales o que se



burlan de ellos y no se deciden a
cambiar de hábitos, mostrándoles
que cuidar de la creación y de las
personas, es parte esencial de una
existencia cristiana virtuosa (LS,
217).

Bibliografia

Albareda, S. Reconciliarse con el
planeta. La sostenibilidad como
paradigma. Pamplona. EUNSA, 2015.

Benedicto XVI. Carta encíclicaCaritas
in veritate (2009).

Comisión Mundial del Medio
Ambiente y del Desarrollo. Nuestro
Futuro Común. Madrid: Alianza,
1988.

Duarte C.M. (coord), Cambio global.
Impacto de la actividad humana sobre
el planeta Tierra. CSIC, 2009.



Francisco, Carta encíclica Laudato si’.
Sobre el cuidado de la casa común.
(2015)

Francisco, Intervención del Santo
Padre Francisco en Encuentro sobre
"esclavitud moderna y cambio
climático, el compromiso de las
grandes ciudades" 21 de julio de 2015.
Descargable en: https://
w2.vatican.va/content/francesco/es/
speeches/2015/july/documents/papa-
francesco_20150721_sindaci-grandi-
citta.html (consulta 07-02-2016).

Francisco, El Papa a los ministros de
Medio Ambiente de la UE: Hay que
saldar la deuda ecológica. 16 de
septiembre de 2015. https://
www.news.va/es/news/el-papa-a-los-
ministros-de-medio-ambiente-de-la-
ue (consulta 07-02-2016).

Francisco, Visita a la Organización de
las Naciones Unidas (ONU). Discurso
del Santo Padre. Nueva York,
25-09-2015. https://w2.vatican.va/

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150721_sindaci-grandi-citta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150721_sindaci-grandi-citta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150721_sindaci-grandi-citta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150721_sindaci-grandi-citta.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/july/documents/papa-francesco_20150721_sindaci-grandi-citta.html
https://www.news.va/es/news/el-papa-a-los-ministros-de-medio-ambiente-de-la-ue
https://www.news.va/es/news/el-papa-a-los-ministros-de-medio-ambiente-de-la-ue
https://www.news.va/es/news/el-papa-a-los-ministros-de-medio-ambiente-de-la-ue
https://www.news.va/es/news/el-papa-a-los-ministros-de-medio-ambiente-de-la-ue
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html


content/francesco/es/speeches/2015/
september/documents/papa-
francesco_20150925_onu-visita.html
(consulta 02-10-2015).

Francisco, Discurso en la Oficina de
Naciones Unidas de Nairobi,
26-11-2015. https://w2.vatican.va/
content/francesco/es/speeches/2015/
november/documents/papa-
francesco_20151126_kenya-
unon.html (consulta 28-11-2015).

Greenpeace españa. Greenpeace
espera que la Encíclica del Papa sirva
para acelerar el fin de los
combustibles fósiles. Nota de prensa
18/06/2015 https://
www.greenpeace.org/espana/es/
news/2015/Junio/Greenpeace-espera-
que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-
acelerar-el-fin-de-los-combustibles-
fosiles/ (consulta 20/04/2016)

Interfaith Declaration on Climate
Change https://
www.interfaithdeclaration.org/ se

https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/september/documents/papa-francesco_20150925_onu-visita.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151126_kenya-unon.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151126_kenya-unon.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151126_kenya-unon.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151126_kenya-unon.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2015/november/documents/papa-francesco_20151126_kenya-unon.html
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.interfaithdeclaration.org/
https://www.interfaithdeclaration.org/


puede descargar el texto de la
Declaración de Cambio Climático en
castellano: https://
www.interfaithdeclaration.org/
download/idcc_spanish.pdf

IPCC (2014) Quinto Informe de
Evaluación: Cambio Climático.
Descargable en lengua inglesa en: 
https://ar5-syr.ipcc.ch/ipcc/ipcc/
resources/pdf/
IPCC_SynthesisReport.pdf

Juan Pablo II. Carta encíclica 
Sollicitudo rei socialis (1987)

Juan Pablo II. Mensaje Mundial de la
Paz: Paz con Dios creador. Paz con
toda la creación (1990). https://
www.vatican.va/holy_father/
john_paul_ii/messages/peace/
documents/hf_jp-
ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-
peace_sp.html

Juan Pablo II. Carta encíclica Fides et
ratio (1988)

https://www.interfaithdeclaration.org/download/idcc_spanish.pdf
https://www.interfaithdeclaration.org/download/idcc_spanish.pdf
https://www.interfaithdeclaration.org/download/idcc_spanish.pdf
https://ar5-syr.ipcc.ch/ipcc/ipcc/resources/pdf/IPCC_SynthesisReport.pdf
https://ar5-syr.ipcc.ch/ipcc/ipcc/resources/pdf/IPCC_SynthesisReport.pdf
https://ar5-syr.ipcc.ch/ipcc/ipcc/resources/pdf/IPCC_SynthesisReport.pdf
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace_sp.html
https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_19891208_xxiii-world-day-for-peace_sp.html


Juan Pablo II. Carta
encíclicaEvangelium vitae (1995).

Naciones Unidas. Centro de
Información de la Naciones Unidas:
Líderes religiosos entregan a la ONU
declaración conjunta de cambio
climático. Accesible en: https://
www.cinu.mx/noticias/mundial/
lideres-religiosos-entregan-a-/
(consulta 28/12/2015)

Naciones Unidas. Transformar
nuestro mundo: la Agenda 2030 para
el Desarrollo Sostenible, 2015.
Descargable en: https://www.un.org/
ga/search/view_doc.asp?symbol=A/
70/L.1⟪=S

Naciones Unidas. Convención Marco
sobre el Cambio Climático.
Conferencia de las Partes 21er
período de sesiones (COP 21), 2015.
Descargable en: https://unfccc.int/
resource/docs/2015/cop21/spa/
l09s.pdf

https://www.cinu.mx/noticias/mundial/lideres-religiosos-entregan-a-/
https://www.cinu.mx/noticias/mundial/lideres-religiosos-entregan-a-/
https://www.cinu.mx/noticias/mundial/lideres-religiosos-entregan-a-/
https://www.un.org/ga/search/view_doc.asp?symbol=A/70/L.1&Lang=S
https://www.un.org/ga/search/view_doc.asp?symbol=A/70/L.1&Lang=S
https://www.un.org/ga/search/view_doc.asp?symbol=A/70/L.1&Lang=S
https://unfccc.int/resource/docs/2015/cop21/spa/l09s.pdf
https://unfccc.int/resource/docs/2015/cop21/spa/l09s.pdf
https://unfccc.int/resource/docs/2015/cop21/spa/l09s.pdf


Naciones Unidas La ONU elogia la
encíclica del Papa Francisco sobre el
cambio climático 18/06/2015 https://
www.un.org/
sustainabledevelopment/es/2015/06/
la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-
francisco-sobre-el-cambio-climatico/
(consulta 19/04/2016)

Perfil.com internacional. El Vaticano
invitó a Naomi Klein a hablar sobre
el cambio climático. La activista
antiglobalización expuso en un
seminario y elogió la encíclica
Laudato si. Descontento de sectores
conservadores. https://
www.perfil.com/internacional/El-
Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-
hablar-sobre-el-cambio-
climatico-20150704-0017.html
(consulta 24/03/2016)

Reid, W. V., Mooney, H. A., Cropper,
A., Capistrano, D., Carpenter, S. R.,
Chopra, K., & Kasperson, R. (2005). 
Evaluación de los Ecosistemas del

https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/06/la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cambio-climatico/
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/06/la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cambio-climatico/
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/06/la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cambio-climatico/
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/06/la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cambio-climatico/
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/06/la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cambio-climatico/
https://www.perfil.com/internacional/El-Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-cambio-climatico-20150704-0017.html
https://www.perfil.com/internacional/El-Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-cambio-climatico-20150704-0017.html
https://www.perfil.com/internacional/El-Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-cambio-climatico-20150704-0017.html
https://www.perfil.com/internacional/El-Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-cambio-climatico-20150704-0017.html
https://www.perfil.com/internacional/El-Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-cambio-climatico-20150704-0017.html


Milenio. Informe de Síntesis.
Washington, US, RRF. Descargable
en: https://www.unep.org/maweb/es/
Synthesis.aspx

[1] Naciones Unidas. Transformar
nuestro mundo: la Agenda 2030 para
el Desarrollo Sostenible. 2015.

[2]Naciones Unidas. Convención
Marco sobre el Cambio Climático.
2015

[3]Francisco, Carta encíclica Laudato
si’. Sobre el cuidado de la casa
común. 2015

[4]Para las citas o referencias de la 
Laudato si, se emplearán las iniciales
LS.

[5]Francisco, Intervención del Santo
Padre Francisco en Encuentro sobre
"esclavitud moderna y cambio

https://www.unep.org/maweb/es/Synthesis.aspx
https://www.unep.org/maweb/es/Synthesis.aspx


climático, el compromiso de las
grandes ciudades" 21 de julio de 2015.

[6] Francisco, El Papa a los ministros
de Medio Ambiente de la UE: Hay
que saldar la deuda ecológica. 16 de
septiembre de 2015.

[7]Francisco, Visita a la Organización
de las Naciones Unidas (ONU).
Discurso del Santo Padre. Nueva
York, 25-09-2015.

[8]Francisco, Discurso en la Oficina de
Naciones Unidas de Nairobi,
26-11-2015.

[9] COMISIÓN MUNDIAL DEL MEDIO
AMBIENTE Y DEL DESARROLLO. 
Nuestro Futuro Común. Madrid:
Alianza, 1988, p. 67.

[10]En las últimas décadas han
aparecido como la economía
ecológica que busca equivalencias
entre la ecología (servicios que
prestan los ecosistemas o la



degradación ambiental) y la
economía, trasformando en valor
monetario los datos ecológicos. Esta
traducción de lenguajes (de la
economía a la ecología) facilita
visibilizar las deudas ecológicas que
se están ocasionando.

[11] Declaración de Río sobre el Medio
Ambiente y el Desarrollo 1992 y
Conferencia de Naciones Unidas
sobre el Desarrollo Sostenible 2012
(también conocida como Río +20).

[12]Naciones Unidas. Transformar
nuestro mundo: la Agenda 2030 para
el Desarrollo Sostenible, 2015, 2.

[13] Según el Informe del Panel
Intergubenamental de Expertos
sobre Cambio Climático (IPCC, 2014),
se prevee que durante el siglo XXI, el
calentamiento global provocará el
desplazamiento de la población en
paises en vías de desarrollo. Cfr. IPCC
(2014) Quinto Informe de Evaluación:



Cambio Climático (versión final en
inglés).

[14]Ref: https://www.un.org/
sustainabledevelopment/es/2015/06/
la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-
francisco-sobre-el-cambio-climatico/
Consulta 19/04/2016.

[15]Ref: https://www.greenpeace.org/
espana/es/news/2015/Junio/
Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-
del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-
de-los-combustibles-fosiles/ Consulta
19/04/2016.

[16]Ref: https://www.perfil.com/
internacional/El-Vaticano-invito-a-
Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-
cambio-
climatico-20150704-0017.html

[17] En el apartado documentos del
Observatorio de sostenibilidad y
religiones, se pueden consultar las
declaraciones de las diferentes
religiones o interreligiosas para la

https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/06/la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cambio-climatico/
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/06/la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cambio-climatico/
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/06/la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cambio-climatico/
https://www.un.org/sustainabledevelopment/es/2015/06/la-onu-elogia-la-enciclica-del-papa-francisco-sobre-el-cambio-climatico/
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.greenpeace.org/espana/es/news/2015/Junio/Greenpeace-espera-que-la-Enciclica-del-Papa-sirva-para-acelerar-el-fin-de-los-combustibles-fosiles/
https://www.perfil.com/internacional/El-Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-cambio-climatico-20150704-0017.html
https://www.perfil.com/internacional/El-Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-cambio-climatico-20150704-0017.html
https://www.perfil.com/internacional/El-Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-cambio-climatico-20150704-0017.html
https://www.perfil.com/internacional/El-Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-cambio-climatico-20150704-0017.html
https://www.perfil.com/internacional/El-Vaticano-invito-a-Naomi-Klein-a-hablar-sobre-el-cambio-climatico-20150704-0017.html


conservación de la naturaleza y
frenar el cambio climático, así como
los sitios web de carácter académico
que estudian las contribuciones de
las religiones al desarrollo sostenible:
https://
www.sustainabilityandreligions.org/
documents/ (consulta 20/03/2016)

[18] Sobre los servicios que prestan los
ecosistemas y la gravedad de su
deterioro, Cfr. Reid, W. V., Mooney, H.
A., Cropper, A., Capistrano, D.,
Carpenter, S. R., Chopra, K., &
Kasperson, R. (2005). Evaluación de
los Ecosistemas del Milenio. Informe
de Síntesis. Washington, US, RRF.

[19] Cfr: Dualde (coord), Cambio global.
Impacto de la actividad humana sobre
el planeta Tierra. CSIC, 2009.

[20]Asequible en: https://www.un.org/
spanish/esa/sustdev/documents/
declaracionrio.htm (consulta
18/04/2016)

https://www.sustainabilityandreligions.org/documents/
https://www.sustainabilityandreligions.org/documents/
https://www.sustainabilityandreligions.org/documents/
https://www.un.org/spanish/esa/sustdev/documents/declaracionrio.htm
https://www.un.org/spanish/esa/sustdev/documents/declaracionrio.htm
https://www.un.org/spanish/esa/sustdev/documents/declaracionrio.htm


[21]Decargable como pdf en: https://
alc-noticias.net/es/wp-content/
uploads/sites/2/2015/11/CLAI-
declaracion.pdf

[22]Intervención del Santo Padre
Francisco en Encuentro sobre
"esclavitud moderna y cambio
climático, el compromiso de las
grandes ciudades" 21 de julio de 2015.

[23] Cfr. Discurso del Santo Padre
Francisco en la sede de Naciones
Unidas de Nueva York, 25 de
septiembre de 2015.

[24] Previo a la cumbre de cambio
climático celebrada en Paris COP
2015, ha surgido el movimiento
social de Justicia climática, en el que
se reflexiona sobre la injusticia de
que la contaminación atmosférica
producida por los países
desarrollados (gases efecto
invernadero que producen el
calentamiento global), repercute
negativamente produciendo más

https://alc-noticias.net/es/wp-content/uploads/sites/2/2015/11/CLAI-declaracion.pdf
https://alc-noticias.net/es/wp-content/uploads/sites/2/2015/11/CLAI-declaracion.pdf
https://alc-noticias.net/es/wp-content/uploads/sites/2/2015/11/CLAI-declaracion.pdf
https://alc-noticias.net/es/wp-content/uploads/sites/2/2015/11/CLAI-declaracion.pdf


desajustes meteorológicos
(huracanes y sequías) en los países
en vías de desarrollo. Este
movimiento también reclama que no
sean iguales las tasas de emisiones de
gases efecto invernadero, las de los
países industrializados como las de
los países pobres.

[25] Discurso del santo padre
Francisco en la Oficina de Naciones
Unidas de Nairobi.

[26]La noticia del acto de entrega de la
declaración conjunta de cambio
climático se puede consultar en:
Naciones Unidas. Centro de
Información de la Naciones Unidas:
Líderes religiosos entregan a la ONU
declaración conjunta de cambio
climático.

[27] Interfaith Declaration on Climate
Change. Declaración de las Religiones
sobre el Cambio Climático. Se puede
descargar el texto de la Declaración
en lengua castellana.



https://
www.interfaithdeclaration.org/
download/idcc_spanish.pdf

[28] En la web: https://
www.sustainabilityandreligions.org/
documents/ (consulta 05/02/2016) se
pueden encontrar las Declaraciones
de todas las religiones, así como
foros y webs en los que se trabajan
las interrelaciones entre religiones y
desarrollo sostenible.

[29]Los dos pontífices anteriores Juan
Pablo II y Benedicto XVI han firmado
declaraciones ecuménicas de ética
ambiental, con el patriarca ortodoxo
Bartolomé I, como también lo ha
hecho el papa Francisco. En el
mensaje de la paz de 1990 Paz con
Dios creador, paz con toda la
creación, Juan Pablo II afirmaba:
“Incluso los hombres y las mujeres
que no tienen particulares
convicciones religiosas, por el
sentido de sus propias

https://www.interfaithdeclaration.org/download/idcc_spanish.pdf
https://www.interfaithdeclaration.org/download/idcc_spanish.pdf
https://www.interfaithdeclaration.org/download/idcc_spanish.pdf
https://www.sustainabilityandreligions.org/documents/
https://www.sustainabilityandreligions.org/documents/
https://www.sustainabilityandreligions.org/documents/


responsabilidades ante el bien
común, reconocen su deber de
contribuir al saneamiento del
ambiente. Con mayor razón aún, los
que creen en Dios creador, y, por
tanto, están convencidos de que en el
mundo existe un orden bien definido
y orientado a un fin, deben sentirse
llamados a interesarse por este
problema. Los cristianos, en
particular, descubren que su
cometido dentro de la creación, así
como sus deberes con la naturaleza y
el Creador forman parte de su fe.
Ellos, por tanto, son conscientes del
amplio campo de cooperación
ecuménica e interreligiosa que se
abre a sus ojos”.

[30]Cfr. Sollicitudo rei sociales, 36-37; 
Fides et ratio yEvangelium vitae.

[31]Cfr. Caritas in veritate, 15.

[32] Cfr. Albareda, S. Reconciliarse con
el planeta. La sostenibilidad como
paradigma. Pamplona. EUNSA (2015),



p.148 y siguientes en donde se
desarrollan ejemplos que relacionan
las decisiones particulares con la
responsabilidad social y
medioambiental.

[33] Estos principios son los mismos
que el Papa Francisco sugirió a los
ministros de medio ambiente de la
Unión Europea, el 16 de septiembre
de 2015.

[34] Discurso del santo padre
Francisco en la Oficina de Naciones
Unidas de Nairobi:

Sílvia Albareda Tiana

Scripta Theologica

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/laudatosi-

https://opusdei.org/es-ve/article/laudatosi-agenda-desarrollo-sostenible/
https://opusdei.org/es-ve/article/laudatosi-agenda-desarrollo-sostenible/


agenda-desarrollo-sostenible/
(07/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/laudatosi-agenda-desarrollo-sostenible/

	Aportaciones de la Laudato si´en el contexto de la Agenda 2030 para el Desarrollo Sostenible

