
opusdei.org

Laudato si’. Un canto
de esperanza

Reproducimos un artículo de 
Antonio Porras -profesor de
Teología en la Universidad
Pontifica de la Santa Cruz-
sobre la Encíclica "Laudato Si"
del Papa Francisco.

02/07/2015

Laudato si’ con estas palabras el Papa
Francisco nos invita a alabar a Dios
por la belleza de la creación, como
un niño pequeño que contempla
lleno de orgullo las obras de su
Padre. El subtítulo de la encíclica: «El



cuidado de la casa común» resalta la
idea que permea toda la carta: el
cristiano no está solo, el cuidado del
regalo de la creación es una tarea
que compartimos con todos los
hombres. Para los cristianos «nada
de este mundo nos resulta
indiferente», y se sienten «llamados a
ser los instrumentos del Padre Dios
para que nuestro planeta sea lo que
él soñó al crearlo y responda a su
proyecto de paz, belleza y
plenitud» (LS 53).

Los problemas de nuestra casa

El Papa Francisco invita a considerar
los diversos problemas que afectan
nuestra casa común. No pretende
hacer una descripción completa y
detallada, ni involucrarse en teorías
científicas sobre las causas, sino
tomar conciencia y «convertir en
sufrimiento personal lo que le pasa
al mundo, y así reconocer cuál es la
contribución que cada uno puede



aportar» (LS 19). Es normal que un
hijo se preocupe activamente y sufra
por los problemas de su hogar.

Ante estos problemas el Papa
manifiesta su intranquilidad por la
“debilidad de las reacciones” frente a
los dramas de tantas personas y
poblaciones. Es verdad que no faltan
ejemplos positivos, pero muchos
ámbitos adolecen de una cultura
adecuada y de la disposición a
cambiar de estilo de vida, producción
y consumo. La raíz profunda de los
problemas ambientales es un
antropocentrismo que pretende ser
criterio de verdad y de bondad,
deformando el uso de la tecnología,
la ciencia, la investigación y la
innovación, el trabajo, la política. Es
necesario una nueva cultura, “otra
mirada” para que el hombre se
pueda servir de ellas para el cuidado
de la casa común. El buen uso de la
tecnología y de las ciencias requiere
un cambio en las personas,



reconocer que «el hombre es para sí
mismo un don de Dios y, por tanto,
debe respetar la estructura natural y
moral de la que ha sido dotado» (LS
115). El punto central se puede
resumir en la frase: «no hay ecología
sin una adecuada antropología» (LS
118).

El Papa pone en evidencia el gran
valor de cada persona humana al
enumerar, entre los graves
problemas ecológicos, uno que no
suele ser considerado como tal: el
«deterioro de la calidad de la vida
humana y degradación social» (LS
43-47). Los hombres formamos parte
del gran regalo de la creación, y el
empeño por el ambiente ha de tener
«en cuenta que el ser humano
también es una criatura de este
mundo, que tiene derecho a vivir y a
ser feliz, y que además tiene una
dignidad especialísima» (LS 43).



La relación estrecha entre el cuidado
del ambiente y la responsabilidad
respecto los demás es un punto que
atraviesa toda la encíclica. En
diversos puntos el Papa Francisco
muestra la incoherencia de un
empeño por salvar la creación
material, que descuida a los demás
seres humanos, y no es capaz de
reconocer el valor de un pobre, de un
embrión humano o de un
discapacitado.

Una mirada de esperanza

El mensaje que envía el Papa con la
encíclica es un mensaje de
esperanza: «no todo está perdido,
porque los seres humanos, capaces
de degradarse hasta el extremo,
pueden también superarse, volver a
elegir el bien y regenerarse» (LS 205).
«La humanidad tiene aún la
capacidad de colaborar para
construir nuestra casa común» (LS
13).



El Papa advierte sobre la falsa
esperanza que ofrece una
racionalidad instrumental que
pretende «crear una "ciudadanía
ecológica"» a través de la aplicación
de tecnologías o la creación de
normas o leyes y un control efectivo.
Si se quiere que se produzcan
«efectos importantes y duraderos es
necesario […] una transformación
personal. Sólo a partir del cultivo de
sólidas virtudes es posible la
donación de sí en un compromiso
ecológico» (LS 211). Requiere
plantearse preguntas de fondo sobre
el sentido de la existencia y el valor
de la vida social: «¿Para qué pasamos
por este mundo? ¿para qué vinimos a
esta vida? ¿para qué trabajamos y
luchamos? ¿para qué nos necesita
esta tierra?» (LS 160). Sólo la
respuesta a estos interrogantes nos
ayudará a adquirir «la conciencia de
un origen común, de una
pertenencia mutua y de un futuro
compartido por todos. Esta



conciencia básica permitiría el
desarrollo de nuevas convicciones,
actitudes y formas de vida» (LS 202).

El evangelio de la Creación, tema del
segundo capítulo, ofrece luces para
responder a estas preguntas. La
creación procede «de una decisión,
no del caos o la casualidad […]. Hay
una opción libre expresada en la
palabra creadora […]. La creación es
del orden del amor. El amor de Dios
es el móvil fundamental de todo lo
creado» (LS 77). Por eso, «cada
criatura tiene un valor y un
significado» (LS 76), ninguna de ellas
es fruto del azar, sino de un querer
divino. El hombre es depositario de
este don de Dios para que lo trabaje y
lo custodie, sin olvidar que esta
misión incluye, en primer lugar, el
cuidado de sus hermanos los
hombres. El hombre recibe el poder
de dominar el mundo para
perfeccionarlo y transformarlo en
una hermosa morada, y haga, así,



visible y efectiva la providencia de
Dios sobre el mundo.

El mal que vemos en el mundo, es
consecuencia del abuso que el
hombre ha hecho y hace del poder
que Dios le ha donado. Pero el mal
no tiene la última palabra porque
Dios «decidió abrir un camino de
salvación» (LS 71). Este es el gran
anuncio del Evangelio: «el Dios que
libera y salva es el mismo que creó el
universo, y esos dos modos divinos
de actuar están íntima e
inseparablemente conectados» (LS
73).

Esta salvación no es solamente una
obra divina, «Dios, que quiere actuar
con nosotros y contar con nuestra
cooperación, también es capaz de
sacar algún bien de los males que
nosotros realizamos, porque “el
Espíritu Santo posee una inventiva
infinita, propia de la mente divina,
que provee a desatar los nudos de los



sucesos humanos, incluso los más
complejos e impenetrables”» (LS 80).
Aquí radica la esperanza cristiana, si
la «humanidad aún posee la
capacidad de colaborar para
construir nuestra casa común», es
porque «el Creador no nos abandona,
nunca hizo marcha atrás en su
proyecto de amor, no se arrepintió
de habernos creado» (LS 13).

Una nueva cultura

La colaboración del hombre exige
una «conversión "ecológica", que
implica [para los cristianos] dejar
brotar todas las consecuencias de su
encuentro con Jesucristo en las
relaciones con el mundo que los
rodea. Vivir la vocación de ser
protectores de la obra de Dios es
parte esencial de una existencia
virtuosa, no consiste en algo opcional
ni en un aspecto secundario de la
experiencia cristiana» (LS 217). Ser
protectores de la obra de Dios



incluye, en primer lugar, la
protección de nuestros hermanos
más frágiles.

La conversión requiere «examinar
nuestras vidas y reconocer de qué
modo ofendemos a la creación de
Dios con nuestras acciones» (LS 218).
Las numerosas ejemplificaciones que
hace el santo Padre a lo largo de la
encíclica son un llamado a hacer
examen. A la vez, son una invitación
a asumir las consecuencias del
encuentro con Jesucristo en las
relaciones con el mundo que nos
rodea. Entre estas consecuencias, el
Papa resalta la «gratitud y gratuidad,
es decir, un reconocimiento del
mundo como un don recibido del
amor del Padre, que provoca como
consecuencia actitudes gratuitas de
renuncia y gestos generosos aunque
nadie los vea o los reconozca» (LS
220). También insiste en la necesidad
de la sobriedad, vivida con libertad y
conciencia, y la humildad. Estas



virtudes dan la «capacidad de
convivencia y de comunión» (LS 228),
de vivir el amor fraterno, de
prescindir de lo nuestro de modo
gratuito a favor de los otros, y ser
conscientes «que nos necesitamos
unos a otros, que tenemos una
responsabilidad por los demás y por
el mundo, que vale la pena ser
buenos y honestos» (LS 229).

La familia tiene una importancia
central en la educación y transmisión
de este nuevo estilo de vida (LS 213).
En ella se aprende el valor de los
pequeños gestos cotidianos. El Papa
ejemplifica algunos de ellos «como
evitar el uso de material plástico y de
papel, reducir el consumo de agua,
separar los residuos, cocinar sólo lo
que razonablemente se podrá comer,
tratar con cuidado a los demás seres
vivos, utilizar transporte público o
compartir un mismo vehículo entre
varias personas, plantar árboles,
apagar las luces innecesarias» (LS



211). Se trata de gestos “ecológicos”
al alcance de la mano de todos, que
alimentan «una pasión por el
cuidado del mundo» (LS 216) y hacen
la vida más llevadera. «El amor, lleno
de pequeños gestos de cuidado
mutuo, es también civil y político, y
se manifiesta en todas las acciones
que procuran construir un mundo
mejor» (LS 231). Esta nuevo estilo de
vida nos hará capaces de poner por
obra la ecología integral y establecer
diálogos sinceros y honestos. Sólo así
experimentaremos que «vale la pena
pasar por este mundo» (LS 212).

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/laudato-si-un-
canto-de-esperanza/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/laudato-si-un-canto-de-esperanza/
https://opusdei.org/es-ve/article/laudato-si-un-canto-de-esperanza/
https://opusdei.org/es-ve/article/laudato-si-un-canto-de-esperanza/

	Laudato si’. Un canto de esperanza

