opusdei.org

La filiacion divina:
fuente de vida
espiritual

Ofrecemos el articulo "La
conciencia de la filiacién
divina, fuente de vida
espiritual”, escrito por el
profesor de Teologia Javier Sesé
y publicado en “Scripta
Theologica” 31 (1999/2).

20/02/2016

La filiacion divina: fuente de vida
espiritual (PDF, para imprimir)


https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/conciencia%20filiacion%20divina20160220-185757.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/conciencia%20filiacion%20divina20160220-185757.pdf

1. Desde la experiencia de los
santos

“Comunicase Dios en esta interior
union al alma con tantas veras de
amor, que no hay aficion de madre
que con tanta ternura acaricie a su
hijo (...) Y asi, aqui esta empleado en
regalar y acariciar al alma como la
madre en servir y regalar a su nifio,
cridndole a sus mismos pechos; en lo
cual conoce el alma la verdad del
dicho de Isaias que dice: ‘A los pechos
de Dios seréis llevados y sobre sus
rodillas seréis regalados’ (Is 66, 12)”.
Hasta aqui San Juan de la Cruz en su
Cantico espiritual.

“Ante un lenguaje como éste, solo
cabe callar y llorar de
agradecimiento y de amor”, afiade
Santa Teresa del Nifio Jesus,
recordando la misma cita de Isaias,
completada, entre otras referencias
de la Escritura, con ésta del mismo
profeta: “¢Acaso olvida una madre a



su nifio de pecho, sin compadecerse
del hijo de sus entrafias? Pues
aunque ellas llegasen a olvidar, yo no
te olvido” (Is 49, 15).

Por eso, Santa Teresa de Jesus dice de
Dios “que forzado ha de ser mejor
que todos los padres del mundo,
porque en El no puede haber sino
todo bien cumplido”; y San Josemaria
Escriva afirma, de forma paralela,
que Dios es un Padre que nos ama
“mas que todas las madres del
mundo pueden querer a sus hijos”. Y
anade, conmovido, en otro momento:
“Las palabras no pueden seguir al
corazon, que se emociona ante la
bondad de Dios. Nos dice: tu eres mi
hijo. No un extrafio, no un siervo
benévolamente tratado, no un amigo,
que ya seria mucho. jHijo! Nos
concede via libre para que vivamos
con El la piedad del hijo y, me
atreveria a afirmar, también la
desverguenza del hijo de un Padre,
que es incapaz de negarle nada”.



Estos textos, citados como arranque
de nuestra reflexion, pretenden ser
paradigmaticos de la misma, tanto de
su contenido como de su método. En
efecto, nos proponemos presentar
una reflexion teoldgica sobre la
conciencia de la filiacién como
fuente de vida espiritual, pero
inspirada en la experiencia y la
ensefianza de los santos.

No es mi intenciéon analizar unos
textos concretos de determinados
maestros de espiritualidad; ni
abrumar con una amplia erudicion
de referencias, aunque si citaré un
buen numero de ejemplos como
apoyo de mis reflexiones; sino
exponer lo que la lectura, el estudio
y, sobre todo, una “contemplacion”
teoldgica de la doctrina y la
experiencia interior de diversos
santos me lleva a concluir como
sintesis comun a todos ellos.



De esta forma, deseo presentar
algunas ideas que tengan, por una
parte, un caracter y una aplicacion lo
mas universal posible, y por otra,
estén apoyadas en autoridades
teoldgicas contrastadas.
Efectivamente, la filiacién divina,
como condicion comun y basica del
ser cristiano, puede y debe
ayudarnos a todos en el camino de
nuestra vida espiritual; y la
experiencia y la ensefianza de
aquéllos que han recorrido con éxito
ese camino es la mejor garantia tanto
de la veracidad de lo que afirmemos
como de su utilidad practica.

Sitoda la teologia, a mi entender,
debe conducir armdnicamente al
conocimiento de la verdad divina y
al afianzamiento de la santidad
personal, mucho mas aquella parte
de esta ciencia que estudia
expresamente la santidad cristiana, y
que solemos denominar teologia
espiritual; y si los santos



proporcionan luces decisivas para
toda buena reflexion teoldgica, en
teologia espiritual se hacen
imprescindibles.

Pienso que asi, ademads, mi
contribucion puede resultar
verdaderamente complementaria de
las que hemos escuchado hasta ahora
en el simposio; no tanto por decir
cosas distintas, pues seguiremos
contemplando la figura de nuestro
Padre Dios, sino por iluminar esas
ideas desde otra perspectiva: una
perspectiva que ojala sea viva y
vivificante para todos, como sin duda
lo fue para los que han inspirado
estas lineas.

Como ultima consideracion
introductoria, no debemos olvidar
que estamos ante el principal
misterio de nuestra fe (Dios mismo),
contemplado desde unas
experiencias espirituales que, a su
vez, esconden otro misterio de fe: el



de la vida divina en el interior del
alma cristiana. Hay, por tanto, mucho
mas en esas realidades -
infinitamente mas- de lo que aqui se
pueda decir, y en la misma
experiencia de esos santos hay
mucha mas riqueza de la que la
teologia haya podido extraer hasta
ahora. Por eso, cada afirmacion que
aqui se propone abre nuevos y
amplios panoramas de reflexion.
Pero éste es precisamente uno de los
grandes alicientes de la ciencia
teoldgica, y de la teologia espiritual
en particular.

2. Amor paterno de Dios e
intimidad trinitaria

La contemplacion reflexiva de textos
y experiencias como los citados al
principio me han llevado, en estos
ultimos meses, a un primer
convencimiento que considero
fundamental, y que propongo como
idea clave de todo lo que seguira: lo



que hace reaccionar a los santos no
es tanto la conciencia de ser él
mismo o ella misma hija o hijo de
Dios, sino la comprension cada vez
mas profunda y viva de lo que
significa “Dios es mi Padre”; es decir,
el descubrimiento del infinito amor
divino volcado en €l o en ella: la
constatacion viva y practica de
“cuanto Dios me quiere”.

El santo es, sin duda, consciente de lo
que causa el Amor divino en su
propio ser y en su propia vida, y 1o
agradece de veras; pero mas que
fijarse en si mismo, se fija en Dios:
contempla admirado su infinita
grandeza, y descubre con sorpresa
que todo ese esplendor no se queda
estatico y como ajeno ante sus 0jos,
sino que se inclina hacia é€l, se le da,
se hace suyo, sin mas motivo que la
pura liberalidad de su Amor divino.

Estos sentimientos se hayan
presentes, en particular, en los textos



citados al principio, pero recojamos
otras palabras significativas, en este
caso de Santa Teresa de los Andes,
que nos ayuden a dar algunos pasos
mas: “Nuestro Sefior me dijo que
queria que viviera con El en una
comunion perpetua, porque me
amaba mucho (...) Después me dijo
que la Sma. Trinidad estaba en mi
alma; que la adorara (...) Mi alma
estaba anonadada. Veia su Grandeza
infinita y como bajaba para unirse a
mi, nada miserable. El, la
Inmensidad, con la pequeiiez; la
Sabiduria, con la ignorancia; el
Eterno, con la criatura limitada; pero,
sobre todo, la Belleza, con la fealdad,;
la Santidad, con el pecado. Entonces,
en lo intimo de mi alma, de una
manera rapida, me hizo comprender
el amor que lo hacia salir de si
mismo para buscarme (...) Vi que (...)
con una criatura tan miserable se
quiere unir; quiere identificarla con
su propio ser sacandola de sus
miserias para divinizarla de tal



manera que llegue a poseer sus
perfecciones infinitas”.

Apoyados en lo que acabamos de
leer, subrayemos otras dos ideas
fundamentales que considero
inseparables de la primera ya
apuntada: es el Dios Todopoderoso,
Inmenso, Eterno, Infinito, Inmutable,
etc., el que es nuestro Padre y nos
ama asi, con toda la conmovedora
ternura materna que hemos
recordado al principio; y es, a la vez,
el Dios Trino el que asi se nos
entrega, no solo porque nos revela
los secretos de su intimidad
trinitaria, sino porque introduce al
alma en esa misma intimidad.

No me refiero con ello a la deduccion
de que lo dicho debe ser asi porque
asi es Dios; sino a que la conciencia
viva que tienen los santos de ese
Amor paternal divino que se vuelca
en el alma, y que les conmueve hasta
las entrafias, incluye



inseparablemente tres aspectos, cuya
combinacidn provoca precisamente
la intensidad y hondura de su
reaccion interior: el amor de Dios
por mi es tan cercano e intimo como
el que existe entre una madre y su
hijo recién nacido (primer aspecto);
no porque se digne darme unas
migajas de su infinito amor, sino
porque se entrega Fl
verdaderamente, como es, en su
grandeza e infinitud (segundo
aspecto); y la prueba irrebatible de
que esto es asi, la constituye el hecho
de que Dios se me entrega como se
entrega a su Hijo (tercer aspecto): es
mi Padre como es Padre de Jesus; mi
filiacion es participacion en la misma
Filiacion de su Hijo; y su amor por mi
es como el Amor con que ama a su
Hijo: me entrega su mismo Amor
paterno-filial que es el Espiritu
Santo.

Dicho de otra forma: la experiencia y
ensefianza de los santos -eco de lo



que se manifiesta en la Escritura- nos
muestra, por una parte, que solo
desde el seno de la misma Trinidad, y
porque Ella toma la iniciativa de
abrirse y darse, puede haber
verdadera intimidad con Dios,
verdadero intercambio de amor,
verdadero trato paterno-filial; y por
otra -0 mejor, COmo consecuencia-,
que solo asi Dios es realmente mio y
todo lo suyo es mio, sin dejar de ser
Dios.

El santo comprende profundamente,
y ensefia, a través de esa muestra de
asombro y osadia, de amory
humildad, maravillosamente
combinados, que si Dios me amara
“como desde fuera de si mismo”, es
decir, no trinitariamente, no seria
realmente Padre: seria, como mucho,
solo analodgica o limitadamente
padre; bueno, eso si; incluso capaz de
abrumarnos con infinidad de regalos
y muestras de afecto, tratando de
ganar nuestro corazon; pero sin



acabar de entrar de verdad en él:
porque el alma intuiria, en el fondo,
que se trata de un amor indirecto,
incluso interesado; que no es un
verdadero amor de padre.

Sin embargo, la Encarnacion de
Jesucristo, su muerte por nosotros, el
don de su Espiritu, la vida trinitaria
en el alma, nos estan diciendo que
Dios es Padre de verdad, que me ama
Fl personalmente (tri-personalmente,
podriamos decir); mas alla de dones
y dadivas concretos por maravillosos
que sean... jque lo son!. El alma que
comprende y siente esto a fondo
trasciende los dones y regalos
concretos; porque, ante todo, sabe
que le tiene siempre a El, con todos
los tesoros de su misma vida divino-
trinitaria.

Insistamos en esta importante

doctrina reproduciendo una certera
sintesis teoldgica salida de la pluma
de Santa Edith Stein: “El alma, en la



que mora Dios por gracia, no es
simplemente una pantalla
impersonal en la que se refleje la
vida divina, sino que ella misma esta
dentro de esa vida. La vida divina es
una vida trinitaria, tripersonal: es el
Amor desbordante con el que el
Padre engendra al Hijo y le da su Ser,
y con el que el Hijo recibe ese Sery
se lo devuelve al Padre, el Amor en
que el Padre y el Hijo son una misma
cosa y que lo espiran ambos como su
comun Espiritu. Mediante la gracia
este Espiritu se derrama a su vez
sobre las almas. De esta manera
resulta que el alma vive su vida de
gracia por el Espiritu Santo, ama en
Fl al Padre con el Amor del Hijo y al
Hijo con el Amor del Padre”.

3. Singularidad de la relacion
Padre-hijo

Desmenucemos un poco mas estas
ideas basicas. El alma santa es
particularmente consciente no solo



de cuanto Dios ama, de como ama,
sino de la singularidad de su Amor:
de cuanto me ama y coOmo me ama;
de que no soélo es Padre, sino mi
Padre; no sélo es Amor, sino mi
Amor.

Por eso se atreve a tratar a Dios con
las mismas palabras de Jesus: “Padre
mio”, “Abba”: jPapa!. Bien
consciente, eso si, de que lo puede
decir y lo dice movido por el Espiritu
del Padre y del Hijo que habita en su
alma, como recuerda San Pablo (cf.
Rom 8, 14-17 y Gal 4, 4-7)... iPero lo
dice! Y el “Padre nuestro” alcanza
entonces su verdadero significado:
mi Padre, tu Padre y su Padre ..., de
todos y cada uno, en Jesucristo.

Asi lo propone San Josemaria
Escriva: “le diremos con San Pablo,
Abba4, Pater!, Padre, {Padre mio!,
porque, siendo el Creador del
universo, no le importa que no
utilicemos titulos altisonantes, ni



echa de menos la debida confesién
de su sefiorio. Quiere que le
llamemos Padre, que saboreemos esa
palabra, llenandonos el alma de
£0z0”.

Dios es, de esta forma, mi Padre
(cercanisimo, intimisimo)..., pero no
deja de ser mi Dios; y esto tiene
importantes consecuencias: todo el
poder, gloria y majestad, bondad,
verdad y belleza divinos son para el
hombre... {Para mi en concreto! Mios
por derecho de hijo. No merecidos, ni
ganados o conquistados, desde luego;
pero tampoco simplemente dados
graciosamente por un Sefior
todopoderoso que se digna acercarse
desde su altura majestuosa; sino
recibidos como efecto irrefutable de
que me ha hecho realmente su hijo,
con todas sus consecuencias... Y esto
es, sin duda, mucho mas grande y
mas conmovedor, aunque los
resultados practicos parezcan los
mismos.



Digo “parezcan”, porque, de hecho,
los resultados no son los mismos:
muchas de las audacias -por ejemplo,
apostolicas- que contemplamos en la
vida de los santos pienso que solo
son explicables porque “usan” el
poder de Dios -valga la expresion-
como propio de un hijo, de un
heredero de pleno derecho. Mejor
aun, como un poder que brota del
mismo Dios actuando desde lo intimo
de la propia alma; y no simplemente
como un don recibido desde fuera
para ser usado, por muy liberal que
haya sido la dadiva y por mucha
libertad de uso que haya concedido
el donador. Ademas, s6lo desde esa
perspectiva se puede mantener el
equilibrio -como mantienen los
santos- entre audacia y humildad.

Afinando un poco mas, podemos
decir que la verdadera conciencia de
la filiacion divina es la conciencia no
solo de que es mi Padre y mi Dios,
sino mi Dios-Padre, que me entrega



como propios a su Hijo y, con EL, a su
Espiritu; es decir, hay una captacion
muy profunda de la Unidad en la
Trinidad y de la Trinidad en la
Unidad; y en ella, del equilibrio entre
trascendencia y cercania de Dios,
entre su grandeza y su sorprendente
anonadamiento para ser mio,
nuestro.

Es lo que expresa, entre otros
posibles testimonios, uno de los mas
conocidos parrafos de las Moradas de
Santa Teresa de Jesus: “entiende (el
alma que llega a las séptimas
moradas) con grandisima verdad ser
todas tres Personas una sustancia y
un poder y un saber y un solo Dios
(...) Aqui se le comunican todas tres
Personas, y la hablan, y la dan a
entender aquellas palabras que dice
el Evangelio que dijo el Sefior: que
vendria El y el Padre y el Espiritu
Santo a morar con el alma que le
ama y guarda sus mandamientos (cf.
Jn 14, 23). {Oh, valgame Dios! {Cuan



diferente cosa es oir estas palabrasy
creerlas, a entender por esta manera
cuan verdaderas son! Y cada dia se
espanta mas esta alma”.

Y es lo que explica también San Juan
de la Cruz en su Llama de amor viva,
ya desde el prélogo: “Y no hay que
maravillar que haga Dios tan altas y
extrafias mercedes a las almas que €l
da en regalar; porque Si
consideramos que es Dios, y que se
las hace como Dios, y con infinito
amor y bondad, no nos parecera
fuera de razon; pues €l dijo que en el
que le amase vendrian el Padre, Hijo
y Espiritu Santo, y harian morada en
él (cf. Jn 14, 23); lo cual habia de ser
haciéndole a él vivir y morar en el
Padre, Hijo y Espiritu Santo en vida
de Dios™.

Volveremos en seguida sobre los
aspectos trinitarios de esta realidad.
Ahora sigamos profundizando en los
rasgos de intimidad paterno-filial



que los santos descubren tras ese
Amor divino.

La confianza y el abandono que
brotan de la realidad de la filiacion
divina son habitualmente muy
subrayados, pero, siguiendo la linea
marcada al principio de nuestra
reflexion, quiero insistir en que el
santo se fija sobre todo en como Dios
le quiere y le trata, de tal forma que
no tiene mas remedio, por decirlo
asi, que confiar y abandonarse. Es
decir, esa actitud no es tanto fruto de
un esfuerzo ascético personal -
aunque ese esfuerzo también existe-,
como, sobre todo, de un dejarse
llevar por Dios: jpor algo se habla
precisamente de abandono! Aunque
se trate siempre de un abandono
activo, libre y consciente por parte
del hijo.

Asi lo expresa, por ejemplo, San
Francisco de Sales: “‘Si no os hacéis
sencillos como nifios, no entraréis en



el reino de mi Padre’ (Mt 10, 16). En
tanto que el nifio es pequeiiito, se
conserva en gran sencillez; conoce
s6lo a su madre; tiene un solo amor,
su madre; una unica aspiracion, el
regazo de su madre; no desea otra
cosa que recostarse en tan amable
descanso. El alma completamente
sencilla solo tiene un amor, Dios; y
en este unico amor, una sola
aspiracion, reposar en el pecho del
Padre celestial, y aqui establecer su
descanso, como hijo amoroso,
dejando completamente todo
cuidado a EL, no mirando a otra cosa
sino a permanecer en esta santa
confianza”.

Por otra parte, es esa “combinacion”
divinidad-paternidad-amor, presente
en la donacion trinitaria al alma que
comporta la realidad de la filiacion
divina, la que realmente provoca en
los santos una honda respuesta de
amor filial, un entusiasmo, una
auténtica “locura” de amor. Asi se



expresaban, en su oracion, por
ejemplo, Santa Teresa del Nifio Jesus
y San Josemaria Escriva: “Déjame
que te diga, en el exceso de mi
gratitud, déjame, si, que te diga que
tu amor llega hasta la locura... ¢Como
quieres que, ante esa locura, mi
corazon no se lance hacia ti? ;Cémo
va a conocer limites mi
confianza...?”. “¢Saber que me
quieres tanto, Dios mio, y... no me he
vuelto loco?”.

4. El Amor paterno de Dios
manifestado en Jesucristo y en el
Espiritu Santo

Busquemos de nuevo la perspectiva
trinitaria ya apuntada. No podemos
olvidar, en efecto, dos realidades
teoldgicas que se hacen también
particularmente vivas en las almas
que poseen una profunda vida
interior, y que les mueven aun mas a
corresponder.



La primera, que el Hijo es la Imagen
del Padre y, al encarnarse, acerca esa
imagen a nosotros, también en el
sentido de que podemos contemplar
“encarnado” el Amor de Dios Padre:
en Jesus, vemos, sentimos y
experimentamos ese Amor divino
“humanizado”; y esto es decisivo
tanto para acercarse
intelectualmente a esa realidad,
como para que exista por nuestra
parte una verdadera respuesta filial,
que tiene que ser necesariamente
humana. Es decir, en el Corazon de
Jesus, en sus acciones divino-
humanas, en sus manifestaciones de
carifio, el alma cristiana se hace mas
consciente y siente mas vivamente
qué significa el Amor paterno-
maternal de Dios: cdbmo me ama
Dios, como se “traduce”
humanamente (corporal y
espiritualmente) ese Amor; ademas
de descubrir los caminos del
verdadero amor filial, aprendidos de
quien es el Hijo por naturaleza.



Por otra parte, no s6lo somos hechos
hijos en el Hijo, sino que la
Encarnacion de Jesucristo aparece
como garantia de la verdad de
nuestra propia filiacion divina, como
explica agudamente San Juan de
Avila: “Inefable merced es que
adopte Dios por hijos los hijos de los
hombres, gusanillos de la tierra. Mas
para que no dudasemos de esta
merced, pone San Juan otra mayor,
diciendo: ‘La palabra de Dios es
hecha carne’ (Jn 1, 14) . Como quien
dice: No dejéis de creer que los
hombres nacen de Dios por espiritual
adopcion, mas tomad, en prendas de
esta maravilla, otra mayor, que es el
Hijo de Dios ser hecho hombre, e hijo
de una mujer”.

Visto desde otra perspectiva, la
intimidad con Jesus no solo es
intimidad con el Verbo encarnado,
sino necesariamente también con el
Padre de quien procede y que le ha
enviado a nosotros (a mi, descubre



cada uno, en la perspectiva intima y
singular que estamos subrayando).
Crecen asi, a la vez, la intimidad con
el Padre y la intimidad con el Hijo; y
crece a la vez la “distincion” en el
trato con ellos, precisamente en la
medida en que crece la conciencia
viva de que soy hijo del Padre en el
Hijo, de que soy mas Cristo...

Asi lo sintetiza un conocido texto de
San Josemaria Escriva, que guarda
por lo demads gran paralelismo con el
citado mas arriba de Santa Teresa de
Jesus, y nos conduce también a la
segunda idea prometida: “Si amamos
a Cristo asi, si con divino
atrevimiento nos refugiamos en la
abertura que la lanza dejo en su
Costado, se cumplira la promesa del
Maestro: ‘cualquiera que me ama,
observara mi doctrina, y mi Padre le
amara, y vendremos a él, y haremos
mansion dentro de éI’ (Jn 14, 23). El
corazon necesita, entonces, distinguir
y adorar a cada una de las Personas



divinas. De algun modo, es un
descubrimiento, el que realiza el
alma en la vida sobrenatural, como
los de una criaturica que va abriendo
los ojos a la existencia. Y se
entretiene amorosamente con el
Padre y con el Hijo y con el Espiritu
Santo; y se somete facilmente a la
actividad del Paraclito vivificador”.

En efecto, por su parte -y ésta es la
segunda idea, inseparable de la
anterior, como indivisible es el
misterio trinitario-, el Espiritu Santo
es el Amor paterno-filial del Padre y
del Hijo, por el que soy hecho hijo de
Dios en Jesucristo. El Paraclito no
solo me hace hijo, me ensefia a ser
hijo y me mueve a vivir como hijo,
sino que, ante todo y como causa de
esto, me hace participar en el mismo
Amor paterno-filial divino en Cristo;
y en esa participacion, me muestra
de forma viva y experimental como
es el Amor paterno de Dios en Jesus,



porque El mismo -el Espiritu del
Padre y del Hijo- es ese Amor.

Por ello, también la intimidad que
busca y obtiene el alma con el
Espiritu Santo es necesariamente
intimidad con el Padre y el Hijo, en
cuanto son y se aman como Padre e
Hijo, y en cuanto los tres son Dios; y
crece la intimidad del cristiano con el
Espiritu Santo como Persona divina
distinta, en la medida en que es mas
consciente de lo que significa ser hijo
del Padre en el Hijo por el Espiritu
Santo.

Oigamos, en este punto, a Santa
Catalina de Siena en su oracidén: “;Oh
Trinidad eterna, oh Deidad! Esta, la
naturaleza divina, dio valor a la
sangre de tu Hijo. Tq, Trinidad
eterna, eres un mar profundo, donde
cuanto mas me sumerjo, mas
encuentro, y cuanto mas encuentro,
mas te busco. Eres insaciable, pues
llenandose el alma en tu abismo, no



se sacia, porque siempre queda
hambre de ti, Trinidad eterna,
deseando verte con luz en tu luz (...)
iOh Trinidad eterna, fuego y abismo
de caridad! (...) Por haber
experimentado y visto con la luz del
entendimiento la luz de tu abismo y
la belleza de la criatura. Trinidad
eterna, por eso, mirandome en ti, he
visto que era imagen tuya, participe
de tu poder, Padre eterno, y de tu
sabiduria en el entendimiento. Esta
sabiduria se atribuye a tu Hijo
unigénito. El Espiritu Santo, que
procede de ti y de tu Hijo, me ha
dado la voluntad, pues soy capaz de
amar. Ty, Trinidad eterna, eres el
que obra, y yo, tu criatura. He
conocido que estas enamorado de la
belleza de tu obra en la nueva
creacion que hiciste de mi por medio
de la sangre de tu Hijo. {Oh abismo,
oh Deidad eterna, oh Mar profundo!
¢Qué mas podias darme que darte a
ti mismo?”.



5. La Bondad de nuestro Padre Dios

En todo lo dicho hasta ahora hemos
podido comprobar como la
conciencia de la filiacidon divina no
solo conduce a una respuesta
generosa de amor a Dios, sino que va
dando también al alma luces
importantisimas sobre el mismo
Dios; luces que provocan, desde
luego, un mayor crecimiento interior,
pero que también ayudan al tedlogo
en su estudio cientifico sobre los
misterios divinos. Por este camino
deseo proseguir mi reflexion,
profundizando en ese binomio
intimidad-grandeza con que se nos
presenta la paternidad divina.

Conciencia de la paternidad de Dios
significa, lo hemos subrayado ya,
conciencia de un amor personal del
Padre, en Cristo y por el Espiritu
Santo hacia cada uno de sus hijos e
hijas singularmente. Esto quiere
decir, entre otras cosas, y asi lo



sienten y lo expresan con particular
viveza los santos, un amor divino
vivo, actual y operante, continuo e
intenso, y a la vez, concreto, lleno de
detalles muy personales de amor de
Dios respecto a cada hijo en cuanto
tal, en los que la infinita capacidad
divina de amar se adapta a la
condicion y necesidades de cada uno.
Y cuanto mayor es la
correspondencia del alma santa a ese
amor, mas se esmera Dios, por
decirlo asi, en sorprenderle con
finuras y delicadezas de amor, como
el mejor de los padres y la mejor de
las madres.

Todo esto proporciona al santo una
comprension particular de la Bondad
de Dios, que lejos de ser una simple
afirmacion tedrica, la ve manifestada
dia a dia en su propia vida, hasta
conmoverle profundamente.
Entroncamos asi con una de las
cuestiones mas delicadas que la
conciencia del hombre se plantea



cuando se le presenta la figura
paternal de Dios: el problema del
mal. No es el momento de entrar en
cuestion tan compleja y a menudo
desconcertante, e incluso traumatica,
para el ser humano; pero si de
apuntar, al menos, la perspectiva que
abre la experiencia de los santos
para iluminar una reflexion sobre el
mal.

Podriamos decir que los santos
abordan la cuestion desde el interior
de Dios mismo. Es decir, no intentan
congeniar la experiencia del mal en
el mundo con la certeza de fe de la
infinita bondad divina, buscando ese
complejo equilibrio en el que tantas
veces la reflexion filosofico-teoldgica
se embarca sin acabar de llegar a
puerto. Sino que, mas bien, lo ven
todo desde esa intimidad alcanzada
con la Trinidad, en la que la bondad
divina es, ante todo, el mismo amor
paterno-filial al que han sido
llamados a participar; y el mundo y



el hombre son vistos asi desde la
Optica de Dios Creador y Redentor. Y
esto hasta tal punto que, mas que
intentar explicar el mal, da la
impresion de que para ellos ha
desaparecido como problema,
porque en el mismo Dios no existe.

Es lo que expresan, por ejemplo,
estas palabras de Santo Tomas Moro
a su hija mayor, en su prision de la
Torre de Londres: “Hija mia
queridisima, nunca se perturbe tu
alma por cualquier cosa que pueda
ocurrirme en este mundo. Nada
puede ocurrir sino lo que Dios
quiere. Y yo estoy muy seguro de que
sea lo que sea, por muy malo que
parezca, sera de verdad lo mejor”.

Y asi lo aplica también San Josemaria
Escriva a situaciones mas ordinarias,
objetivamente menos dramaticas,
pero en las que también un alma
cristiana puede pasarlo mal y
desconcertarse: “;Penas?,



scontradicciones por aquel suceso o
el otro?... ¢(No ves que lo quiere tu
Padre-Dios..., y El es bueno..., y El te
ama -ja ti solo!- mas que todas las
madres juntas del mundo pueden
amar a sus hijos?”.

En efecto, desde esa experiencia de
intimidad con Dios, resulta
incuestionable que lo que solemos
llamar mal fisico nunca es un
verdadero mal; y en cuanto al unico
verdadero mal, el pecado, aparece
enfocado siempre a la luz de la
Misericordia divina y del bien que
Dios mismo extrae continuamente de
él.

6. Dios Padre Misericordioso

La Misericordia paterna de Dios,
vista desde la entrafia misma de su
Amor y su Bondad, tiene particular
fuerza, en efecto, en la conciencia de
la filiacion divina. No puedo
detenerme ahora en todas sus
implicaciones, pero si subrayar, en la



misma linea que viene marcando
nuestra reflexion, lo que me parece
mas decisivo en la experiencia de los
santos: no es tanto la Misericordia en
cuanto perddn lo que contemplan,
sino en cuanto Amor que no puede
dejar de incluir el perdon; no es tanto
que mi Padre me perdona, sino que
mi Padre me ama, y por eso me
perdona: que realmente su corazon
se vuelca en mi como hijo, mas alla
de la realidad concreta de mis obras
buenas o malas.

Me atreveria a decir que el santo
apenas se fija en el pecado como tal,
sino s6lo como contraste que ayuda a
calibrar hasta qué punto Dios le ama
personalmente, sin condicionar su
amor a la respuesta fiel o infiel de su
hijo. La parabola del hijo prodigo,
sobre la que con toda razon se esta
hablando y escribiendo tanto
ultimamente, resulta sin duda
emblematica en este sentido. El hijo
menor de la pardabola busca, como



mucho, el perdon, pero lo que
encuentra es el amor: amor paterno
que incluye, desde luego, el perdon,
pero que va mucho mas alla. El hijo
no recupera a su Padre, sino que se
da cuenta de que nunca lo ha
perdido; que €l puede ser mal hijo,
pero que el Padre nunca puede dejar
de ser buen Padre, porque le ama de
verdad, por ser quién es, en lo mas
hondo y desde 1o mdas hondo.

Se entiende asi que los santos se
conmuevan hasta el punto que
reflejan, por ejemplo, estas palabras
de Santa Teresa de Jesus: “Y ¢quién,
Sefnor de mi alma, no se ha de
espantar de Misericordia tan grande
y merced tan crecida a traiciéon tan
fea y abominable?; que no sé como
no se me parte el corazon cuando
esto escribo, porque soy ruin”; o
estas otras de San Josemaria Escriva,
referidas precisamente a la reaccion
del padre de la parabola: “Estas son
las palabras del libro sagrado: ‘le dio



mil besos’, se lo comia a besos. ¢Se
puede hablar mas humanamente?
:Se puede describir de manera mas
grafica el amor paternal de Dios por
los hombres?”.

La Misericordia suele aparecer,
efectivamente, en la experiencia y
ensefnianza de los santos, como la
gran prueba del amor paternal
divino, y también del Corazon de su
Hijo encarnado, que es su Imagen
fiel: la manifestacion mas
conmovedora, la mas consoladora, la
mas tierna... Por eso, es un aspecto
clave para comprender mejor todo lo
dicho hasta ahora y lo que seguira; y
en el caso particular de los santos,
buena parte de su comprension del
Amor divino y de su respuesta
generosa a la gracia brota
precisamente de sus experiencias
personales sobre la Misericordia viva
y operante de Dios.



Demos un paso mas. Como acabamos
de comprobar en la referencia a la
parabola del hijo prodigo, la
Misericordia divina refuerza el
convencimiento de que en el Amor
paternal de Dios cabemos todos:
ninguno pierde carifio paterno por
muy pecador que sea. Mas bien al
contrario: todo invita a pensar en
una “predileccion” divina por el
pecador. Hasta el punto de que
santos como San Agustin o Santa
Teresa del Nifio Jesus hablan de la
existencia de una Misericordia
“previniente” de Dios; porque
intuyen que, incluso para el cristiano
que en un momento determinado,
sinceramente, no tenga conciencia de
graves pecados, no puede dejar de
ser verdad que Dios le ama mucho
porque le perdona mucho (cf. Lc 7,
40-47).

Citemos las reflexiones de la santa de
Lisieux: “Sé también que a mi Jesus
me ha perdonado mucho mds que a



Santa Maria Magdalena, pues me ha
perdonado por adelantado,
impidiéndome caer. jCOmo me
gustaria saber explicar lo que
pienso...! Voy a poner un ejemplo.
Supongamos que el hijo de un doctor
muy competente encuentra en su
camino una piedra que le hace caer,
y que en la caida se rompe un
miembro. Su padre acude en seguida,
lo levanta con amor y cura sus
heridas, valiéndose para ello de
todos los recursos de su ciencia; y
pronto su hijo, completamente
curado, le demuestra su gratitud.
iQué duda cabe de que a ese hijo le
sobran motivos para amar a su
padre!

“Pero voy a hacer otra suposicion. E1
padre, sabiendo que en el camino de
su hijo hay una piedra, se apresura a
ir antes que €l y la retira (sin que
nadie lo vea). Ciertamente que el
hijo, objeto de la ternura previsora
de su padre, si DESCONOCE la



desgracia de que su padre lo ha
librado, no le manifestara su gratitud
y le amard menos que si lo hubiese
curado... Pero sillega a saber el
peligro del que acaba de librarse, ¢no
lo amard todavia mucho mas?

“Pues bien, yo soy esa hija, objeto del
amor previsor de un Padre que no ha
enviado a su Verbo a rescatar a los
justos sino a los pecadores. El quiere
que yo le ame porque me ha
perdonado, no mucho, sino todo. No
ha esperado a que yo le ame mucho,
como Santa Maria Magdalena, sino
que ha querido que YO SEPA hasta
qué punto Fl me ha amado a mi, con
un amor de admirable prevencion,
para que ahora yo le ame a El jcon
locura...!”.

7. La Misericordia del Padre y del
Hijo

Por otra parte, la comprension de
hasta qué punto es grande el Amor
misericordioso de Dios Padre por



cada uno de sus hijos suele alcanzar
su cénit en la contemplacion del
misterio de la Cruz, visto no solo
desde la conmovedora entrega de
Jesus por mis pecados, sino desde la
generosidad del Padre que entrega a
su Hijo y que recibe la entrega de
Este.

Asi lo expresa, por ejemplo, San
Agustin, parafraseando a San Pablo y
a San Juan: “;Oh como nos amaste,
Padre bueno, ‘que no perdonaste a tu
Hijo unico, sino que le entregaste por
nosotros, impios!’ (cf. Rom 8, 32) {Oh
como nos amaste, haciéndose por
nosotros, ‘quien no tenia por
usurpacion ser igual a ti, obediente
hasta la muerte de cruz, siendo el
unico libre entre los muertos (cf. Fil
2, 6), teniendo potestad para dar su
vida y para nuevamente

recobrarla’ (cf. Jn 10, 18). Por
nosotros se hizo ante ti vencedor y
victima, y por eso vencedor, por ser
victima; por nosotros sacerdote y



sacrificio ante ti, y por eso sacerdote,
por ser sacrificio, haciéndonos para
ti de esclavos hijos, y naciendo de ti
para servirnos a nosotros”.

Toda esta riqueza de pruebas de
Amor y Misericordia divina no hace
sino proporcionar nuevos impulsos a
las manifestaciones de trato filial,
osado y atrevido, del alma que se
deja arrebatar y conmover por Dios.
Volvamos a oir a Santa Catalina de
Siena en su oracion a Dios Padre:

“;iOh Misericordia, que procede de tu
divinidad, Padre eterno, y que
gobierna con tu poder el mundo
entero! En tu Misericordia fuimos
creados, en tu Misericordia fuimos
creados de nuevo por la sangre de tu
Hijo; tu Misericordia nos conserva; tu
Misericordia hizo que tu Hijo usara
sus brazos en el madero de la cruz
para la lucha de la muerte con la
vida y de la vida con la muerte (...)
iOh Misericordia! El corazoén se



sofoca pensando en ti, pues
dondequiera que intente fijar mi
pensamiento no encuentro mas que
Misericordia. jOh Padre eterno!,
perdona mi ignorancia, pero el amor
a tu Misericordia me excusa ante tu
benevolencia”.

De hecho, con relativa frecuencia, en
la oracion de los santos, la
consideracion de la Misericordia del
Padre y la de Jesucristo se
entremezclan hasta que parecen
confundirse, y es una de las
ocasiones en que suelen tratar
también a Jesus como Padre; asi
ocurre, por ejemplo, en esta oracion
de San Alfonso Maria de Ligorio:
“Vos mismo, Jesus mio, que sois el
ofendido por mi, os hacéis mi
intercesor: Y El es propiciacién por
nuestros pecados’ (1 Jn 2, 2). No
quiero, pues, haceros este nuevo
agravio de desconfiar de vuestra
Misericordia. Me arrepiento con toda
el alma de haberos despreciado, joh



sumo Bien!; dignaos recibirme en
vuestra gracia por aquella sangre
derramada por mi. Padre..., no soy
ya digno de llamarme hijo tuyo (Lc
15, 21). No, Redentor y Padre mio, no
soy digno de ser hijo vuestro, por
haber tantas veces renunciado a
vuestro amor; mas vos me hacéis
digno con vuestros merecimientos.
Gracias. Padre mio, gracias; os amo”.

Reencontramos asi, desde una nueva
perspectiva, la estrecha relacion
entre el Amor paterno de Dios y la
donacion redentora de su Hijo, que
no es sino un reflejo de lo que el Hijo
recibe del Padre en el seno de la
Trinidad: toda su realidad divina, y
por tanto todo su infinito Amor, el
mismo con que Padre, Hijo y Espiritu
Santo nos aman y nos perdonan.

8. La cercania de Dios

Por un itinerario contemplativo-
reflexivo parecido al que acabamos
de recorrer hablando de la Bondad y



la Misericordia, la intimidad divina
que brota de la filiacion divina vivida
hasta sus ultimas consecuencias nos
da luz también sobre otros atributos
divinos; y al profundizar en ellos,
vuelve a crecer la vida espiritual,
deseando corresponder mas a ese
Amor divino inagotable.

La inmensidad de Dios y su
omnipresencia, por ejemplo,
aparecen asi como una presencia
activa, viva y efectiva de Dios en
cada hijo suyo; como una realidad
concreta, amorosa e intima para el
alma; una presencia de un Padre
“Interesado y ocupado” en las cosas
de su hijo, pequenias y grandes,
trascendentes y anecdoticas. El alma
siente de verdad que su Padre Dios
solo tiene ojos para ella; y su vida en
Cristo y la presencia activa del
Espiritu no dejan de recordarselo y
de moverle a obrar en consecuencia.



Analogamente, la Eternidad divina se
experimenta como la plenitud de esa
presencia y donacion amorosa de
Dios a cada uno en cada instante,
volcando en el interior del alma toda
la riqueza de su ser divino: una
participacion en el eterno entregarse
del Padre al Hijo y al Espiritu Santo.
No es una eternidad al margen de mi
tiempo, sino una eternidad volcada
en mi tiempo, al que llega a
proporcionar valor de eternidad; y
en todo esto, la Encarnacién del
Verbo juega de nuevo un papel
decisivo, pues el alma descubre ahi
hasta qué punto a Dios le interesa de
verdad todo lo humano y temporal.

Toda esta realidad subyace, por
ejemplo, a lo expresado en este punto
de Camino, del que hemos
reproducido ya unas palabras al
principio: “Es preciso convencerse de
que Dios esta junto a nosotros de
continuo. -Vivimos como si el Sefior
estuviera alla lejos, donde brillan las



estrellas, y no consideramos que
también esta siempre a nuestro lado.
Y estd como un Padre amoroso -a
cada uno de nosotros nos quiere mas
que todas las madres del mundo
pueden querer a sus hijos-,
ayudandonos, inspirdndonos,
bendiciendo... y perdonando (...)
Preciso es que nos empapemos, que
nos saturemos de que Padre y muy
Padre nuestro es el Sefior que esta
junto a nosotros y en los cielos”.

O a estas otras consideraciones y
recomendaciones de Santa Teresa de
Jesus: “Sin duda lo podéis creer que
adonde esta Su Majestad esta toda la
gloria. Pues mirad que dice San
Agustin que le buscaba en muchas
parte y que le vino a hallar dentro de
si mismo. ¢{Pensais que importa poco
para un alma derramada entender
esta verdad y ver que no ha
menester para hablar con su Padre
Eterno ir al cielo ni para regalarse
con El, ni ha menester hablar a



voces? Por paso que hable, esta tan
cerca que nos oird; ni ha menester
alas para ir a buscarle sino ponerse
en soledad y mirarle dentro de siy
no extrafarse de tan buen huésped;
sino con gran humildad hablarle
como a padre, pedirle como a padre,
contarle sus trabajos, pedirle
remedio para ellos, entendiendo que
no es digna de ser su hija”.

Desde otra perspectiva, la eternidad
de Dios como ausencia de principio y
de fin, conmueve también al santo
por lo que supone de prolongacion
infinita del amor de Dios por cada
uno. Asi lo expresa San Francisco de
Sales: “Considera el amor eterno que
Dios te ha manifestado, pues antes
que la humanidad de Jesucristo
padeciese por ti en la Cruz, su Divina
Majestad te llevaba presente en su
soberana bondad y te amaba desde el
principio. Pero ¢cudndo comenzo a
amarte? Cuando comenzo a ser Dios.
Y ¢cuando comenzo a ser Dios?



Nunca, pues no tiene principio ni fin;
y, por tanto, te amo siempre, desde
toda la eternidad; y desde toda la
eternidad te tenia preparados los
favores y las gracias que te ha
concedido”.

En estrecha relacion con lo anterior,
la inmutabilidad deja de ser un
atributo fundamentalmente
negativo, que parece alejar a Dios de
nosotros, y se desvela mas bien como
una vida llena de intensa actividad,
rica y perfecta, que se vuelca en cada
alma con verdadero amor paterno.
Hasta tal punto que, en esa intimidad
filial, el alma siente, por ejemplo, que
Dios se “conmueve” al ritmo de sus
personales experiencias, como todo
buen padre reacciona con amor
paterno ante los sentimientos, las
necesidades y las inquietudes de su
hijo.

Ciertamente, Dios no se conmueve en
el sentido de sufrir un cambio, pero



si en cuanto vive con toda la
intensidad de su infinito amor su
relacion con nosotros, como vivas e
intensas son las relaciones en el seno
de la Trinidad. Es decir, Dios ama de
verdad y “vive” su amor por cada
hijo y cada hija; y por tanto, participa
realmente en todas sus vicisitudes,
aunque no las sufra en el sentido en
que esa expresion pueda significar
imperfeccion.

Aun asi, el santo suele llegar mas
lejos todavia; porque, a través de la
Humanidad de Jesucristo,
comprende que Dios ha querido
acercarse también a los aspectos
pasivos de esas experiencias de sus
hijjos: ha querido “humanizar” su
amor, sin dejar de ser divino. Y esto
le conmueve profundamente por
doble motivo: porque Dios se le hace
asi mas cercano, sin duda; pero
también porque no deja de ser Dios:
porque -insistimos una vez mas- 1o
grandioso y conmovedor es, sobre



todo, que es mi Padre y mi Dios
inseparablemente; y que Jesus es el
Hombre-Dios que me abre los
secretos de la intimidad divina, sin
rebajar ni un apice toda su grandeza
al entregarnosla.

Contemplémoslo desde otro angulo:
la conciencia de la paternidad de
Dios significa descubrir que Dios
tiene verdaderos “sentimientos
paternales”, en lo que tienen de
perfeccion de amor; acciones divinas
que el alma enamorada siente
realmente como “nuevas”, “distintas”
en cada momento de su trato intimo
con Dios, en la medida en que se sabe
amado como hijo concreto, distinto
de otros hijos, y al que le pasan cosas
distintas cada dia y cada hora, que no
son indiferentes para un amor
verdaderamente paternal y
maternal.

Sélo desde esa perspectiva se puede
atisbar la hondura teoldgica que



existe tras consideraciones intimas
de los santos, como la que paso a
reproducir, en boca de Santa Teresa
del Nifio Jesus, y vencer la tentacion
de clasificarlas superficialmente
como, por ejemplo, “ingenuidades
piadosas de una nifia”:

“Me he formado del cielo una idea
tan elevada, que a veces me pregunto
como se las arreglara Dios, después
de mi muerte, para sorprenderme
(...) En fin, pienso ya desde ahora
que, si no me siento suficientemente
sorprendida, aparentaré estarlo por
darle gusto a Dios. No habra peligro
alguno de que le haga ver mi
decepcidn; sabré ingenidrmelas para
que €l no se dé cuenta. Por lo demas,
me las arreglaré siempre para ser
feliz. Para lograrlo, tengo mis
pequerios trucos, que tu ya conoces y
que son infalibles... Ademas, con solo
ver feliz a Dios me bastara para
sentirme yo plenamente feliz”.



¢Realmente se puede pretender
“engafnar” asi a Dios? Por 1o menos,
me atrevo a asegurar, dandole la
vuelta al texto de la santa, que el
Sefior se las habra ingeniado para
que a Santa Teresita le parezca que
ha conseguido engafiarle; porque
ante un alma tan fina, un corazén
paterno como el de Dios no puede
mas que rendirse.

Finalmente, sin pretender agotar la
lista de atributos divinos,
observemos también como la
omnipotencia de Dios toma otra
perspectiva desde esta intimidad
filial con él: no es un poder que me
domina y sojuzga, sino que esta “a mi
servicio”, del que incluso llego a
participar, porque soy su hijo y
heredero, con todas sus
consecuencias. Su providencia no es
la propia de un vigia o controlador,
ni -peor aun- la de un titiritero que
moviera los hilos de mi vida como si
fuera una marioneta; sino la que



reflejan los desvelos de un Padre
amoroso, continua e intensamente
preocupado del bien de sus hijos;
incluida, ante todo, su libertad,
donada en la creacion y
reconquistada para nosotros por
Jesucristo en la Cruz.

9. Trascendencia de Dios e
intimidad filial

En definitiva, la trascendencia divina,
para un alma plenamente consciente
de lo que significa ser hijo de Dios,
no es lejania y desinterés, sino
cercania e intimidad: conciencia de
que toda esa grandeza de Dios, que
en sl misma parece inalcanzable e
inabarcable, se pone al alcance del
hijo, no porque éste la alcance, sino
porque Fl se la da como verdadero
Padre amoroso.

Este es el convencimiento que
subyace a estas frases extraidas de
una carta de Santa Teresa de los
Andes a una amiga suya: “Créeme.



Sinceramente te lo digo; yo antes
creia imposible poder llegar a
enamorarme de un Dios a quien no
vela; a quien no podia acariciar. Mas
hoy dia afirmo con el corazén en la
mano que Dios resarce enteramente
ese sacrificio. De tal manera siente
uno ese amor, esas caricias de
Nuestro Sefior, que le parece tenerlo
a su lado. Tan intimamente lo siento
unido a mi, que no puedo desear
mas, salvo la visién beatifica en el
cielo. Me siento llena de El y en este
instante lo estrecho contra mi
corazon pidiéndole que te dé a
conocer las finezas de su amor. No
hay separacion entre nosotros.
Donde yo vaya, El esta conmigo
dentro de mi pobre corazdn. Es su
casita donde yo habito; es mi cielo
aqui en la tierra”.

Esta ultima expresion (“cielo en la
tierra”), referida al alma, esta
tomada por la santa chilena de los
escritos de la Beata Isabel de la



Trinidad, quien la utiliza con gran
frecuencia y la explica asi: “Padre
nuestro que estas en los cielos’ (Mt 6,
9). En ese pequefio cielo que El se ha
hecho en el centro de nuestra alma
es donde debemos buscarle y, sobre
todo, donde debemos morar (...)
‘adorémosle en espiritu y en

verdad’ (cf. Jn 4, 23). Es decir, por
Jesucristo y con Jesucristo porque El
solo es el verdadero adorador en
espiritu y en verdad. Seremos
entonces hijas de Dios y conoceremos
por experiencia la verdad de estas
palabras de Isaias: ‘Seran llevados en
brazos, y acariciados sobre las
rodillas’ (Is 66, 12). En efecto, la tinica
ocupacion de Dios parece consistir
en colmar al alma de caricias y
pruebas de amor como una madre
cria a su hijo y le alimenta con su
leche. jOh! Permanezcamos a la
escucha de la voz misteriosa de
nuestro Padre. ‘Hija mia, nos dice,
dame tu corazon’ (cf. Pv 23, 26)”.



Sin embargo, la misma idea del “cielo
en la tierra” puede ser vista desde
otra perspectiva enriquecedora,
como la que plantea San Josemaria
Escriva en la homilia pronunciada en
este campus universitario en 1967:
“Os aseguro, hijos mios, que cuando
un cristiano desempefia con amor lo
mas intrascendente de las acciones
diarias, aquello rebosa de la
trascendencia de Dios. Por eso os he
repetido, con un repetido martilleo,
que la vocacion cristiana consiste en
hacer endecasilabos de la prosa de
cada dia. En la linea del horizonte,
hijos mios, parecen unirse el cielo y
la tierra. Pero no, donde de verdad se
juntan es en vuestros corazones,
cuando vivis santamente la vida
ordinaria”.

La intimidad de la relacion paterno-
filial con Dios se proyecta asi en toda
la realidad que rodea la vida del
cristiano: en el mundo visto desde la
Bondad de su Creador, que es



nuestro Padre y que nos lo ha dado
por herencia. Se explica asi el titulo
que el fundador de esta universidad
dio a la homilia citada: “Amar al
mundo apasionadamente”, tan
apasionadamente como amamos a
nuestro Padre Dios.

Me parece importante, en este
momento ya avanzado de nuestra
reflexion, apuntar otra realidad
hondamente sentida por los santos
(presente también en los textos
citados), pero no siempre bien
entendida en algunas reflexiones
especulativas sobre nuestro tema.
Trascendencia divina significa
verdadera intimidad, si, pero con
“otro”; mas aun: lo maravilloso para
el santo es que, siendo Dios quién es,
sea mi Padre, se una a mi; y que,
unido a mi, siga siendo quién es. Es
un amor y una union de dos: el Padre
no es el hijo y el hijo no es el Padre;y,
ademas, yo soy el hijo porque Fl ha



querido libérrimamente
constituirme como tal.

Es una divinizacion que no es
confusion; mas aun, el alma santa
intuye que si hubiera algun tipo de
mezcla o confusion, ya no seria un
amor genuino, porque ya no
recibiria tanto, mereciendo tan poco:
ya no seria el todo que se vuelca en
la nada; e intuye también que, si
hubiera igualdad de “condiciones”
con Dios, perderia encanto ese amor.

Personalmente, a pesar de la pobreza
de toda comparacion de este estilo,
me ayuda a entender y explicar ese
sentimiento intimo de los santos ante
el amor de Dios que supera el abismo
abierto por su condicion humana y
su miseria personal, la imagen,
repetida de formas diversas en la
literatura, de la pobre doncella de la
que se enamora un gran principe, o
del pordiosero despreciado por todos
que descubre un buen dia, con gran



asombro, que su verdadero padre es
el rey.

Aprovechemos este momento para
anotar también que, en todo lo dicho
hasta aqui, subyace una actitud
fundamental por parte del hijo de
Dios, actitud que es virtud basica en
el camino de la vida interior: la
humildad. La filiacion me eleva a
unas alturas insospechadas de
intimidad con Dios y de divinizacion,
si; pero porque Dios se hace mio, no
porque yo deje de ser criatura, ni
pecador, ni miserable. Mas aun,
cuanto mas intima es esa union con
la Trinidad, mas siente el alma santa,
a la vez, el abismo que le separa de
Dios, y mas valora en consecuencia
su Amor y su Misericordia; volviendo
a iniciarse asi otro ciclo de
enamoramiento y respuesta de amor,
en esa espiral apasionante que
conduce a la santidad.



10. Conciencia de la filiacion divina
y camino hacia la santidad

Nos vamos acercando al final de
nuestra reflexion, pero no quiero
dejar de aludir brevemente a otros
dos aspectos que me parecen
decisivos en la comprension de la
vida espiritual a la luz de la filiacion
divina. El primero, que en buena
medida ha estado presente a lo largo
de toda la ponencia, brota de las
conocidas palabras que cierran la
primera parte del sermon de la
montafa: “sed perfectos como
vuestro Padre celestial es

perfecto” (Mt 5, 48).

Al hablar de la llamada universal a la
santidad es habitual el recurso a esta
cita, entre otras referencias biblicas.
Sin embargo, al desarrollar lo que
esa llamada implica en la vida
cristiana el acento se pone a veces -
con verdad, pero, a mi juicio,
demasiado unilateralmente- en la



imitacion de Jesucristo. Por contra,
me parece que la referencia explicita
que el mismo Jesus hace al Padre en
ese momento, abre otras
perspectivas enriquecedoras sobre lo
que significa la santidad cristiana
que todos buscamos, y sobre como
alcanzarla.

En efecto, esas palabras del Sefior
nos hablan de la grandeza y
maravilla de la meta, sin rebajarla
un apice y, al mismo tiempo,
aumentan nuestra confianza y deseo
de alcanzarla: si no fuera mi Padre,
su perfeccion seria inalcanzable; si
no fuera Dios, flaquearia mi
confianza y tampoco bulliria mi
deseo, pues la meta no seria tan
maravillosa y apetecible; la mas
apetecible de todas.

De hecho, algo paralelo ocurre
cuando reflexionamos sobe la
imitacion de Jesucristo, a quién no se
puede separar de su Padre: si no



fuera hombre como yo, jqué dificil
seria seguirle!; y si no fuera Dios, qué
poco poder tendria para ayudarme, y
qué poco aliciente encontraria en ser
su discipulo. Y otra consideracion
similar se puede hacer al meditar en
lo que significa ser templos del
Espiritu Santo y ser conducidos por
Fl en nuestro camino de santidad.

Pero, siendo paralelas estas
consideraciones, me parece que no
se deben reconducir una a las otras,
sin tergiversar la realidad misma del
misterio trinitario y de nuestra
participacion en él: realmente soy
hijo de Dios -del Padre, en el Hijo, por
el Espiritu Santo-, y mi santidad
brota de ahi y debe crecer en esas
mismas coordenadas trinitarias,
hasta una meta apenas entrevista
ahora, pero que seguira siendo
divino-trinitaria: “Queridisimos,
ahora somos hijos de Dios, y aun no
se ha manifestado lo que hemos de
ser. Sabemos que, cuando él se



manifieste, seremos semejantes a €l,
porque le veremos tal cual es” (1 Jn 3,
2).

Asi, en particular, en la medida en
que crece la conciencia de esa
relacion paterno-filial con Dios, el
alma corre: vuela hacia la santidad...
Escribe la Beata Isabel de la Trinidad,
después de citar el fragmento de San
Juan que acabamos de reproducir:
“He ahi el modulo de la santidad de
los hijos de Dios: ser santo como Dios
es santo; ser santo con la santidad de
Dios y esto viviendo intimamente con
El en el fondo del abismo sin fondo,
dentro de nuestro ser”.

11. Paternidad de Dios y
Maternidad de Maria

Nuestra ultima consideracion nos va
a llevar de la paternidad divina a la
maternidad mariana. Pero dejemos
la palabra a San Luis Maria Grignion
de Montfort: “Dios Padre entregd su
Unigénito al mundo solamente por



medio de Maria (...) El mundo era
indigno -dice San Agustin- de recibir
al Hijo de Dios inmediatamente de
manos del Padre, quien lo entrego a
Maria para que el mundo lo recibiera
por medio de Ella. Dios Hijo se hizo
hombre para nuestra salvacion, pero
en Maria y por Maria. Dios Espiritu
Santo formo a Jesucristo en Maria,
pero después de haberle pedido su
consentimiento por medio de uno de
los primeros ministros de su corte”.

Al hilo de estas consideraciones,
queremos subrayar la relacion entre
la paternidad divina y la maternidad
mariana, que, desde esa singular
relacion de Santa Maria con la
Trinidad, se vierte en nosotros. En
efecto, igual que hemos insistido en
contemplar la conciencia de la
filiacion divina como una
comprension de la paternidad de
Dios, queremos apuntar la
conveniencia de no mirar solo a
Maria como modelo de filiacion, ni



contemplar simplemente su
maternidad espiritual desde su
relacion maternal con Jesucristo,
sino también desde su relacion
singular con el Padre en cuanto
Padre de Jesus, y con el Espiritu
Santo en cuanto nexo de union en el
seno de la Trinidad.

Como consecuencia de esta
consideracion, en el amor maternal
de Maria, sentiremos y
comprenderemos mejor, de forma
viva y muy “humana”, el amor
paternal de Dios, del que ella
participa de forma singular; y
particularmente en sus
manifestaciones “maternales”: las
que precisamente sirvieron de
arranque a nuestra ponencia y han
reaparecido varias veces a lo largo
de ella, en boca de los santos.
Volvamos a oir a uno de ellos, a este
gran maestro del amor a Maria que
acabamos de citar:



“Esta Madre del Amor Hermoso
quitard de tu corazon todo escrupulo
y temor servil desordenado y lo
abrira y ensanchara para correr por
los mandamientos de su Hijo con la
santa libertad de los hijos de Dios, y
encender en el alma el amor puro,
cuya tesorera es Ella. De modo que
en tu comportamiento con el Dios-
Caridad ya no te gobernaras -como
hasta ahora- por temor, sino por
amor puro. Lo miraras como a tu
Padre bondadoso, te afanaras por
agradarle incesantemente y
dialogaras con El confidencialmente
como un hijo con su carifioso Padre.
Si, por desgracia, llegaras a
ofenderlo, te humillaras al punto
delante de Fl, le pedirds perdén
humildemente, tenderas hacia Fl la
mano con sencillez, te levantaras de
nuevo amorosamente, sin turbacion
ni inquietud, y seguirds caminando
hacia Fl, sin descorazonarte”.




pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/la-filiacion-
divina-fuente-de-vida-espiritual/
(26/01/2026)


https://opusdei.org/es-ve/article/la-filiacion-divina-fuente-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/es-ve/article/la-filiacion-divina-fuente-de-vida-espiritual/
https://opusdei.org/es-ve/article/la-filiacion-divina-fuente-de-vida-espiritual/

	La filiación divina: fuente de vida espiritual

