opusdei.org

La ecologia en los
textos del Magisterio

Ofrecemos una recopilacion de
los principales textos sobre
ecologia que la Iglesia ha
publicado tras el Concilio
Vaticano II. Ha sido realizada
por el profesor Antonio Porras,
de la Universidad Pontificia de
la Santa Cruz.

18/06/2015

Juan Pablo II

Mensaje para la XXIII Jornada
Mundial de la Paz 1990



Discurso al Congreso Internacional
sobre ambiente y salud

Mensaje para la XXXII Jornada
Mundial de la Paz 1999

Audiencia general, 17 de enero de
2001

Benedicto XVI

Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 2007

Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 2008

Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 2010

Carta enciclica Caritas in veritate
(nn. 48-52)

Carta con motivo de la Expo de
Zaragoza, 10 de julio de 2008

Discurso a la Curia romana, 22 de
diciembre de 2008



Homilia, 3 de junio de 2006
Francisco

Audiencia general, 5 de junio de 2013
Consejo Pontificio de Justicia y Paz

Compendio de la Doctrina Social de
la Iglesia (nn. 451-487)

Juan Pablo II

Mensaje para la XXIII Jornada
Mundial de la Paz 1990

Paz con Dios Creador, paz con toda
la creacion

Introduccion

1. En nuestros dias aumenta cada vez
mas la conviccion de que la paz
mundial esta amenazada, ademas de
la carrera armamentista, por los
conflictos regionales y las injusticias
aun existentes en los pueblos y entre
las naciones, asi como por la falta del



debido respeto a la naturaleza, la
explotacion desordenada de sus
recursos y el deterioro progresivo de
la calidad de la vida. Esta situacion
provoca una sensacion de
inestabilidad e inseguridad que a su
vez favorece formas de egoismo
colectivo, acaparamiento y
prevaricacion.

Ante el extendido deterioro
ambiental la humanidad se da
cuenta de que no se puede seguir
usando los bienes de la tierra como
en el pasado. La opinién publica y los
responsables politicos estan
preocupados por ello, y los
estudiosos de las mas variadas
disciplinas examinan sus causas. Se
esta formando asi una conciencia
ecoldgica, que no debe ser
obstaculizada, sino mas bien
favorecida, de manera que se
desarrolle y madure encontrando
una adecuada expresion en
programas e iniciativas concretas.



2. No pocos valores éticos, de
importancia fundamental para el
desarrollo de una sociedad pacifica,
tienen una relacion directa con la
cuestion ambiental. La
interdependencia de los muchos
desafios, que el mundo actual debe
afrontar, confirma la necesidad de
soluciones coordinadas, basadas en
una coherente vision moral del
mundo.

Para el cristiano tal vision se basa en
las convicciones religiosas sacadas de
la Revelacién. Por eso, al comienzo
de este Mensaje, deseo recordar la
narracioén biblica de la creacion,
confiando que aquellos que no
comparten nuestras convicciones
religiosas puedan encontrar
igualmente elementos utiles para
una linea comun de reflexion y de
accion.

I. «<Y vio Dios que era bueno»



3. En las paginas del Génesis, en las
cuales se recoge la autorrevelacion
de Dios a la humanidad (Gén 1-3), se
repiten como un estribillo las
palabras: «Y vio Dios que era bueno».
Pero cuando Dios, una vez creado el
cielo y el mar, la tierra y todo lo que
ella contiene, crea al hombre y a la
mujer, la expresion cambia
notablemente: «Vio Dios cuanto
habia hecho, y todo era muy

bueno» (Gén 1, 31). Dios confio al
hombre y a la mujer todo el resto de
la creacion, y entonces —como
leemos— pudo descansar «de toda la
obra creadora» (Gén 2, 3).

Lallamada a Adan y Eva, para
participar en la ejecucion del plan de
Dios sobre la creacion, avivaba
aquellas capacidades y aquellos
dones que distinguen a la persona
humana de cualquier otra criaturay,
al mismo tiempo, establecia una
relacion ordenada entre los hombres
y la creacidn entera. Creados a



imagen y semejanza de Dios, Adan y
Eva debian ejercer su dominio sobre
la tierra (Gén 1, 28) con sabiduria y
amor. Ellos, en cambio, con su
pecado destruyeron la armonia
existente, poniéndose
deliberadamente contra el designio
del Creador. Esto llevé no so6lo a la
alienacion del hombre mismo, a la
muerte y al fratricidio, sino también
a una especie de rebelion de la tierra
contra él (cfr. Gén 3, 17-19; 4, 12).
Toda la creacion se vio sometida a la
caducidad, y desde entonces espera,
de modo misterioso, ser liberada
para entrar en la libertad gloriosa
con todos los hijos de Dios (cfr. Rom
8, 20-21).

4. Los cristianos profesan que en la
muerte y resurreccion de Cristo se ha
realizado la obra de reconciliacion
de la humanidad con el Padre, a
quien plugo «reconciliar por ély
para él todas las cosas, pacificando,
mediante la sangre de su cruz, lo que



hay en la tierra y en los cielos» (Col 1,
20). Asi la creacion ha sido renovada
(cfr. Ap 21, 5), y sobre ella, sometida
antes a la «servidumbre» de la
muerte y de la corrupcion (cfr. Rom
8, 21), se ha derramado una nueva
vida, mientras nosotros
«esperamos... nuevos cielos y nueva
tierra, en los que habite la justicia» (2
Pe 3, 13) . De este modo el Padre nos
ha dado a «conocer el Misterio de su
voluntad segun el benévolo designio
que en €l se propuso de antemano,
para realizarlo en la plenitud de los
tiempos: hacer que todo tenga a
Cristo por Cabeza» (Ef 1, 9-10).

5. Estas reflexiones biblicas iluminan
mejor la relacion entre la actuacion
humana y la integridad de la
creacion. El hombre, cuando se aleja
del designio de Dios creador, provoca
un desorden que repercute
inevitablemente en el resto de la
creacion. Si el hombre no esta en paz
con Dios la tierra misma tampoco



estd en paz: «Por eso, la tierra esta en
duelo, y se marchita cuanto en ella
habita, con las bestias del campo y
las aves del cielo: y hasta los peces
del mar desaparecen» (Os 4, 3) .

La experiencia de este «sufrimiento»
de la tierra es comun también a
aquellos que no comparten nuestra
fe en Dios. En efecto, a la vista de
todos estan las crecientes
devastaciones causadas en la
naturaleza por el comportamiento de
hombres indiferentes a las
exigencias reconditas —y sin
embargo claramente perceptibles—
del orden y de la armonia que la
sostienen.

Y asi, se pregunta con ansia si aun
puede ponerse remedio a los dafios
provocados. Es evidente que una
solucion adecuada no puede consistir
simplemente en una gestion mejor o
en un uso menos irracional de los
recursos de la tierra. Aun



reconociendo la utilidad practica de
tales medios, parece necesario
remontarse hasta los origenes y
afrontar en su conjunto la profunda
crisis moral, de la que el deterioro
ambiental es uno de los aspectos mas
preocupantes.

II. La crisis ecoldgica: un problema
moral

6. Algunos elementos de la presente
crisis ecoldgica revelan de modo
evidente su caracter moral. Entre
ellos hay que incluir, en primer
lugar, la aplicacion indiscriminada
de los adelantos cientificos y
tecnologicos. Muchos
descubrimientos recientes han
producido innegables beneficios a la
humanidad; es mas, ellos
manifiestan cuan noble es la
vocacion del hombre a participar
responsablemente en la accion
creadora de Dios en el mundo. Sin
embargo, se ha constatado que la



aplicacion de algunos
descubrimientos en el campo
industrial y agricola produce, a largo
plazo, efectos negativos. Todo esto ha
demostrado crudamente como toda
intervencion en una area del
ecosistema debe considerar sus
consecuencias en otras areasy, en
general, en el bienestar de las
generaciones futuras.

La disminucion gradual de la capa de
ozono y el consecuente «efecto
invernadero» han alcanzado ya
dimensiones criticas debido a la
creciente difusion de las industrias,
de las grandes concentraciones
urbanas y del consumo energético.
Los residuos industriales, los gases
producidos por la combustion de
carburantes fosiles, la deforestaciéon
incontrolada, el uso de algunos tipos
de herbicidas, de refrigerantes y
propulsores; todo esto, como es bien
sabido, deteriora la atmosfera y el
medio ambiente. De ello se han



seguido multiples cambios
metereoldgicos y atmosféricos cuyos
efectos van desde los dafios a la salud
hasta el posible sumergimiento
futuro de las tierras bajas.

Mientras en algunos casos el dafio es
ya quizas irreversible, en otros
muchos aun puede detenerse. Por
consiguiente, es un deber que toda la
comunidad humana —individuos,
Estados y Organizaciones
internacionales— asuma seriamente
sus responsabilidades.

7. Pero el signo mas profundo y
grave de las implicaciones morales,
inherentes a la cuestion ecologica, es
la falta de respeto a la vida, como se
ve en muchos comportamientos
contaminantes.

Las razones de la produccion
prevalecen a menudo sobre la
dignidad del trabajador, y los
intereses econdémicos se anteponen
al bien de cada persona, o incluso al



de poblaciones enteras. En estos
casos, la contaminacion o la
destruccion del ambiente son fruto
de una vision reductiva y
antinatural, que configura a veces un
verdadero y propio desprecio del
hombre. Asimismo, los delicados
equilibrios ecoldgicos son alterados
por una destruccion incontrolada de
las especies animales y vegetales o
por una incauta explotacion de los
recursos; y todo esto —conviene
recordarlo— aunque se haga en
nombre del progreso y del bienestar,
no redunda ciertamente en provecho
de la humanidad.

Finalmente, se han de mirar con
profunda inquietud las incalculables
posibilidades de la investigacion
bioldgica. Tal vez no se ha llegado
aun a calcular las alteraciones
provocadas en la naturaleza por una
indiscriminada manipulacion
genética y por el desarrollo
irreflexivo de nuevas especies de



plantas y formas de vida animal, por
no hablar de inaceptables
intervenciones sobre los origenes de
la misma vida humana. A nadie
escapa como, en un sector tan
delicado, la indiferencia o el rechazo
de las normas éticas fundamentales
lleven al hombre al borde mismo de
la autodestruccion.

Es el respeto a la vida y, en primer
lugar, a la dignidad de la persona
humana la norma fundamental
inspiradora de un sano progreso
economico, industrial y cientifico.

Es evidente a todos la complejidad
del problema ecoldgico. Sin embargo,
hay algunos principios basicos que,
respetando la legitima autonomia y
la competencia especifica de cuantos
estan comprometidos en ello, pueden
orientar la investigacion hacia
soluciones idoneas y duraderas. Se
trata de principios esenciales para
construir una sociedad pacifica, la



cual no puede ignorar el respeto a la
vida, ni el sentido de la integridad de
la creacion.

II1. En busca de una solucion

8. La teologia, la filosofia y la ciencia
concuerdan en la vision de un
universo armonico, o sea, un
verdadero «cosmos», dotado de una
integridad propia y de un equilibrio
interno y dinamico. Este orden debe
ser respetado: la humanidad esta
llamada a explorarlo y a descubrirlo
con prudente cautela, asi como a
hacer uso de él salvaguardando su
integridad.

Por otra parte, la tierra es
esencialmente una herencia comun,
cuyos frutos deben ser para beneficio
de todos. «Dios ha destinado la tierra
y cuanto ella contiene para uso de
todo el género humano», ha
afirmado el Concilio Vaticano II
(Const. past. Gaudium et spes, 69).
Esto tiene implicaciones directas



para nuestro problema. Es injusto
que pocos privilegiados sigan
acumulando bienes superfluos,
despilfarrando los recursos
disponibles, cuando una gran
multitud de personas vive en
condiciones de miseria, en el mas
bajo nivel de supervivencia. Y es la
misma dimension dramatica del
desequilibrio ecoldgico la que nos
ensefia ahora como la avidez y el
egoismo, individual y colectivo, son
contrarios al orden de la creacion,
que implica también la mutua
interdependencia.

9. Los conceptos de orden del
universo y de herencia comun ponen
de relieve la necesidad de un sistema
de gestion de los recursos de la
tierra, mejor coordinado a nivel
internacional. Las dimensiones de
los problemas ambientales
sobrepasan en muchos casos las
fronteras de cada Estado. Su
solucion, pues, no puede hallarse



solo a nivel nacional. Recientemente
se han dado algunos pasos
prometedores hacia esta deseada
accion internacional, pero los
instrumentos y los organismos
existentes son todavia inadecuados
para el desarrollo de un plan
coordinado de intervencion.
Obstaculos politicos, formas de
nacionalismo exagerado e intereses
economicos —por mencionar solo
algunos factores— frenan o incluso
impiden la cooperacion
internacional y la adopcion de
iniciativas eficaces a largo plazo.

La mencionada necesidad de una
accion concertada a nivel
internacional no comporta
ciertamente una disminucion de la
responsabilidad de cada Estado.
Estos, en efecto, no solo deben
aplicar las normas aprobadas junto
con las autoridades de otros Estados,
sino favorecer también internamente
un adecuado orden socio-econémico,



atendiendo particularmente a los
sectores mas vulnerables de la
sociedad. Corresponde a cada Estado,
en el ambito del propio territorio, la
funcion de prevenir el deterioro de la
atmosfera y de la biosfera,
controlando atentamente, entre otras
cosas, los efectos de los nuevos
descubrimientos tecnoldgicos o
cientificos, y ofreciendo a los propios
ciudadanos la garantia de no verse
expuestos a agentes contaminantes o
a residuos toxicos. Hoy se habla cada
vez con mayor insistencia del
derecho a un ambiente seguro, como
un derecho que deberia incluirse en
la Carta de derechos del hombre
puesta al dia.

IV. Urgencia de una nueva
solidaridad

10. La crisis ecoldégica pone en
evidencia la urgente necesidad moral
de una nueva solidaridad,
especialmente en las relaciones entre



los Paises en vias de desarrollo y los
Paises altamente industrializados.
Los Estados deben mostrarse cada
vez mas solidarios y
complementarios entre si en
promover el desarrollo de un
ambiente natural y social pacifico y
saludable. No se puede pedir, por
ejemplo, a los Paises recientemente
industrializados que apliquen a sus
incipientes industrias ciertas normas
ambientales restrictivas si los
Estados industrializados no se las
aplican primero a si mismos. Por su
parte, los Paises en vias de
industrializacion no pueden
moralmente repetir los errores
cometidos por otros Paises en el
pasado, continuando el deterioro del
ambiente con productos
contaminantes, deforestacion
excesiva o explotacidn ilimitada de
los recursos que se agotan. En este
mismo contexto es urgente encontrar
una solucion al problema del



tratamiento y eliminacion de los
residuos toxicos.

Sin embargo, ningun plan, ninguna
organizacion podra llevar a cabo los
cambios apuntados si los
responsables de las Naciones de todo
el mundo no se convencen
firmemente de la absoluta necesidad
de esta nueva solidaridad que la
crisis ecoldgica requiere y que es
esencial para la paz. Esta exigencia
ofrecera ocasiones propicias para
consolidar las relaciones pacificas
entre los Estados.

11. Es preciso afiadir también que no
se lograra el justo equilibrio
ecoldgico sino se afrontan
directamente las formas
estructurales de pobreza existentes
en el mundo. Por ejemplo, en
muchos Paises la pobreza rural y la
distribucion de la tierra han llevado
a una agricultura de mera
subsistencia asi como al



empobrecimiento de los terrenos.
Cuando la tierra ya no produce,
muchos campesinos se mudan a
otras zonas —incrementando con
frecuencia el proceso de
deforestacion incontrolada— o bien
se establecen en centros urbanos que
carecen de estructuras y servicios.
Ademas, algunos Paises con una
fuerte deuda estan destruyendo su
patrimonio natural ocasionando
irremediables desequilibrios
ecologicos, con tal de obtener nuevos
productos de exportacion. No
obstante, frente a tales situaciones
seria un modo inaceptable de valorar
la responsabilidad acusar solamente
a los pobres por las consecuencias
ambientales negativas provocadas
por ellos. Es necesario mas bien
ayudar a los pobres —a quienes la
tierra ha sido confiada como a todos
los demas— a superar su pobreza, y
esto exige una decidida reforma de
las estructuras y nuevos esquemas



en las relaciones entre los Estados y
los pueblos.

12. Pero existe otro peligro que nos
amenaza: la guerra. La ciencia
moderna tiene ya, por desgracia, la
capacidad de modificar el ambiente
con fines hostiles, y esta
manipulacion podria tener a largo
plazo efectos imprevisibles y mas
graves aun. A pesar de que
determinados acuerdos
internacionales prohiban la guerra
quimica, bacterioldgica y bioldgica,
de hecho en los laboratorios se sigue
investigando para el desarrollo de
nuevas armas ofensivas, capaces de
alterar los equilibrios naturales.

Hoy cualquier forma de guerra a
escala mundial causaria dafios
ecoldgicos incalculables. Pero incluso
las guerras locales o regionales, por
limitadas que sean, no solo
destruyen las vidas humanas y las
estructuras de la sociedad, sino que



dafian la tierra, destruyendo las
cosechas y la vegetacion,
envenenando los terrenos y las
aguas. Los supervivientes de estas
guerras se encuentran obligados a
iniciar una nueva vida en
condiciones naturales muy dificiles,
lo cual crea a su vez situaciones de
grave malestar social, con
consecuencias negativas incluso a
nivel ambiental.

13. La sociedad actual no hallard una
solucion al problema ecologico si no
revisa seriamente su estilo de vida.
En muchas partes del mundo esta
misma sociedad se inclina al
hedonismo y al consumismo, pero
permanece indiferente a los dafos
que éstos causan. Como ya he
sefialado, la gravedad de la situacion
ecologica demuestra cuan profunda
es la crisis moral del hombre. Si falta
el sentido del valor de la personay
de la vida humana, aumenta el
desinterés por los demas y por la



tierra. La austeridad, la templanza, la
autodisciplina y el espiritu de
sacrificio deben conformar la vida de
cada dia a fin de que la mayoria no
tenga que sufrir las consecuencias
negativas de la negligencia de unos
pocos.

Hay pues una urgente necesidad de
educar en la responsabilidad
ecoldgica: responsabilidad con
nosotros mismos y con los demas,
responsabilidad con el ambiente. Es
una educacion que no puede basarse
simplemente en el sentimiento o en
una veleidad indefinida. Su fin no
debe ser ideoldgico ni politico, y su
planteamiento no puede
fundamentarse en el rechazo del
mundo moderno o en el deseo vago
de un retorno al «paraiso perdido».
La verdadera educacion de la
responsabilidad conlleva una
conversion auténtica en la manera
de pensar y en el comportamiento. A
este respecto, las Iglesias y las demas



Instituciones religiosas, los
Organismos gubernamentales, mas
aun, todos los miembros de la
sociedad tienen un cometido preciso
a desarrollar. La primera educadora,
de todos modos, es la familia, en la
que el nifio aprende a respetar al
projimo y amar la naturaleza.

14. No se debe descuidar tampoco el
valor estético de la creacion. El
contacto con la naturaleza es de por
si profundamente regenerador, asi
como la contemplacion de su
esplendor da paz y serenidad. La
Biblia habla a menudo de la bondad
y de la belleza de la creacion,
llamada a dar gloria a Dios (cfr., por
ejemplo, Gén 1, 4 ss.; Sal 8, 2; 104, 1
ss.; Sab 13, 3-5; Ecl 39, 16. 33; 43, 1. 9).
Quizas mas dificil, pero no menos
intensa, puede ser la contemplacion
de las obras del ingenio humano.
También las ciudades pueden tener
una belleza particular, que debe
impulsar a las personas a tutelar el



ambiente de su alrededor. Una
buena planificacion urbana es un
aspecto importante de la proteccion
ambiental, y el respeto por las
caracteristicas morfoldgicas de la
tierra es un requisito indispensable
para cada instalacion ecologicamente
correcta. Por ultimo, no debe
descuidarse la relacion que hay entre
una adecuada educacion estética y la
preservacion de un ambiente sano.

V. La cuestion ecologica: una
responsabilidad de todos

15. Hoy la cuestion ecoldgica ha
tomado tales dimensiones que
implica la responsabilidad de todos.
Los verdaderos aspectos de la misma,
que he ilustrado, indican la
necesidad de esfuerzos concordados,
a fin de establecer los respectivos
deberes y los compromisos de cada
uno: de los pueblos, de los Estados y
de la Comunidad internacional. Esto
no solo coincide con los esfuerzos



por construir la verdadera paz, sino
que objetivamente los confirma y los
afianza. Incluyendo la cuestion
ecoldgica en el mas amplio contexto
de la causa de la paz en la sociedad
humana, uno se da cuenta mejor de
cuan importante es prestar atencion
a lo que nos revelan la tierra y la
atmosfera: en el universo existe un
orden que debe respetarse; la
persona humana, dotada de la
posibilidad de libre eleccion, tiene
una grave responsabilidad en la
conservacion de este orden, incluso
con miras al bienestar de las futuras
generaciones. La crisis ecologica —
repito una vez mas— es un problema
moral.

Incluso los hombres y las mujeres
que no tienen particulares
convicciones religiosas, por el
sentido de sus propias
responsabilidades ante el bien
comun, reconocen su deber de
contribuir al saneamiento del



ambiente. Con mayor razon aun, los
que creen en Dios creador, y, por
tanto, estan convencidos de que en el
mundo existe un orden bien definido
y orientado a un fin, deben sentirse
llamados a interesarse por este
problema. Los cristianos, en
particular, descubren que su
cometido dentro de la creacion, asi
como sus deberes con la naturalezay
el Creador forman parte de su fe.
Ellos, por tanto, son conscientes del
amplio campo de cooperacion
ecumenica e interreligiosa que se
abre a sus ojos.

16. Al final de este Mensaje deseo
dirigirme directamente a mis
hermanos y hermanas de la Iglesia
catdlica para recordarles la
importante obligacion de cuidar toda
la creacion. EI compromiso del
creyente por un ambiente sano nace
directamente de su fe en Dios
creador, de la valoracion de los
efectos del pecado original y de los



pecados personales, asi como de la
certeza de haber sido redimido por
Cristo. El respeto por la vida y por la
dignidad de la persona humana
incluye también el respeto y el
cuidado de la creacion, que esta
llamada a unirse al hombre para
glorificar a Dios (cfr. Sal 148 y 96).

San Francisco de Asis, al que he
proclamado Patrono celestial de los
ecologistas en 1979 (cfr. Cart. Apost.
Inter sanctos: AAS 71 (1979), 1509 s.),
ofrece a los cristianos el ejemplo de
un respeto auténtico y pleno por la
integridad de la creacion. Amigo de
los pobres, amado por las criaturas
de Dios, invitd a todos —animales,
plantas, fuerzas naturales, incluso al
hermano Sol y a la hermana Luna—
a honrar y alabar al Sefior. El pobre
de Asis nos da testimonio de que
estando en paz con Dios podemos
dedicarnos mejor a construir la paz
con toda la creacion, la cual es



inseparable de la paz entre los
pueblos.

Deseo que su inspiracion nos ayude a
conservar siempre vivo el sentido de
la «fraternidad» con todas las cosas
—creadas buenas y bellas por Dios
Todopoderoso— y nos recuerde el
grave deber de respetarlas y
custodiarlas con particular cuidado,
en el ambito de la mas amplia y mas
alta fraternidad humana.

Vaticano, 8 de diciembre de 1989.

Discurso al Congreso Internacional
sobre ambiente y salud

24 de marzo de 1997
[lustres sefiores y sefioras:

1.[...]

La ecologia, que naci6 como nombre
y como mensaje cultural hace mas de
un siglo, ha conquistado
rapidamente la atencion de los



estudiosos, suscitando un creciente
interés interdisciplinar por parte de
bidlogos, médicos, economistas,
filésofos y politicos. Se trata del
estudio de la relacion entre los
organismos vivos y su ambiente, en
particular entre el hombre y todo su
entorno. En efecto, tanto el ambiente
animado como el inanimado tienen
una influencia decisiva en la salud
del hombre, asunto sobre el que
estais reflexionando en vuestro
congreso.

2. La relacion entre el hombre y el
ambiente ha caracterizado las
diversas fases de la civilizacion
humana, desde la cultura primitiva:
en la fase agricola, en la fase
industrial y en la fase tecnoldgica. La
época moderna ha experimentado la
creciente capacidad de intervencion
transformadora del hombre.

El aspecto de conquista y explotacion
de los recursos ha llegado a



predominar y a extenderse, y
amenaza hoy la misma capacidad de
acogida del ambiente: el ambiente
como «recurso» pone en peligro el
ambiente como «casa». A causa de
los poderosos medios de
transformacion que brinda la
civilizacion tecnoldgica, a veces
parece que el equilibrio hombre-
ambiente ha alcanzado un punto
critico.

3. En la antigiiedad, el hombre
consideraba el ambiente donde vivia
con sentimientos ambivalentes y
cambiantes, unas veces de
admiracion y veneracion, y otras de
temor ante un mundo
aparentemente amenazador.

La Revelacion biblica ha aportado a
la concepcion del cosmos el mensaje
iluminador y pacificador de la
creacion, segun el cual las realidades
mundanas son buenas porque Dios



las ha querido por su amor al
hombre.

Al mismo tiempo, la antropologia
biblica ha considerado al hombre,
creado a imagen y semejanza de
Dios, como criatura capaz de
trascender la realidad mundana en
virtud de su espiritualidad y, por
tanto, como custodio responsable del
ambiente en el que vive. Se lo ofrece
el Creador como casa y como
recurso.

4. Es evidente la consecuencia que se
sigue de esta doctrina: la relacion
que el hombre tiene con Dios
determina la relacion del hombre
con sus semejantes y con su
ambiente. Por eso, la cultura
cristiana ha reconocido siempre en
las criaturas que rodean al hombre
otros tantos dones de Dios que se han
de cultivar y custodiar con sentido de
gratitud hacia el Creador. En
particular, la espiritualidad



benedictina y la franciscana han
testimoniado esta especie de
parentesco del hombre con el medio
ambiente, alimentando en él una
actitud de respeto a toda realidad del
mundo que lo rodea.

En la edad moderna secularizada se
asiste al nacimiento de una doble
tentacion: una concepcion del saber
ya no entendido como sabiduria y
contemplacidn, sino como poder
sobre la naturaleza, que
consiguientemente se considera
objeto de conquista. La otra
tentacion es la explotacion
desenfrenada de los recursos, bajo el
impulso de la busqueda ilimitada de
beneficios, segun la mentalidad
propia de las sociedades modernas
de tipo capitalista. Asi, el ambiente se
ha convertido con frecuencia en una
presa, en beneficio de algunos
fuertes grupos industriales y en
perjuicio de la humanidad en su
conjunto, con el consiguiente dafio



para el equilibrio del ecosistema, de
la salud de los habitantes y de las
generaciones futuras.

5. Hoy asistimos, a menudo, al
despliegue de posiciones opuestas y
exasperadas: por una parte,
basandose en que los recursos
ambientales pueden agotarse o llegar
a ser insuficientes, se pide la
represion de la natalidad,
especialmente respecto a los pueblos
pobres y en vias de desarrollo. Por
otra, en nombre de una concepcion
inspirada en el ecocentrismo y el
biocentrismo, se propone eliminar la
diferencia ontologica y axioldgica
entre el hombre y los demas seres
vivos, considerando la biosfera como
una unidad biotica de valor
indiferenciado. Asi, se elimina la
responsabilidad superior del hombre
en favor de una consideracion
igualitaria de la «dignidad» de todos
los seres vivos.



Pero el equilibrio del ecosistema y la
defensa de la salubridad del
ambiente necesitan, precisamente, la
responsabilidad del hombre, una
responsabilidad que debe estar
abierta a las nuevas formas de
solidaridad. Se necesita una
solidaridad abierta y comprensiva
con todos los hombres y todos los
pueblos, una solidaridad fundada en
el respeto a la vida y en la promocion
de recursos suficientes para los mas
pobres y para las generaciones
futuras.

La humanidad de hoy, si logra
conjugar las nuevas capacidades
cientificas con una fuerte dimension
ética, ciertamente sera capaz de
promover el ambiente como casay
como recurso, en favor del hombre y
de todos los hombres; de eliminar los
factores de contaminacion; y de
asegurar condiciones adecuadas de
higiene y salud tanto para pequerios



grupos como para grandes
asentamientos humanos.

La tecnologia que contamina,
también puede descontaminar; la
produccion que acumula, también
puede distribuir equitativamente, a
condicion de que prevalezca la ética
del respeto a la vida, a la dignidad
del hombre y a los derechos de las
generaciones humanas presentes y
futuras.

6. Todo esto necesita puntos firmes
de referencia e inspiracion: la
conciencia clara de la creacion como
obra de la sabiduria providente de
Dios, y la conciencia de la dignidad y
responsabilidad del hombre en el
designio de la creacion.

Mirando el rostro de Dios, el hombre
puede iluminar la faz de la tierra y
asegurar, con su compromiso ético,
la hospitalidad ambiental para el
hombre de hoy y del futuro.



En el Mensaje para la Jornada
mundial de la paz de 1990 recordé
que «el signo mas profundo y grave
de las implicaciones morales,
inherentes a la cuestion ecologica, es
la falta de respeto a la vida, como se
ve en muchos comportamientos
contaminantes» (n. 7).

La defensa de la vida y la
consiguiente promocion de la salud,
especialmente de las poblaciones
mas pobres y en vias de desarrollo,
serd, al mismo tiempo, la medida y el
criterio de fondo del horizonte
ecologico a nivel regional y mundial.

Que el Sefior os ilumine y asista en
vuestro compromiso en favor de la
conservacion de la salubridad del
ambiente. A su bondad de Padre, rico
en amor a cada una de sus criaturas,
encomiendo vuestros esfuerzos y, en
su nombre, os bendigo a todos.

Mensaje para la XXXII Jornada
Mundial de la Paz 1999



El secreto de la paz verdadera
reside en el respeto de los
derechos humanos

1. En la primera Enciclica, Redemptor
hominis, que dirigi hace casi veinte
afios a todos los hombres y mujeres
de buena voluntad, ya puse de
relieve la importancia del respeto de
los derechos humanos. La paz florece
cuando se observan integramente
estos derechos, mientras que la
guerra nace de su transgresion y se
convierte, a su vez, en causa de
ulteriores violaciones aun mas
graves de los mismos [Cf. Carta enc.
Redemptor hominis, 17].

A las puertas de un nuevo afio, el
ultimo antes del Gran Jubileo,
quisiera detenerme una vez mas
sobre este tema de capital
importancia con todos vosotros,
hombres y mujeres de todas las
partes del mundo, con vosotros,
responsables politicos y guias



religiosos de los pueblos, con
vosotros, que amais la paz y queréis
consolidarla en el mundo.

Esta es la conviccion que, con vistas a
la Jornada Mundial de la Paz, deseo
compartir con vosotros: cuando la
promocion de la dignidad de la
persona es el principio conductor
que nos inspira, cuando la busqueda
del bien comun es el compromiso
predominante, entonces es cuando se
ponen fundamentos solidos y
duraderos a la edificacion de la paz.
Por el contrario, si se ignoran o
desprecian los derechos humanos, o
la busqueda de intereses particulares
prevalece injustamente sobre el bien
comun, se siembran inevitablemente
los gérmenes de la inestabilidad, la
rebelion y la violencia.

Respeto de la dignidad humana
patrimonio de la humanidad

2. La dignidad de la persona humana
es un valor transcendente,



reconocido siempre como tal por
cuantos buscan sinceramente la
verdad. En realidad, la historia
entera de la humanidad se debe
interpretar a la luz de esta
conviccion. Toda persona, creada a
imagen y semejanza de Dios (cf. Gn 1,
26-28), y por tanto radicalmente
orientada a su Creador, esta en
relacion constante con los que tienen
su misma dignidad. Por eso, alli
donde los derechos y deberes se
corresponden y refuerzan
mutuamente, la promocion del bien
del individuo se armoniza con el
servicio al bien comun.

La historia contemporanea ha puesto
de relieve de manera tragica el
peligro que comporta el olvido de la
verdad sobre la persona humana.
Estan a la vista los frutos de
ideologias como el marxismo, el
nazismo y el fascismo, asi como
también los mitos de la superioridad
racial, del nacionalismo y del



particularismo étnico. No menos
perniciosos, aunque no siempre tan
vistosos, son los efectos del
consumismo materialista, en el cual
la exaltacion del individuo y la
satisfaccion egocéntrica de las
aspiraciones personales se
convierten en el objetivo ultimo de la
vida. En esta perspectiva, las
repercusiones negativas sobre los
demas son consideradas del todo
irrelevantes. Es preciso reafirmar,
sin embargo, que ninguna ofensa a la
dignidad humana puede ser
ignorada, cualquiera que sea su
origen, su modalidad o el lugar en
que sucede.

Universalidad e indivisibilidad de
los derechos humanos

3. En 1998 se ha cumplido el 50°
aniversario de la adopcion de la
«Declaracion Universal de los
Derechos Humanos». Esta fue
deliberadamente vinculada a Carta



de las Naciones Unidas, con la que
comparte una misma inspiracion. La
Declaracion tiene como premisa
basica la afirmacion de que el
reconocimiento de la dignidad innata
de todos los miembros de la familia
humana, asi como la igualdad e
inalienabilidad de sus derechos, es el
fundamento de la libertad, de la
justicia y de la paz en el mundo
[Declaracion Universal de los
Derechos Humanos, Preambulo,
primer parrafo]. Todos los
documentos internacionales
sucesivos sobre los Derechos
Humanos reiteran esta verdad,
reconociendo y afirmando que
derivan de la dignidad y del valor
inherentes a la persona humana
[Declaracion de Viena (25 de junio de
1993), Preambulo, 2].

La Declaracion Universal es muy
clara: reconoce los derechos que
proclama, no los otorga; en efecto,
éstos son inherentes a la persona



humana y a su dignidad. De aqui se
desprende que nadie puede privar
legitimamente de estos derechos a
uno solo de sus semejantes, sea quien
sea, porque seria ir contra su propia
naturaleza. Todos los seres humanos,
sin excepcion, son iguales en
dignidad. Por la misma razon, tales
derechos se refieren a todas las fases
de la vida y en cualquier contexto
politico, social, econdmico o cultural.
Son un conjunto unitario, orientado
decididamente a la promocion de
cada uno de los aspectos del bien de
la persona y de la sociedad.

Los derechos humanos son
agrupados tradicionalmente en dos
grandes categorias que incluyen, por
una parte, los derechos civiles y
politicos y, por otra, los econdmicos,
sociales y culturales. Ambas
categorias estan garantizadas, si bien
en grado diverso, por acuerdos
internacionales; en efecto, los
derechos humanos estan



estrechamente entrelazados unos
con otros, siendo expresion de
aspectos diversos del unico sujeto,
que es la persona. La promocion
integral de todas las categorias de los
derechos humanos es la verdadera
garantia del pleno respeto por cada
uno de los derechos.

La defensa de la universalidad y de
la indivisibilidad de los derechos
humanos es esencial para la
construccion de una sociedad
pacifica y para el desarrollo integral
de individuos, pueblos y naciones. La
afirmacion de esta universalidad e
indivisibilidad no excluye, en efecto,
diferencias legitimas de indole
cultural y politica en la actuacion de
cada uno de los derechos, siempre
que, en cualquier caso, se respeten
los términos fijados por la
Declaracion Universal para toda la
humanidad.



Teniendo muy presentes estos
presupuestos fundamentales,
quisiera ahora resaltar algunos
derechos especificos, que hoy
parecen estar particularmente
expuestos a violaciones mas o menos
manifiestas.

El derecho a la vida

4. Entre ellos, el primero es el
fundamental derecho a la vida. La
vida humana es sagrada e inviolable
desde su concepcion hasta su
término natural. «No matar» es el
mandamiento divino que sefiala el
limite extremo, que nunca es licito
traspasar. «La eliminacion directa y
voluntaria de un ser humano
inocente es siempre gravemente
inmoral» [Carta enc. Evangelium
vitae, 57].

El derecho a la vida es inviolable.
Esto implica una opcién positiva, una
opcion por la vida. El desarrollo de
una cultura orientada en este sentido



se extiende a todas las circunstancias
de la existencia y asegura la
promocion de la dignidad humana
en cualquier situacion. Una auténtica
cultura de la vida, al mismo tiempo
que garantiza el derecho a venir al
mundo a quien aun no ha nacido,
protege también a los recién nacidos,
particularmente a las nifas, del
crimen del infanticidio. Asegura
igualmente a los minusvalidos el
desarrollo de sus posibilidades y la
debida atencidon a los enfermos y
ancianos. Un reto que suscita
profundas inquietudes proviene de
los recientes descubrimientos en el
campo de la ingenieria genética. Para
que la investigacion cientifica en
dicho ambito esté al servicio de la
persona, es preciso que esté
acompafiada en cada fase por una
atenta reflexion ética, que inspire
adecuadas normas juridicas para
salvaguardar la integridad de la vida
humana. Jamas la vida puede ser
degradada a objeto.



Optar por la vida comporta el
rechazo de toda forma de violencia.
La violencia de la pobreza y del
hambre, que aflige a tantos seres
humanos; la de los conflictos
armados; la de la difusion criminal
de las drogas y el trafico de armas; la
de los dafios insensatos al ambiente
natural [Cf. ibid., 10]. El derecho a la
vida debe ser promovido y tutelado
en cualquier circunstancia con
oportunas garantias legales y
politicas, puesto que ninguna ofensa
contra el derecho a la vida, contra la
dignidad de cada persona, es
irrelevante.

La libertad religiosa, centro de los
derechos humanos

5. La religion expresa las
aspiraciones mas profundas de la
persona humana, determina su
vision del mundo y orienta su
relacion con los demas. En el fondo,
ofrece la respuesta a la cuestion



sobre el verdadero sentido de la
existencia, tanto en el ambito
personal como social. La libertad
religiosa, por tanto, es como el
corazon mismo de los derechos
humanos. Es inviolable hasta el
punto de exigir que se reconozca a la
persona incluso la libertad de
cambiar de religion, si asilo pide su
conciencia. En efecto, cada uno debe
seguir la propia conciencia en
cualquier circunstancia y no puede
ser obligado a obrar en contra de ella
[Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Decl.
Dignitatis humanae, 3]. Precisamente
por eso, nadie puede ser obligado a
aceptar por la fuerza una
determinada religion, sean cuales
fueran las circunstancias o los
motivos.

La Declaracion Universal de los
Derechos Humanos reconoce que el
derecho a la libertad religiosa
incluye el derecho a manifestar las
propias creencias, tanto



individualmente como con otros, en
publico o en privado [Cf. art. 18]. A
pesar de ello, existen aun hoy lugares
en los que el derecho a reunirse por
motivos de culto, 0 no es reconocido
0 esta limitado a los miembros de
una sola religion. Esta grave
violacion de uno de los derechos
fundamentales de la persona es
causa de enormes sufrimientos para
los creyentes. Cuando un Estado
concede un estatuto especial a una
religion, esto no puede hacerse en
detrimento de las otras. Sin embargo,
es notorio que hay naciones en las
que individuos, familias y grupos
enteros siguen siendo discriminados
y marginados a causa de su credo
religioso.

Tampoco se debe pasar por alto otro
problema indirectamente
relacionado con la libertad religiosa.
A veces se crean entre comunidades
0 pueblos de diferentes convicciones
y culturas religiosas tensiones



crecientes que, por la pasion
suscitada, terminan por
transformarse en conflictos
violentos. El recurso a la violencia en
nombre del propio credo religioso es
una deformacion de las ensefianzas
mismas de las principales religiones.
Como han repetido tantas veces
diversos exponentes religiosos,
también yo reitero que el uso de la
violencia no puede tener nunca una
fundada justificacion religiosa, y
tampoco promueve el auge del
auténtico sentimiento religioso.

El derecho a participar

6. Cada ciudadano tiene el derecho a
participar en la vida de la propia
comunidad. Esta es una conviccion
generalmente compartida hoy en dia.
No obstante, este derecho se
desvanece cuando el proceso
democratico pierde su eficacia a
causa del favoritismo y los
fenomenos de corrupcion, los cuales



no solamente impiden la legitima
participacion en la gestion del poder,
sino que obstaculizan el acceso
mismo a un disfrute equitativo de los
bienes y servicios comunes. Incluso
las elecciones pueden ser
manipuladas con el fin de asegurar
la victoria de ciertos partidos o
personas. Se trata de una ofensa a la
democracia que comporta
consecuencias muy serias, puesto
que los ciudadanos, ademas del
derecho, tienen también la
responsabilidad de participar;
cuando se les impide esto, pierden la
esperanza de poder intervenir
eficazmente y se abandonan a una
actitud de indiferencia pasiva. De
este modo, se hace practicamente
imposible el desarrollo de un sano
sistema democratico.

Recientemente se han adoptado
diversas medidas para asegurar
elecciones legitimas en Estados que
intentan pasar con dificultad de una



forma de totalitarismo a un régimen
democratico. Sin embargo, aun
siendo utiles y eficaces en situaciones
de emergencia, tales iniciativas no
eximen del esfuerzo que comporta la
creacion en los ciudadanos de una
plataforma de convicciones
compartidas, con las cuales se evite
definitivamente la manipulacion del
proceso democratico.

En el &mbito de la comunidad
internacional, las naciones y los
pueblos tienen derecho a participar
en las decisiones que con frecuencia
modifican profundamente su modo
de vivir. El caracter técnico de ciertos
problemas econdmicos provoca la
tendencia a limitar su discusion a
circulos restringidos, con el
consiguiente peligro de
concentracion del poder politico y
financiero en un numero limitado de
gobiernos o grupos de interés. La
busqueda del bien comun nacional e
internacional exige poner en



practica, también en el campo
economico, el derecho de todos a
participar en las decisiones que les
conciernen.

Una forma particularmente grave
de discriminacion

7. Una de las formas mas dramaticas
de discriminacion consiste en negar
a grupos étnicos y minorias
nacionales el derecho fundamental a
existir como tales. Esto ocurre
cuando se intenta su supresion o
deportacion, o también cuando se
pretende debilitar su identidad
étnica hasta hacerlos irreconocibles.
:Se puede permanecer en silencio
ante crimenes tan graves contra la
humanidad? Ningun esfuerzo ha de
ser considerado excesivo cuando se
trata de poner término a semejantes
aberraciones, indignas de la persona
humana.

Un signo positivo de la creciente
voluntad de los Estados de reconocer



la propia responsabilidad en la
proteccion de las victimas de tales
crimenes y en el compromiso por
prevenirlos, es la reciente iniciativa
de una Conferencia Diplomatica de
las Naciones Unidas, que, con una
deliberacion especifica, ha aprobado
los Estatutos de una Corte Penal
Internacional, destinada a
determinar las culpas y castigar a los
responsables de los crimenes de
genocidio, crimenes contra la
humanidad, crimenes de guerra y de
agresion. Esta nueva institucion, si se
constituye sobre buenas bases
juridicas, podria contribuir
progresivamente a asegurar a escala
mundial una tutela eficaz de los
derechos humanos.

Derecho a la propia realizacion

8. Todo ser humano posee
capacidades innatas que han de ser
desarrolladas. De ello depende la
plena realizacion de su personalidad



y también su conveniente insercion
en el contexto social del propio
ambiente. Por eso es necesario, ante
todo, proveer a la educacion
apropiada de quienes comienzan la
aventura de la vida, pues de ello
depende su éxito futuro.

Desde este punto de vista, ¢cOmo no
preocuparse al ver que, en algunas
de las regiones mas pobres del
mundo, las oportunidades de
formacion, especialmente por lo que
se refiere a la instruccion primaria,
estan en realidad disminuyendo?
Esto se debe a veces a la situacion
economica del pais, que no permite
retribuir convenientemente a los
profesores. En otros casos, parece
haber dinero disponible para
proyectos de prestigio o para la
educacion secundaria, pero no para
la primaria. Cuando se limitan las
oportunidades formativas,
especialmente para las nifias, se
predisponen estructuras de



discriminacion que pueden influir
sobre el desarrollo integral de la
sociedad. El mundo acabaria por
estar dividido segun un nuevo
criterio: por una parte, Estados e
individuos dotados de tecnologias
avanzadas y, por otra, paisesy
personas con conocimientos y
aptitudes muy limitadas. Como es
facil intuir, esto no haria mas que
reforzar las ya notables
desigualdades economicas existentes
no solo entre los Estados, sino incluso
dentro de ellos. La educacion y la
formacion profesional deben estar
en primera linea, tanto en los planes
de los paises en vias de desarrollo
como en los programas de
renovacion urbana y rural de los
pueblos econdmicamente mas
avanzados.

Otro derecho fundamental, de cuya
realizacion depende la consecucion
de un digno nivel de vida, es el
derecho al trabajo ¢Como se pueden



adquirir si no los alimentos, los
vestidos, la casa, la asistencia médica
y tantas otras necesidades de la vida?
Sin embargo, la falta de trabajo
representa hoy un grave problema:
es incontable el namero de personas
que en muchas partes del mundo
estan afectadas por el desolador
fenomeno del desempleo. Es
necesario y urgente que todos,
especialmente los que tienen en sus
manos los hilos del poder politico o
economico, hagan todo lo posible
para poner remedio a una situacion
tan penosa. Aun siendo necesarias,
no es posible limitarse a las
intervenciones de emergencia en
caso de desempleo, enfermedad o
circunstancias semejantes que no
dependen de la voluntad de cada
sujeto [Cf. Declaracion Universal de
los Derechos Humanos, art. 25, 1],
sino que se ha de trabajar para que
los desocupados puedan asumir la
responsabilidad de su propia
existencia, emancipandose de un



régimen de asistencialismo
humillante.

Progreso global en solidaridad

9. La rapida carrera hacia la
globalizacion de los sistemas
economicos y financieros, a su vez,
hace mas clara la urgencia de
establecer quién debe garantizar el
bien comun y global, y la realizacion
de los derechos economicos y
sociales. El libre mercado de por si
no puede hacerlo, ya que, en
realidad, existen muchas
necesidades humanas que no tienen
salida en el mercado. «Por encima de
la 16gica de los intercambios a base
de los parametros y de sus formas
justas, existe algo que es debido al
hombre porque es hombre, en virtud
de su eminente dignidad» [Carta enc.
Centesimus annus, 34].

Los efectos de las recientes crisis
economicas y financieras han
repercutido gravemente sobre



muchas personas, reducidas a
condiciones de extrema pobreza.
Muchas de ellas solo desde hacia
poco tiempo habian alcanzado una
situacion que justificaba su
esperanza alentadora de cara al
futuro. Sin ninguna responsabilidad
por su parte, tales esperanzas se han
visto cruelmente truncadas, con
consecuencias tragicas para ellos y
para sus hijos. Y ;como ignorar los
efectos de las fluctuaciones de los
mercados financieros? Es urgente
una nueva vision de progreso global
en la solidaridad, que prevea un
desarrollo integral y sostenible de la
sociedad, permitiendo a cada uno de
sus miembros llevar a cabo sus
potencialidades.

En este contexto, dirijo una llamada
apremiante a los que tienen la
responsabilidad a escala mundial de
las relaciones econdmicas, para que
se interesen por la solucion del
problema acuciante de la deuda



internacional de las naciones mas
pobres. A este respecto, instituciones
financieras internacionales han
tomado una iniciativa concreta digna
de aprecio. Dirijo mi llamada a todos
los que estan interesados en este
problema, especialmente a las
naciones mas ricas, para que den el
apoyo necesario que asegure el pleno
éxito de esta iniciativa. Es preciso un
esfuerzo rapido y vigoroso que
consienta al mayor namero posible
de paises, de cara al afio 2000, salir
de una situacidn ya insostenible. El
dialogo entre las instituciones
competentes, si esta animado por
una voluntad de entendimiento,
conducird —estoy seguro de ello— a
una solucion satisfactoria y
definitiva. De ese modo, sera posible
un desarrollo duradero para las
naciones mas desfavorecidas, y el
milenio que tenemos delante sera
también para ellas un tiempo de
esperanza renovada.



Responsabilidad respecto al medio
ambiente

10. Con la promocion de la dignidad
humana se relaciona el derecho a un
medio ambiente sano, ya que éste
pone de relieve el dinamismo de las
relaciones entre el individuo y la
sociedad. Un conjunto de normas
internacionales, regionales y
nacionales sobre el medio ambiente
estd dando forma juridica
gradualmente a este derecho. Sin
embargo, por si solas, las medidas
juridicas no son suficientes. El
peligro de dafios graves a la tierra 'y
al mar, al clima, a la floray a la
fauna, exige un cambio profundo en
el estilo de vida tipico de la moderna
sociedad de consumo,
particularmente en los paises mas
ricos. No se debe infravalorar otro
riesgo, aunque sea menos drastico:
empujados por la necesidad, los que
viven miseramente en las areas
rurales pueden llegar a explotar por



encima de sus limites la poca tierra
de que disponen. Por eso, se debe
favorecer una formacion especifica
que les ensefie cOmo armonizar el
cultivo de la tierra con el respeto por
el medio ambiente.

El presente y el futuro del mundo
dependen de la salvaguardia de la
creacion, porque hay una constante
interaccion entre la persona humana
y la naturaleza. El poner el bien del
ser humano en el centro de la
atencion por el medio ambiente es,
en realidad, el modo mas seguro para
salvaguardar la creacion; de ese
modo, en efecto, se estimula la
responsabilidad de cada uno en
relacion con los recursos naturales y
su uso racional.

El derecho a la paz

11. La promocion del derecho a la
paz asegura en cierto modo el
respeto de todos los otros derechos
porque favorece la construccion de



una sociedad en cuyo seno las
relaciones de fuerza se sustituyen
por relaciones de colaboracion con
vistas al bien comun. La situacion
actual prueba sobradamente el
fracaso del recurso a la violencia
como medio para resolver los
problemas politicos y sociales. La
guerra destruye, no edifica; debilita
las bases morales de la sociedad y
crea ulteriores divisiones y tensiones
persistentes. No obstante, las noticias
contindan hablando de guerrasy
conflictos armados con un sinfin de
victimas. jCuantas veces mis
Predecesores y yo mismo hemos
implorado el fin de estos horrores!
Continuaré haciéndolo hasta que se
comprenda que la guerra es el
fracaso de todo auténtico
humanismo [Cf. Catecismo de la
Iglesia Catdlica, nn. 2307-2317].

Gracias a Dios, son muchos los pasos
que se han dado en algunas regiones
hacia la consolidacion de la paz. Se



debe reconocer el gran mérito de
aquellos politicos decididos que
tienen el valor de continuar las
negociaciones incluso cuando la
situacion parece hacerlas imposibles.
Pero, a la vez, ;cémo no denunciar
las masacres que contindan en otras
partes, con la deportacion de pueblos
enteros de sus tierras y la
destruccion de casas y cultivos? Ante
las victimas ya incontables, me dirijo
a los responsables de las naciones y a
los hombres de buena voluntad para
que acudan en auxilio de los que
estan implicados en atroces
conflictos, especialmente en Africa,
tal vez inspirados por intereses
econdmicos externos, y les ayuden a
poner fin a los mismos. Un paso
concreto en este sentido es
seguramente la abolicion del trafico
de armas hacia los paises en guerray
el apoyo a los responsables de esos
pueblos en la busqueda de la via del
didlogo. jEsta es la via digna del
hombre, ésta es la via de la paz!



Mi pensamiento se dirige con
afliccion a quienes viven y crecen en
un ambiente de guerra, a quienes no
han conocido otra cosa que conflictos
y violencias. Los que sobrevivan
llevaran para el resto de sus vidas las
heridas de tan terrible experiencia. Y
¢qué decir de los nifios soldado? ¢Se
puede aceptar en algun caso que se
arruinen asi estas vidas apenas
estrenadas? Adiestrados para matar,
y a menudo empujados a hacerlo,
estos nifios tendran graves
problemas en su posterior insercion
en la sociedad civil. Si se interrumpe
su educacion y se dafia su capacidad
de trabajo, jqué consecuencias para
su futuro! Los nifios tienen necesidad
de paz; tienen derecho a ella.

Al recuerdo de estos nifios quisiera
unir el de los muchachos victimas de
las minas antipersonales y de otros
medios de guerra. A pesar de los
esfuerzos ya realizados para limpiar
los campos minados, se asiste ahora



a una paradoja increible e
inhumana: desobedeciendo a la
voluntad claramente expresada por
los gobiernos y los pueblos de poner
definitivamente fin al uso de un
arma tan perversa, se han seguido
colocando otras minas en lugares ya
limpiados.

Gérmenes de guerra se difunden
también por la proliferacion masiva
e incontrolada de armas ligeras que,
al parecer, circulan libremente de un
area de conflicto a otra, sembrando
violencia a lo largo de su recorrido.
Corresponde a los gobiernos adoptar
medidas apropiadas para el control
de la produccion, la venta, la
importacion y la exportacion de estos
instrumentos de muerte. Solo de ese
modo es posible afrontar
eficazmente en su conjunto el
problema del considerable trafico
ilicito de armas.



Una cultura de los derechos
humanos, responsabilidad de
todos

12. No es posible ahora extendernos
sobre este punto. Quisiera destacar,
sin embargo, que ningun derecho
humano esta seguro si no nos
comprometemos a tutelarlos todos.
Cuando se acepta sin reaccionar la
violacion de uno cualquiera de los
derechos humanos fundamentales,
todos los demas estan en peligro. Es
indispensable, por lo tanto, un
planteamiento global del tema de los
derechos humanos y un compromiso
serio en su defensa. Solo cuando una
cultura de los derechos humanos,
respetuosa con las diversas
tradiciones, se convierte en parte
integrante del patrimonio moral de
la humanidad, se puede mirar con
serena confianza al futuro.

En efecto, ¢como podria existir la
guerra, si cada derecho humano



fuera respetado? El respeto integral
de los derechos humanos es el
camino mas seguro para estrechar
relaciones solidas entre los Estados.
La cultura de los derechos humanos
no puede ser sino cultura de paz.
Toda violacion de los mismos
contiene en si el germen de un
posible conflicto. Ya mi venerado
Predecesor, el Siervo de Dios Pio XII,
al final de la segunda Guerra
mundial, hacia la pregunta: «Cuando
un pueblo es expulsado por la fuerza,
iquién tendria el valor de prometer
seguridad al resto del mundo en el
contexto de una paz

duradera?» [Discurso a una Comision
del Congreso de los Estados Unidos
de América (21 de agosto de 1945)].

Para promover una cultura de los
derechos humanos que repercuta en
las conciencias, es necesaria la
colaboracion de todas las fuerzas
sociales. Quisiera referirme
especificamente al papel de los



medios de comunicacion social, tan
importantes en la formacion de la
opinion publica y, en consecuencia,
en la orientacion de los
comportamientos de los ciudadanos.
Al mismo tiempo que es innegable su
responsabilidad en aquellas
violaciones de los derechos humanos
que tienen su origen en la exaltacion
de la violencia eventualmente
fomentada en ellos, es justo
reconocerles el mérito de las nobles
iniciativas de dialogo y solidaridad
que han madurado gracias a los
mensajes difundidos en los mismos
medios en favor de la comprension
reciproca y de la paz.

Tiempo de opciones, tiempo de
esperanza

13. El nuevo milenio esta ya a las
puertas y su cercania ha alimentado
en los corazones de muchos la
esperanza de un mundo mas justo y
solidario. Es una aspiracion que



puede, mas aun, debe ser llevada a
término.

En esta perspectiva me dirijo ahora
en particular a todos vosotros,
queridos hermanos y hermanas en
Cristo, que en las distintas partes del
mundo tomais el Evangelio como
norma de vida: jhaceos heraldos de
la dignidad del hombre! La fe nos
ensefia que toda persona ha sido
creada a imagen y semejanza de
Dios. Ante el rechazo del hombre, el
amor del Padre celestial permanece
fiel; su amor no tiene fronteras. El ha
enviado a su Hijo Jesus para redimir
a cada persona, restituyéndole su
plena dignidad [Cf. Carta enc.
Redemptor hominis, 13-14]. Ante tal
actitud, ¢como podriamos excluir a
alguno de nuestra atencion? Al
contrario, debemos reconocer a
Cristo en los mas pobres y
marginados, a los que la Eucaristia,
comunion con el cuerpo y la sangre
de Cristo ofrecidos por nosotros, nos



compromete a servir [Cf. Catecismo
de la Iglesia Catodlica, n. 1397]. Como
indica claramente la parabola del
rico, que quedard siempre sin
nombre, y del pobre llamado Lazaro,
«en el fuerte contraste entre ricos
insensibles y pobres necesitados de
todo, Dios esta de parte de estos
ultimos» [Angelus del 27 de
septiembre de 1998, 1]. También
nosotros debemos ponernos de esta
parte.

El tercero y ultimo afio de
preparacion al Jubileo esta marcado
por una peregrinacion espiritual
hacia el Padre: cada uno esta
invitado a un camino de auténtica
conversion, que comporta el
abandono del mal y la positiva
eleccion del bien. Ya en el umbral del
Afo 2000, es deber nuestro tutelar
con renovado emperio la dignidad de
los pobres y de los marginados y
reconocer concretamente los
derechos de los que no tienen



derechos. Elevemos juntos la voz por
ellos, viviendo en plenitud la mision
que Cristo ha confiado a sus
discipulos. Es éste el espiritu del
Jubileo ya inminente [Cf. Carta ap.
Tertio millennio adveniente, 49-51].

Jesus nos ha ensefiado a llamar a
Dios con el nombre de Padre, Abba,
revelandonos asi la profundidad de
nuestra relacion con €l. Su amor por
cada persona y por toda la
humanidad es infinito y eterno. Son
elocuentes a este proposito las
palabras de Dios en el libro del
profeta Isaias:

«¢Acaso olvida una mujer a su nifio
de pecho, sin compadecerse del hijo
de sus entrafias? Pues aunque ésas
llegasen a olvidar, yo no te olvido.
Miralo, en las palmas de mis manos
te tengo tatuada» (49, 15-16).

jAceptemos la invitacion a compartir
este amor! En él estd el secreto del
respeto de los derechos de cada



mujer y de cada hombre. El alba del
nuevo milenio nos encontrara asi
mejor dispuestos para construir
juntos la paz.

Vaticano, 8 de diciembre de 1998.

Audiencia general, 17 de enero de
2001

El compromiso por evitar la
catastrofe ecologica

1. En el himno de alabanza que
acabamos de proclamar (Sal 148,
1-5), el Salmista convoca a todas las
criaturas, llamandolas por su
nombre. En las alturas se asoman
angeles, sol, luna, estrellas y cielos;
en la tierra se mueven veintidos
criaturas, tantas cuantas son las
letras del alfabeto hebreo, para
indicar plenitud y totalidad. El fiel es
como "el pastor del ser", es decir,
aquel que conduce a Dios todos los



seres, invitdndolos a entonar un
"aleluya" de alabanza. El salmo nos
introduce en una especie de templo
cosmico que tiene por abside los
cielos y por naves las regiones del
mundo, y en cuyo interior canta a
Dios el coro de las criaturas. Esta
vision podria ser, por un lado, la
representacion de un paraiso
perdido y, por otro, la del paraiso
prometido. Por eso el horizonte de
un universo paradisiaco, que el
Génesis coloca en el origen mismo
del mundo (c. 2), Isaias (c. 11) y el
Apocalipsis (cc. 21-22) lo situan al
final de la historia. Se ve asi que la
armonia del hombre con su
semejante, con la creacion y con Dios
es el proyecto que el Creador
persigue. Dicho proyecto ha sido y es
alterado continuamente por el
pecado humano, que se inspira en un
plan alternativo, representado en el
libro mismo del Génesis (cc. 3-11), en
el que se describe la consolidacion de
una progresiva tension conflictiva



con Dios, con el semejante e incluso
con la naturaleza.

2. El contraste entre los dos proyectos
emerge nitidamente en la vocacion a
la que la humanidad esta llamada,
segun la Biblia, y en las
consecuencias provocadas por su
infidelidad a esa llamada. La criatura
humana recibe una mision de
gobierno sobre la creacion para
hacer brillar todas sus
potencialidades. Es una delegacion
que el Rey divino le atribuye en los
origenes mismos de la creacion,
cuando el hombre y la mujer, que
son "imagen de Dios" (Gn 1, 27),
reciben la orden de ser fecundos,
multiplicarse, llenar la tierra,
someterla y dominar los peces del
mar, las aves del cielo y todo cuanto
vive y se mueve sobre la tierra (cf.
Gn 1, 28). San Gregorio de Nisa, uno
de los tres grandes Padres
capadocios, comentaba: "Dios creo al
hombre de modo tal que pudiera



desempeniar su funcion de rey de la
tierra (...). El hombre fue creado a
imagen de Aquel que gobierna el
universo. Todo demuestra que, desde
el principio, su naturaleza esta
marcada por la realeza (...). Fl es la
imagen viva que participa con su
dignidad en la perfeccion del modelo
divino" (De hominis opificio, 4: PG 44,
136).

3. Sin embargo el sefiorio del hombre
no es "absoluto, sino ministerial,
reflejo real del sefiorio unico e
infinito de Dios. Por eso, el hombre
debe vivirlo con sabiduria y amor,
participando de la sabiduria y del
amor inconmensurables de

Dios" (Evangelium vitae, 52). En el
lenguaje biblico "dar el nombre" a las
criaturas (cf. Gn 2, 19-20) es el signo
de esta mision de conocimiento y de
transformacion de la realidad
creada. Es la mision no de un duefio
absoluto e incensurable, sino de un
administrador del reino de Dios,



llamado a continuar la obra del
Creador, una obra de vida y de paz.
Su tarea, definida en el libro de la
Sabiduria, es la de gobernar "el
mundo con santidad y justicia” (Sb 9,
3). Por desgracia, si la mirada recorre
las regiones de nuestro planeta,
enseguida nos damos cuenta de que
la humanidad ha defraudado las
expectativas divinas. Sobre todo en
nuestro tiempo, el hombre ha
devastado sin vacilacion llanuras y
valles boscosos, ha contaminado las
aguas, ha deformado el habitat de la
tierra, ha hecho irrespirable el aire,
ha alterado los sistemas hidro-
geoldgicos y atmosféricos, ha
desertizado espacios verdes, ha
realizado formas de industrializacion
salvaje, humillando -con una imagen
de Dante Alighieri (Paraiso, XXII,
151)- el "jardin" que es la tierra,
nuestra morada.

4. Es preciso, pues, estimular y
sostener la "conversion ecoldgica”,



que en estos ultimos decenios ha
hecho a la humanidad mas sensible
respecto a la catastrofe hacia la cual
se estaba encaminando. El hombre
no es ya "ministro” del Creador. Pero,
auténomo déspota, esta
comprendiendo que debe finalmente
detenerse ante el abismo. "También
se debe considerar positivamente
una mayor atencion a la calidad de
vida y a la ecologia, que se registra
sobre todo en las sociedades mas
desarrolladas, en las que las
expectativas de las personas no se
centran tanto en los problemas de la
supervivencia cuanto mas bien en la
busqueda de una mejora global de
las condiciones de vida" (Evangelium
vitae, 27). Por consiguiente, no esta
en juego solo una ecologia "fisica",
atenta a tutelar el habitat de los
diversos seres vivos, sino también
una ecologia "humana", que haga
mas digna la existencia de las
criaturas, protegiendo el bien radical
de la vida en todas sus



manifestaciones y preparando a las
futuras generaciones un ambiente
que se acerque mas al proyecto del
Creador.

5. Los hombres y mujeres, en esta
nueva armonia con la naturaleza y
consigo mismos, vuelven a pasear
por el jardin de la creacion, tratando
de hacer que los bienes de la tierra
estén disponibles para todos y no
solo para algunos privilegiados,
precisamente como sugeria el jubileo
biblico (cf. Lv 25, 8-13. 23). En medio
de estas maravillas descubrimos la
voz del Creador, transmitida por el
cielo y la tierra, por el dia y la noche:
un lenguaje "sin palabras de las que
se oiga el sonido", capaz de cruzar
todas las fronteras (cf. Sal 19, 2-5). El
libro de la Sabiduria, evocado por
san Pablo, celebra esta presencia de
Dios en el universo recordando que
"de la grandeza y hermosura de las
criaturas se llega, por analogia, a
contemplar a su Autor" (Sb 13, 5; cf.



Rm 1, 20). Es lo que canta también la
tradicion judia de los Chassidim:
"Dondequiera que yo vaya, Tu!
iDondequiera que yo esté, Tu...,
dondequiera me vuelva, en cualquier
parte que admire, so6lo Tu, de nuevo
T1, siempre Tu" (M. Buber, I racconti
dei Chassidim, Milan 1979, p. 256).

Benedicto XVI

Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz 2007

LA PERSONA HUMANA, CORAZON
DE LA PAZ

1. Al comienzo del nuevo afio, quiero
hacer llegar a los gobernantes y a los
responsables de las naciones, asi
como a todos los hombres y mujeres
de buena voluntad, mis deseos de
paz. Los dirijo en particular a todos
los que estan probados por el dolor y
el sufrimiento, a los que viven bajo la



amenaza de la violencia y la fuerza
de las armas o que, agraviados en su
dignidad, esperan en su rescate
humano y social. Los dirijo a los
nifios, que con su inocencia
enriquecen de bondad y esperanza a
la humanidad y, con su dolor, nos
impulsan a todos trabajar por la
justicia y la paz.

Pensando precisamente en los nifios,
especialmente en los que tienen su
futuro comprometido por la
explotacion y la maldad de adultos
sin escrupulos, he querido que, con
ocasion del Dia Mundial de la Paz, la
atencion de todos se centre en el
tema: La persona humana, corazon de
la paz. En efecto, estoy convencido de
que respetando a la persona se
promueve la paz, y que

construyendo la paz se ponen las
bases para un auténtico humanismo
integral. Asi es como se prepara un
futuro sereno para las nuevas
generaciones.



La persona humana y la paz: dony
tarea

2. La Sagrada Escritura dice: «Dios
creo el hombre a su imagen; a
imagen de Dios lo cred; hombre y
mujer los cred» (Gn 1,27).Por haber
sido hecho a imagen de Dios, el ser
humano tiene la dignidad de persona;
no es solamente algo, sino alguien,
capaz de conocerse, de poseerse, de
entregarse libremente y de entrar en
comunion con otras personas. Al
mismo tiempo, por la gracia, esta
llamado a una alianza con su
Creador, a ofrecerle una respuesta de
fe y amor que nadie mas puede dar
en su lugar [Cf. Catecismo de la
Iglesia Catdlica, 357]. En esta
perspectiva admirable, se comprende
la tarea que se ha confiado al ser
humano de madurar en su capacidad
de amor y de hacer progresar el
mundo, renovandolo en la justicia y
en la paz. San Agustin ensefia con
una elocuente sintesis: «Dios, que nos



ha creado sin nosotros, no ha
querido salvarnos sin

nosotros» [Sermo 169, 11, 13: PL 38,
923]. Por tanto, es preciso que todos
los seres humanos cultivenla
conciencia de los dos aspectos, del don
ydela tarea.

3. Tambiénla paz es al mismo tiempo
un don y una tarea. Si bien es verdad
que la paz entre los individuos y los
pueblos, la capacidad de vivir unos
con otros, estableciendo relaciones
de justicia y solidaridad, supone un
compromiso permanente, también es
verdad, y lo es mds aun, quela paz es
un don de Dios. En efecto, la paz es
una caracteristica del obrar divino,
que se manifiesta tanto en la
creacion de un universo ordenado y
armonioso como en la redencion de
la humanidad, que necesita ser
rescatada del desorden del pecado.
Creacion y Redencion muestran,
pues, la clave de lectura que
introduce a la comprension del



sentido de nuestra existencia sobre la
tierra. Mi venerado predecesor Juan
Pablo II, dirigiéndose a la Asamblea
General de las Naciones Unidas el 5
de octubre de 1995, dijo que nosotros
«no vivimos en un mundo irracional
o sin sentido [...], hay una logica
moral que ilumina la existencia
humana y hace posible el didlogo
entre los hombres y entre los
pueblos» [n. 3.]. La “gramatica”
trascendente, es decir, el conjunto de
reglas de actuacion individual y de
relacion entre las personas en
justicia y solidaridad, estd inscrita en
las conciencias, en las que se refleja
el sabio proyecto de Dios. Como he
querido reafirmar recientemente,
«creemos que en el origen esta el
Verbo eterno, la Razén y no la
Irracionalidad» [Homilia en la
explanada de Isling de Ratisbona (12
septiembre 2006)]. Por tanto, la paz
es también una tarea que a cada uno
exige una respuesta personal
coherente con el plan divino. El



criterio en el que debe inspirarse
dicha respuesta no puede ser otro
queel respeto de la “gramadtica”
escrita en el corazon del hombre por
su divino Creador.

En esta perspectiva, las normas del
derecho natural no han de
considerarse como directrices que se
imponen desde fuera, como si
coartaran la libertad del hombre. Por
el contrario, deben ser acogidas
como una llamada a llevar a cabo
fielmente el proyecto divino
universal inscrito en la naturaleza
del ser humano. Guiados por estas
normas, los pueblos —en sus
respectivas culturas— pueden
acercarse asi al misterio mas grande,
que es el misterio de Dios. Por tanto,
el reconocimiento y el respeto de la
ley natural son también hoy la gran
base para el didlogo entre los
creyentes de las diversas religiones,
asi como entre los creyentes e
incluso los no creyentes. Este es un



gran punto de encuentro y, por tanto,
un presupuesto fundamental para
una paz auténtica.

El derecho a la vida y a la libertad
religiosa

4. El deber de respetar la dignidad de
cada ser humano, en el cual se refleja
la imagen del Creador, comporta
como consecuencia queno se puede
disponer libremente de la persona.
Quien tiene mayor poder politico,
tecnologico o econdmico, no puede
aprovecharlo para violar los
derechos de los otros menos
afortunados. En efecto, la paz se basa
en el respeto de todos. Consciente de
ello, la Iglesia se hace pregonera de
los derechos fundamentales de cada
persona. En particular, reivindica el
respeto de lavida y lalibertad
religiosa de todos. El respeto del
derecho a la vida en todas sus fases
establece un punto firme de
importancia decisiva:la vida es un



don que el sujeto no tiene a su entera
disposicion. Igualmente, la
afirmacion del derecho a la libertad
religiosa pone de manifiesto
larelacion del ser humano con un
Principio trascendente, que lo sustrae
a la arbitrariedad del hombre mismo.
El derecho a la vida y a la libre
expresion de la propia fe en Dios no
estan sometidos al poder del hombre.
La paz necesita que se establezca un
limite claro entre lo que es y no es
disponible: asi se evitaran
intromisiones inaceptables en ese
patrimonio de valores que es propio
del hombre como tal.

5. Por lo que se refiereal derecho a la
vida, es preciso denunciar el estrago
que se hace de ella en nuestra
sociedad: ademas de las victimas de
los conflictos armados, del
terrorismo y de diversas formas de
violencia, hay muertes silenciosas
provocadas por el hambre, el aborto,
la experimentacion sobre los



embriones y la eutanasia. ¢(Como no
ver en todo esto un atentado a la
paz? El aborto y la experimentacion
sobre los embriones son una
negacion directa de la actitud de
acogida del otro, indispensable para
establecer relaciones de paz
duraderas. Respecto ala libre
expresion de la propia fe, hay un
sintoma preocupante de falta de paz
en el mundo, que se manifiesta en las
dificultades que tanto los cristianos
como los seguidores de otras
religiones encuentran a menudo
para profesar publica y libremente
sus propias convicciones religiosas.

Hablando en particular de los
cristianos, debo notar con dolor que
a veces no solo se ven impedidos,
sino que en algunos Estados son
incluso perseguidos, y recientemente
se han debido constatar también
tragicos episodios de feroz violencia.
Hay regimenes que imponen a todos
una unica religion, mientras que



otros regimenes indiferentes
alimentan no tanto una persecucion
violenta, sino un escarnio cultural
sistematico respecto a las creencias
religiosas. En todo caso, no se respeta
un derecho humano fundamental,
con graves repercusiones para la
convivencia pacifica. Esto promueve
necesariamenteuna mentalidad y una
cultura negativa para la paz.

Laigualdad de naturaleza de todas
las personas

6. En el origen de frecuentes
tensiones que amenazan la paz se
encuentran seguramentemuchas
desigualdades injustas que,
tragicamente, hay todavia en el
mundo. Entre ellas son
particularmente insidiosas, por un
lado,las desigualdades en el acceso a
bienes esenciales como la comida, el
agua, la casa o la salud; por otro,
laspersistentes desigualdades entre



hombre y mujer en el ejercicio de los
derechos humanos fundamentales.

Un elemento de importancia
primordial para la construccion de la
paz es el reconocimiento de
laigualdad esencial entre las personas
humanas, que nace de su misma
dignidad trascendente. En este
sentido, la igualdad es, pues, un bien
de todos, inscrito en esa “gramatica”
natural que se desprende del
proyecto divino de la creacion; un
bien que no se puede desatender ni
despreciar sin provocar graves
consecuencias que ponen en peligro
la paz. Las gravisimas carencias que
sufren muchas poblaciones,
especialmente del Continente
africano, estan en el origen de
reivindicaciones violentas y son por
tanto una tremenda herida infligida
a la paz.

7. La insuficiente consideracion de
lacondicion femenina provoca



también factores de inestabilidad en
el orden social. Pienso en la
explotacion de mujeres tratadas
como objetos y en tantas formas de
falta de respeto a su dignidad; pienso
igualmente —en un contexto diverso
— en las concepciones
antropoldgicas persistentes en
algunas culturas, que todavia
asignan a la mujer un papel de gran
sumision al arbitrio del hombre, con
consecuencias ofensivas a su
dignidad de persona y al ejercicio de
las libertades fundamentales
mismas. No se puede caer en la
ilusion de que la paz esta asegurada
mientras no se superen también
estas formas de discriminacion, que
laceran la dignidad personal inscrita
por el Creador en cada ser humano
[Cf. Congr. para la Doctrina de la Fe,
Carta a los obispos de la Iglesia
catolica sobre la colaboracion del
hombre y de la mujer en la Iglesia y en
el mundo (31 mayo 2004), 15-16].



La ecologia de la paz

8. Juan Pablo II, en su Carta
enciclicaCentesimus annus, escribe:
«No solo la tierra ha sido dada por
Dios al hombre, el cual debe usarla
respetando la intencidn originaria de
que es un bien, segun la cual le ha
sido dada; incluso el hombre es para
si mismo un don de Dios y, por tanto,
debe respetar la estructura natural y
moral de la que ha sido dotado» [n.
38]. Respondiendo a este don que el
Creador le ha confiado, el hombre,
junto con sus semejantes, puede dar
vida a un mundo de paz. Asi, pues,
ademas de la ecologia de la
naturaleza hay una ecologia que
podemos llamar «<humana», y que a
su vez requiere una «ecologia
social». Esto comporta que la
humanidad, si tiene verdadero
interés por la paz, debe tener
siempre presente la interrelacion
entre la ecologia natural, es decir el
respeto por la naturaleza, y la



ecologia humana. La experiencia
demuestra quetoda actitud
irrespetuosa con el medio ambiente
conlleva darios a la convivencia
humana, y viceversa. Cada vez se ve
mas claramente un nexo inseparable
entre la paz con la creacion y la paz
entre los hombres. Una y otra
presuponen la paz con Dios. La
poética oracion de San Francisco
conocida como el “Cantico del
Hermano Sol”, es un admirable
ejemplo, siempre actual, de esta
multiforme ecologia de la paz.

9. El problema cada dia mas grave
del abastecimiento energético nos
ayuda a comprender la fuerte
relacion entre una y otra ecologia. En
estos anos, nuevas naciones han
entrado con pujanza en la
produccion industrial,
incrementando las necesidades
energéticas. Eso estd provocando una
competitividad ante los recursos
disponibles sin parangon con



situaciones precedentes. Mientras
tanto, en algunas regiones del
planeta se viven aun condiciones de
gran atraso, en las que el desarrollo
estd practicamente bloqueado,
motivado también por la subida de
los precios de la energia. ¢Qué sera
de esas poblaciones? ;Qué género de
desarrollo, o de no desarrollo, les
impondra la escasez de
abastecimiento energético? ¢Qué
injusticias y antagonismos provocara
la carrera a las fuentes de energia? Y
;como reaccionaran los excluidos de
esta competicion? Son preguntas que
evidencian como el respeto por la
naturaleza esta vinculado
estrechamente con la necesidad de
establecer entre los hombres y las
naciones relaciones atentas a la
dignidad de la persona y capaces de
satisfacer sus auténticas necesidades.
La destruccion del ambiente, su uso
impropio o egoista y el
acaparamiento violento de los
recursos de la tierra, generan



fricciones, conflictos y guerras,
precisamente porque son fruto de un
concepto inhumano de desarrollo. En
efecto, un desarrollo que se limitara
al aspecto técnico y economico,
descuidando la dimension moral y
religiosa, no seria un desarrollo
humano integral y, al ser unilateral,
terminaria fomentando la capacidad
destructiva del hombre.

Concepciones restrictivas del
hombre

10. Es apremiante, pues, incluso en el
marco de las dificultades y tensiones
internacionales actuales, el esfuerzo
por abrir paso auna ecologia humana
que favorezca el crecimiento del
«arbol de la paz». Para acometer una
empresa como ésta, es preciso
dejarse guiar por una vision de la
persona no viciada por prejuicios
ideoldgicos y culturales, o intereses
politicos y econdmicos, que inciten al
odio y a la violencia. Es comprensible



que la vision del hombre varie en las
diversas culturas. Lo que no es
admisible es que se
promuevanconcepciones
antropoldgicas que conlleven el
germen de la contraposicion y la
violencia. Son igualmente
inaceptables lasconcepciones de Dios
que impulsen a la intolerancia ante
nuestros semejantes y el recurso a la
violencia contra ellos. Este es un
punto que se ha de reafirmar con
claridad: nunca es aceptable una
guerraen nombre de Dios. Cuando
una cierta concepcion de Dios da
origen a hechos criminales, es sefial
de que dicha concepcion se ha
convertido ya en ideologia.

11. Pero hoy la paz peligra no sélo
por el conflicto entre las
concepciones restrictivas del
hombre, o0 sea, entre las ideologias.
Peligra también por laindiferencia
ante lo que constituye la verdadera
naturaleza del hombre. En efecto, son



muchos en nuestros tiempos los que
niegan la existencia de una
naturaleza humana especifica,
haciendo asi posible las mas
extravagantes interpretaciones de las
dimensiones constitutivas esenciales
del ser humano. También en esto se
necesita claridad: una consideracion
“débil” de la persona, que dé pie a
cualquier concepcidn, incluso
excéntrica, s6lo en apariencia
favorece la paz. En realidad, impide
el didlogo auténtico y abre las
puertas a la intervencion de
imposiciones autoritarias,
terminando asi por dejar indefensa a
la persona misma y, en consecuencia,
presa facil de la opresion y la
violencia.

Derechos humanosy
Organizaciones internacionales

12. Una paz estable y verdadera
presupone el respeto de los derechos
del hombre. Pero si éstos se basan en



una concepcion deébil de la persona,
icomo evitar que se debiliten
también ellos mismos? Se pone asi de
manifiesto la profunda insuficiencia
deuna concepcion relativista de la
persona cuando se trata de justificar
y defender sus derechos. La aporia es
patente en este caso: los derechos se
proponen como absolutos, pero el
fundamento que se aduce para ello
es solo relativo. ¢Por qué
sorprenderse cuando, ante las
exigencias “incomodas” que impone
uno u otro derecho, alguien se
atreviera a negarlo o decidera
relegarlo? Solo si estan arraigados en
bases objetivas de la naturaleza que
el Creador ha dado al hombre, los
derechos que se le han atribuido
pueden ser afirmados sin temor de
ser desmentidos. Por lo demas, es
patente que los derechos del hombre
implican a su vez deberes. A este
respecto, bien decia el mahatma
Gandhi: «El Ganges de los derechos
desciende del Himalaya de los



deberes». Unicamente aclarando
estos presupuestos de fondo, los
derechos humanos, sometidos hoy a
continuos ataques, pueden ser
defendidos adecuadamente. Sin esta
aclaracion, se termina por usar la
expresion misma de «derechos
humanos», sobrentendiendo sujetos
muy diversos entre si: para algunos,
serd la persona humana
caracterizada por una dignidad
permanente y por derechos siempre
validos, para todos y en cualquier
lugar; para otros, una persona con
dignidad versatil y con derechos
siempre negociables, tanto en los
contenidos como en el tiempo y en el
espacio.

13. Los Organismos internacionales
se refieren continuamente a la tutela
de los derechos humanos y, en
particular, lo hace la Organizacion de
las Naciones Unidas que, con la
Declaracion Universal de 1948, se ha
propuesto como tarea fundamental



la promocion de los derechos del
hombre. Se considera dicha
Declaracion como una forma
decompromiso moral asumido por la
humanidad entera. Esto manifiesta
una profunda verdad sobre todo si se
entienden los derechos descritos en
la Declaracion no simplemente como
fundados en la decision de la
asamblea que los ha aprobado, sino
en la naturaleza misma del hombre y
en su dignidad inalienable de
persona creada por Dios. Por tanto,
es importante que los Organismos
internacionales no pierdan de vista
el fundamento natural de los
derechos del hombre. Eso los
pondria a salvo del riesgo, por
desgracia siempre al acecho, de ir
cayendo hacia una interpretacion
meramente positivista de los
mismos. Si esto ocurriera, los
Organismos internacionales
perderian la autoridad necesaria
para desemperiar el papel de
defensores de los derechos



fundamentales de la persona y de los
pueblos, que es la justificacion
principal de su propia existencia y
actuacion.

Derecho internacional
humanitario y derecho interno de
los Estados

14. A partir de la conviccion de que
existen derechos humanos
inalienables vinculados a la
naturaleza comun de los hombres, se
ha elaborado un derecho
internacional humanitario, a cuya
observancia se han comprometido
los Estados, incluso en caso de
guerra. Lamentablemente, y dejando
aparte el pasado, este derecho no ha
sido aplicado coherentemente en
algunas situaciones bélicas recientes.
Asi ha ocurrido, por ejemplo, en el
conflicto que hace meses ha tenido
como escenario el Sur del Libano, en
el que se ha desatendido en buena
parte la obligacion de proteger y



ayudar a las victimas inocentes, y de
no implicar a la poblacidn civil. El
doloroso caso del Libano y la nueva
configuracion de los conflictos, sobre
todo desde que la amenaza terrorista
ha actuado con formas inéditas de
violencia, exigen que la comunidad
internacional corrobore el derecho
internacional humanitario y lo
aplique en todas las situaciones
actuales de conflicto armado,
incluidas las que no estan previstas
por el derecho internacional vigente.
Ademas, la plaga del terrorismo
reclama una reflexion profunda
sobre los limites éticos implicados en
el uso de los instrumentos modernos
de la seguridad nacional. En efecto,
cada vez mas frecuentemente los
conflictos no son declarados, sobre
todo cuando los desencadenan
grupos terroristas decididos a
alcanzar por cualquier medio sus
objetivos. Ante los hechos
sobrecogedores de estos ultimos
afios, los Estados deben percibir la



necesidad de establecer reglas mas
claras, capaces de contrastar
eficazmente la dramatica
desorientacion que se esta dando. La
guerra es siempre un fracaso para la
comunidad internacional y una gran
pérdida para la humanidad. Y
cuando, a pesar de todo, se llega a
ella, hay que salvaguardar al menos
los principios esenciales de
humanidad y los valores que
fundamentan toda convivencia civil,
estableciendo normas de
comportamiento que limiten lo mas
posible sus dafios y ayuden a aliviar
el sufrimiento de los civiles y de
todas las victimas de los conflictos [A
este respecto, el Catecismo de la
Iglesia Catolica ha impartido unos
criterios muy severos y precisos: cf.
nn. 2307-2317].

15. Otro elemento que suscita gran
inquietud es la voluntad,
manifestada recientemente por
algunos Estados, de poseer armas



nucleares. Esto ha acentuado
ulteriormente el clima difuso de
incertidumbre y de temor ante una
posible catastrofe atomica. Es algo
que hace pensar de nuevo en los
tiempos pasados, en las ansias
abrumadoras del periodo de la
llamada “guerra fria”. Se esperaba
que, después de ella, el peligro
atomico habria pasado
definitivamente y que la humanidad
podria por fin dar un suspiro de
sosiego duradero. A este respecto,
qué actual parece la exhortacion del
Concilio Ecuménico Vaticano II:
«Toda accidn bélica que tiende
indiscriminadamente a la
destruccion de ciudades enteras o de
amplias regiones con sus habitantes
es un crimen contra Dios y contra el
hombre mismo que hay que
condenar con firmeza y sin
vacilaciones» [Const. past.Gaudium et
spes, 80]. Lamentablemente, en el
horizonte de la humanidad siguen
formandose nubes amenazadoras. La



via para asegurar un futuro de paz
para todos consiste no solo en los
acuerdos internacionales para la no
proliferacion de armas nucleares, sino
también en el compromiso de
intentar con determinacion su
disminucion y desmantelamiento
definitivo. Ninguna tentativa puede
dejarse de lado para lograr estos
objetivos mediante la negociacion.
iEsta en juego la suerte de toda la
familia humana!

La Iglesia, tutela de la
trascendencia de la persona
humana

16. Deseo, por fin, dirigir un
llamamiento apremiante al Pueblo
de Dios, para que todo cristiano se
sienta comprometido a ser un
trabajador incansable en favor de la
paz y un valiente defensor de la
dignidad de la persona humana y de
sus derechos inalienables. El
cristiano, dando gracias a Dios por



haberlo llamado a pertenecer a su
Iglesia, que es «signo y salvaguardia
de la trascendencia de la persona
humana» [Ibid., 76] en el mundo, no
se cansara de implorarle el bien
fundamental de la paz, tan
importante en la vida de cada uno.
Sentira también la satisfaccion de
servir con generosa dedicacion a la
causa de la paz, ayudando a los
hermanos, especialmente a aquéllos
que, ademas de sufrir privaciones y
pobreza, carecen también de este
precioso bien. Jesus nos ha revelado
que «Dios es amor» (1 Jn 4,8), y que la
vocacion mas grande de cada
persona es el amor. En Cristo
podemos encontrar las razones
supremas para hacernos firmes
defensores de la dignidad humana y
audaces constructores de la paz.

17. Asi pues, que nunca falte la
aportacion de todo creyente a la
promocion de un verdadero
humanismo integral, segun las



ensefianzas de las Cartas
enciclicasPopulorum progressio
ySollicitudo rei socialis, de las que
nos preparamos a celebrar este afio
precisamente el 40 y el 20
aniversario. Al comienzo del afio
2007, al que nos asomamos —aun
entre peligros y problemas— con el
corazon lleno de esperanza, confio
mi constante oracion por toda la
humanidad a la Reina de la Paz,
Madre de Jesucristo, «nuestra

paz» (Ef 2,14). Que Maria nos ensefie
en su Hijo el camino de la paz, e
ilumine nuestros o0jos para que sepan
reconocer su Rostro en el rostro de
cada persona humana, corazon de la
paz.

Vaticano, 8 de diciembre de 2006.

Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz 2008

FAMILIA HUMANA, COMUNIDAD
DE PAZ



1. Al comenzar el nuevo afio deseo
hacer llegar a los hombres y mujeres
de todo el mundo mis fervientes
deseos de paz, junto con un caluroso
mensaje de esperanza. Lo hago
proponiendo a la reflexion comun el
tema que he enunciado al principio
de este mensaje, y que considero
muy importante: Familia humana,
comunidad de paz. De hecho, la
primera forma de comunion entre
las personas es la que el amor suscita
entre un hombre y una mujer
decididos a unirse establemente para
construir juntos una nueva familia.
Pero también los pueblos de la tierra
estan llamados a establecer entre si
relaciones de solidaridad y
colaboracion, como corresponde a
los miembros de la unica familia
humana: «Todos los pueblos —dice el
Concilio Vaticano II— forman una
unica comunidad y tienen un mismo
origen, puesto que Dios hizo habitar
a todo el género humano sobre la
entera faz de la tierra (cf. Hch 17,26);



también tienen un unico fin ultimo,
Dios» [Decl. Nostra aetate, 1].

Familia, sociedad y paz

2. La familia natural, en cuanto
comunion intima de vida y amor,
fundada en el matrimonio entre un
hombre y una mujer [Conc. Vat. II,
Const. past. Gaudium et spes, 48], es
el «lugar primario de
“humanizacion” de la persona y de la
sociedad» [Juan Pablo II, Exhort. ap.
Christifideles laici, 40], la «cuna de la
vida y del amor» [Ibid.]. Con razon,
pues, se ha calificado a la familia
como la primera sociedad natural,
«una institucién divina, fundamento
de la vida de las personas y prototipo
de toda organizacion social» [Cons.
Pont. Justicia y Paz, Compendio de la
doctrina social de la Iglesia, 211].

3. En efecto, en una vida familiar
«sana» se experimentan algunos
elementos esenciales de la paz: la
justicia y el amor entre hermanos y



hermanas, la funciéon de la autoridad
manifestada por los padres, el
servicio afectuoso a los miembros
mas débiles, porque son pequerios,
ancianos o estan enfermos, la ayuda
mutua en las necesidades de la vida,
la disponibilidad para acoger al otro
y, si fuera necesario, para
perdonarlo. Por eso, la familia es la
primera e insustituible educadora de
la paz. No ha de sorprender, pues,
que se considere particularmente
intolerable la violencia cometida
dentro de la familia. Por tanto,
cuando se afirma que la familia es
«la célula primera y vital de la
sociedad» [Conc. Vat. II, Decr.
Apostolicam actuositatem, 11], se dice
algo esencial. La familia es también
fundamento de la sociedad porque
permite tener experiencias
determinantes de paz. Por
consiguiente, la comunidad humana
no puede prescindir del servicio que
presta la familia. El ser humano en
formacion, ¢donde podria aprender



a gustar mejor el «sabor» genuino de
la paz sino en el «nido» que le
prepara la naturaleza? El lenguaje
familiar es un lenguaje de paz; a él es
necesario recurrir siempre para no
perder el uso del vocabulario de la
paz. En la inflacion de lenguajes, la
sociedad no puede perder la
referencia a esa «gramatica» que
todo nifio aprende de los gestos y
miradas de mama y papa, antes
incluso que de sus palabras.

4. La familia, al tener el deber de
educar a sus miembros, es titular de
unos derechos especificos. La misma
Declaracion universal de los
derechos humanos, que constituye
una conquista de civilizacion juridica
de valor realmente universal, afirma
que «la familia es el nucleo natural y
fundamental de la sociedad y tiene
derecho a ser protegida por la
sociedad y el Estado» [Art. 16/ 3]. Por
su parte, la Santa Sede ha querido
reconocer una especial dignidad



juridica a la familia publicando la
Carta de los derechos de la familia.
En el Preambulo se dice: «Los
derechos de la persona, aunque
expresados como derechos del
individuo, tienen una dimension
fundamentalmente social que halla
su expresion innata y vital en la
familia» [[Cons. Pont. para la Familia,
Carta de los derechos de la familia, 24
noviembre 1983, Preambulo, A]. Los
derechos enunciados en la Carta
manifiestan y explicitan la ley
natural, inscrita en el corazén del ser
humano y que la razon le manifiesta.
La negacion o restriccion de los
derechos de la familia, al oscurecer
la verdad sobre el hombre, amenaza
los fundamentos mismos de la paz.

5. Por tanto, quien obstaculiza la
instituciéon familiar, aunque sea
inconscientemente, hace que la paz
de toda la comunidad, nacional e
internacional, sea fragil, porque
debilita lo que, de hecho, es la



principal «agencia» de paz. Este es
un punto que merece una reflexion
especial: todo lo que contribuye a
debilitar la familia fundada en el
matrimonio de un hombre y una
mujer, lo que directa o
indirectamente dificulta su
disponibilidad para la acogida
responsable de una nueva vida, lo
que se opone a su derecho de ser la
primera responsable de la educacion
de los hijos, es un impedimento
objetivo para el camino de la paz. La
familia tiene necesidad de una casa,
del trabajo y del debido
reconocimiento de la actividad
domeéstica de los padres; de escuela
para los hijos, de asistencia sanitaria
basica para todos. Cuando la
sociedad y la politica no se esfuerzan
en ayudar a la familia en estos
campos, se privan de un recurso
esencial para el servicio de la paz.
Concretamente, los medios de
comunicacion social, por las
potencialidades educativas de que



disponen, tienen una
responsabilidad especial en la
promocion del respeto por la familia,
en ilustrar sus esperanzas y
derechos, en resaltar su belleza.

La humanidad es una gran familia

6. La comunidad social, para vivir en
paz, esta llamada a inspirarse
también en los valores sobre los que
se rige la comunidad familiar. Esto es
valido tanto para las comunidades
locales como nacionales; mas aun, es
valido para la comunidad misma de
los pueblos, para la familia humana,
que vive en esa casa comun que es la
tierra. Sin embargo, en esta
perspectiva no se ha de olvidar que
la familia nace del «si» responsable y
definitivo de un hombre y de una
mujer, y vive del «si» consciente de
los hijos que poco a poco van
formando parte de ella. Para
prosperar, la comunidad familiar
necesita el consenso generoso de



todos sus miembros. Es preciso que
esta toma de conciencia llegue a ser
también una conviccion compartida
por cuantos estan llamados a formar
la comun familia humana. Hay que
saber decir el propio «si» a esta
vocacion que Dios ha inscrito en
nuestra misma naturaleza. No
vivimos unos al lado de otros por
casualidad; todos estamos
recorriendo un mismo camino como
hombres y, por tanto, como
hermanos y hermanas. Por eso es
esencial que cada uno se esfuerce en
vivir la propia vida con una actitud
responsable ante Dios, reconociendo
en Flla fuente de la propia existencia
y la de los demas. Sobre la base de
este principio supremo se puede
percibir el valor incondicionado de
todo ser humano vy, asi, poner las
premisas para la construccion de una
humanidad pacificada. Sin este
fundamento trascendente, la
sociedad es s6lo una agrupacion de
ciudadanos, y no una comunidad de



hermanos y hermanas, llamados a
formar una gran familia.

Familia, comunidad humanay
medio ambiente

7. La familia necesita una casa a su
medida, un ambiente donde vivir sus
propias relaciones. Para la familia
humana, esta casa es la tierra, el
ambiente que Dios Creador nos ha
dado para que lo habitemos con
creatividad y responsabilidad.
Hemos de cuidar el medio ambiente:
éste ha sido confiado al hombre para
que lo cuide y lo cultive con libertad
responsable, teniendo siempre como
criterio orientador el bien de todos.
Obviamente, el valor del ser humano
esta por encima de toda la creacion.
Respetar el medio ambiente no
quiere decir que la naturaleza
material o animal sea mas
importante que el hombre. Quiere
decir mas bien que no se la considera
de manera egoista, a plena



disposicion de los propios intereses,
porque las generaciones futuras
tienen también el derecho a obtener
beneficio de la creacion, ejerciendo
en ella la misma libertad responsable
que reivindicamos para nosotros. Y
tampoco se ha de olvidar a los
pobres, excluidos en muchos casos
del destino universal de los bienes de
la creacion. Hoy la humanidad teme
por el futuro equilibrio ecoldgico.
Seria bueno que las valoraciones a
este respecto se hicieran con
prudencia, en didlogo entre expertos
y entendidos, sin apremios
ideologicos hacia conclusiones
apresuradas y, sobre todo,
concordando juntos un modelo de
desarrollo sostenible, que asegure el
bienestar de todos respetando el
equilibrio ecolodgico. Si la tutela del
medio ambiente tiene sus costes,
éstos han de ser distribuidos con
justicia, teniendo en cuenta el
desarrollo de los diversos paises y la
solidaridad con las futuras



generaciones. Prudencia no significa
eximirse de las propias
responsabilidades y posponer las
decisiones; significa mas bien asumir
el compromiso de decidir juntos
después de haber ponderado
responsablemente la via a seguir, con
el objetivo de fortalecer esa alianza
entre ser humano y medio ambiente
que ha de ser reflejo del amor
creador de Dios, del cual procedemos
y hacia el cual caminamos.

8. A este respecto, es fundamental
«sentir» la tierra como «nuestra casa
comun» y, para ponerla al servicio de
todos, adoptar la via del didlogo en
vez de tomar decisiones unilaterales.
Si fuera necesario, se pueden
aumentar los ambitos institucionales
en el plano internacional para
afrontar juntos el gobierno de esta
«casa» nuestra; sin embargo, lo que
mas cuenta es lograr que madure en
las conciencias la conviccion de que
es necesario colaborar



responsablemente. Los problemas
que aparecen en el horizonte son
complejos y el tiempo apremia. Para
hacer frente a la situacion de manera
eficaz es preciso actuar de comun
acuerdo. Un ambito en el que seria
particularmente necesario
intensificar el didlogo entre las
Naciones es el de la gestion de los
recursos energéticos del planeta. A
este respecto, se plantea una doble
urgencia para los paises
tecnologicamente avanzados: por un
lado, hay que revisar los elevados
niveles de consumo debidos al
modelo actual de desarrollo y, por
otro, predisponer inversiones
adecuadas para diversificar las
fuentes de energia y mejorar la
eficiencia energética. Los paises
emergentes tienen hambre de
energia, pero a veces este hambre se
sacia a costa de los paises pobres
que, por la insuficiencia de sus
infraestructuras y tecnologia, se ven
obligados a malvender los recursos



energéticos que tienen. A veces, su
misma libertad politica queda en
entredicho con formas de
protectorado o, en todo caso, de
condicionamiento que se muestran
claramente humillantes.

Familia, comunidad humanay
economia

9. Una condicidn esencial para la paz
en cada familia es que se apoye sobre
el solido fundamento de valores
espirituales y éticos compartidos.
Pero se ha de afiadir que se tiene una
auténtica experiencia de paz en la
familia cuando a nadie le falta lo
necesario, y el patrimonio familiar —
fruto del trabajo de unos, del ahorro
de otros y de la colaboracion activa
de todos— se administra
correctamente con solidaridad, sin
excesos ni despilfarro. Por tanto,
para la paz familiar se necesita, por
una parte, la apertura a un
patrimonio trascendente de valores,



pero al mismo tiempo no deja de
tener su importancia un sabio
cuidado tanto de los bienes
materiales como de las relaciones
personales. Cuando falta este
elemento se deteriora la confianza
mutua por las perspectivas inciertas
que amenazan el futuro del nucleo
familiar.

10. Una consideracion parecida
puede hacerse respecto a esa otra
gran familia que es la humanidad en
su conjunto. También la familia
humana, hoy mas unida por el
fenomeno de la globalizacion,
necesita ademas un fundamento de
valores compartidos, una economia
que responda realmente a las
exigencias de un bien comun de
dimensiones planetarias. Desde este
punto de vista, la referencia a la
familia natural se revela también
singularmente sugestiva. Hay que
fomentar relaciones correctas y
sinceras entre los individuos y entre



los pueblos, que permitan a todos
colaborar en plan de igualdad y
justicia. Al mismo tiempo, es preciso
comprometerse en emplear
acertadamente los recursos y en
distribuir la riqueza con equidad. En
particular, las ayudas que se dan a
los paises pobres han de responder a
criterios de una sana logica
econodmica, evitando derroches que,
en definitiva, sirven sobre todo para
el mantenimiento de un costoso
aparato burocratico. Se ha de tener
también debidamente en cuenta la
exigencia moral de procurar que la
organizacion econdémica no responda
solo a las leyes implacables de los
beneficios inmediatos, que pueden
resultar inhumanas.

Familia, comunidad humana y ley
moral

11. Una familia vive en paz cuando
todos sus miembros se ajustan a una
norma comun: esto es lo que impide



el individualismo egoista y lo que
mantiene unidos a todos,
favoreciendo su coexistencia
armoniosa y la laboriosidad
organica. Este criterio, de por si
obvio, vale también para las
comunidades mas amplias: desde las
locales a la nacionales, e incluso a la
comunidad internacional. Para
alcanzar la paz se necesita una ley
comun, que ayude a la libertad a ser
realmente ella misma, en lugar de
ciega arbitrariedad, y que proteja al
débil del abuso del mas fuerte. En la
familia de los pueblos se dan muchos
comportamientos arbitrarios, tanto
dentro de cada Estado como en las
relaciones de los Estados entre si.
Tampoco faltan tantas situaciones en
las que el débil tiene que doblegarse,
no a las exigencias de la justicia, sino
a la fuerza bruta de quien tiene mas
recursos que él. Hay que reiterarlo:
la fuerza ha de estar moderada por la
ley, y esto tiene que ocurrir también



en las relaciones entre Estados
soberanos.

12. La Iglesia se ha pronunciado
muchas veces sobre la naturalezay
la funcion de la ley: la norma juridica
que regula las relaciones de las
personas entre si, encauzando los
comportamientos externos y
previendo también sanciones para
los transgresores, tiene como criterio
la norma moral basada en la
naturaleza de las cosas. Por lo demas,
la razon humana es capaz de
discernirla al menos en sus
exigencias fundamentales, llegando
asi hasta la Razon creadora de Dios
que es el origen de todas las cosas.
Esta norma moral debe regular las
opciones de la conciencia y guiar
todo el comportamiento del ser
humano. ¢Existen normas juridicas
para las relaciones entre las
Naciones que componen la familia
humana? Y si existen, ¢son eficaces?
La respuesta es si; las normas



existen, pero para lograr que sean
verdaderamente eficaces es preciso
remontarse a la norma moral natural
como base de la norma juridica, de lo
contrario ésta queda a merced de
consensos fragiles y provisionales.

13. El conocimiento de la norma
moral natural no es imposible para el
hombre que entra en si mismo v,
situandose frente a su propio

destino, se interroga sobre la l6gica
interna de las inclinaciones mas
profundas que hay en su ser. Aunque
sea con perplejidades e
incertidumbres, puede llegar a
descubrir, al menos en sus lineas
esenciales, esta ley moral comun que,
por encima de las diferencias
culturales, permite que los seres
humanos se entiendan entre ellos
sobre los aspectos mas importantes
del bien y del mal, de lo que es justo
o0 injusto. Es indispensable
remontarse hasta esta ley
fundamental empleando en esta



busqueda nuestras mejores energias
intelectuales, sin dejarnos desanimar
por los equivocos o las
tergiversaciones. De hecho, los
valores contenidos en la ley natural
estan presentes, aunque de manera
fragmentada y no siempre coherente,
en los acuerdos internacionales, en
las formas de autoridad reconocidas
universalmente, en los principios del
derecho humanitario recogido en las
legislaciones de cada Estado o en los
estatutos de los Organismos
internacionales. La humanidad no
estd «sin ley». Sin embargo, es
urgente continuar el didlogo sobre
estos temas, favoreciendo también la
convergencia de las legislaciones de
cada Estado hacia el reconocimiento
de los derechos humanos
fundamentales. El crecimiento de la
cultura juridica en el mundo
depende ademas del esfuerzo por
dar siempre consistencia a las
normas internacionales con un
contenido profundamente humano,



evitando rebajarlas a meros
procedimientos que se pueden eludir
facilmente por motivos egoistas o
ideologicos.

Superacion de los conflictos y
desarme

14. La humanidad sufre hoy,
lamentablemente, grandes divisiones
y fuertes conflictos que arrojan
densas nubes sobre su futuro. Vastas
regiones del planeta estan envueltas
en tensiones crecientes, mientras que
el peligro de que aumenten los paises
con armas nucleares suscita en toda
persona responsable una fundada
preocupacion. En el Continente
africano, a pesar de que numerosos
paises han progresado en el camino
de la libertad y de la democracia,
quedan todavia muchas guerras
civiles. El Medio Oriente sigue siendo
aun escenario de conflictos y
atentados, que influyen también en
Naciones y regiones limitrofes, con el



riesgo de quedar atrapadas en la
espiral de la violencia. En un plano
mas general, se debe hacer notar,
con pesar, un aumento del numero
de Estados implicados en la carrera
de armamentos: incluso Naciones en
vias de desarrollo destinan una parte
importante de su escaso producto
interior para comprar armas. Las
responsabilidades en este funesto
comercio son muchas: estan, por un
lado, los paises del mundo
industrialmente desarrollado que
obtienen importantes beneficios por
la venta de armas y, por otro, estan
también las oligarquias dominantes
en tantos paises pobres que quieren
reforzar su situacion mediante la
compra de armas cada vez mas
sofisticadas. En tiempos tan dificiles,
es verdaderamente necesaria una
movilizacion de todas las personas
de buena voluntad para llegar a
acuerdos concretos con vistas a una
eficaz desmilitarizacion, sobre todo
en el campo de las armas nucleares.



En esta fase en la que el proceso de
no proliferacidon nuclear esta
estancado, siento el deber de
exhortar a las Autoridades a que
reanuden las negociaciones con una
determinacion mas firme de cara al
desmantelamiento progresivo y
concordado de las armas nucleares
existentes. Soy consciente de que al
renovar esta llamada me hago
intérprete del deseo de cuantos
comparten la preocupacion por el
futuro de la humanidad.

15. Hace ahora sesenta anos, la
Organizacion de las Naciones Unidas
hacia publica de modo solemne la
Declaracion universal de los
derechos humanos (1948-2008). Con
aquel documento la familia humana
reaccionaba ante los horrores de la
Segunda Guerra Mundial,
reconociendo la propia unidad
basada en la igual dignidad de todos
los hombres y poniendo en el centro
de la convivencia humana el respeto



de los derechos fundamentales de los
individuos y de los pueblos: fue un
paso decisivo en el camino dificil y
laborioso hacia la concordia y la paz.
Una mencion especial merece
también la celebracion del 25
aniversario de la adopcion por parte
de la Santa Sede de la Carta de los
derechos de la familia (1983-2008),
asi como el 40 aniversario de la
celebracion de la primera Jornada
Mundial de la Paz (1968-2008). La
celebracion de esta Jornada, fruto de
una intuicion providencial del Papa
Pablo VI, y retomada con gran
conviccion por mi amado y venerado
predecesor, el Papa Juan Pablo II, ha
ofrecido a la Iglesia a lo largo de los
afos la oportunidad de desarrollar, a
través de los Mensajes publicados
con ese motivo, una doctrina
orientadora en favor de este bien
humano fundamental. Precisamente
a la luz de estas significativas
efemeérides, invito a todos los
hombres y mujeres a que tomen una



conciencia mas clara sobre la comun
pertenencia a la unica familia
humana y a comprometerse para que
la convivencia en la tierra refleje
cada vez mas esta conviccion, de la
cual depende la instauracion de una
paz verdadera y duradera. Invito
también a los creyentes a implorar a
Dios sin cesar el gran don de la paz.
Los cristianos, por su parte, saben
que pueden confiar en la intercesion
de la que, siendo la Madre del Hijo de
Dios que se hizo carne para la
salvacion de toda la humanidad, es
Madre de todos.

Deseo a todos un feliz Afio nuevo.
Vaticano, 8 de diciembre de 2007.

Mensaje para la Jornada Mundial
de la Paz 2010

SI QUIERES PROMOVER LA PAZ,
PROTEGE LA CREACION



1. Con ocasion del comienzo del Afio
Nuevo, quisiera dirigir mis mas
fervientes deseos de paz a todas las
comunidades cristianas, a los
responsables de las Naciones, a los
hombres y mujeres de buena
voluntad de todo el mundo. El tema
que he elegido para esta XLIII
Jornada Mundial de la Paz es: Si
quieres promover la paz, protege la
creacion. El respeto a lo que ha sido
creado tiene gran importancia,
puesto que «la creacion es el
comienzo y el fundamento de todas
las obras de Dios» [Catecismo de la
Iglesia Catdlica, 198], y su
salvaguardia se ha hecho hoy
esencial para la convivencia pacifica
de la humanidad. En efecto, aunque
es cierto que, a causa de la crueldad
del hombre con el hombre, hay
muchas amenazas a la pazy al
auténtico desarrollo humano integral
—guerras, conflictos internacionales
y regionales, atentados terroristas y
violaciones de los derechos humanos



—, N0 Son menos preocupantes los
peligros causados por el descuido, e
incluso por el abuso que se hace de la
tierra y de los bienes naturales que
Dios nos ha dado. Por este motivo, es
indispensable que la humanidad
renueve y refuerce «esa alianza
entre ser humano y medio ambiente
que ha de ser reflejo del amor
creador de Dios, del cual procedemos
y hacia el cual caminamos» [Mensaje
para la Jornada Mundial de la Paz
2008, 7].

2. En la Enciclica Caritas in veritate
he subrayado que el desarrollo
humano integral esta estrechamente
relacionado con los deberes que se
derivan de la relacion del hombre
con el entorno natural, considerado
como un don de Dios para todos,
Cuyo uso comporta una
responsabilidad comun respecto a
toda la humanidad, especialmente a
los pobres y a las generaciones
futuras. He sefialado, ademas, que



cuando se considera a la naturaleza,
y al ser humano en primer lugar,
simplemente como fruto del azar o
del determinismo evolutivo, se corre
el riesgo de que disminuya en las
personas la conciencia de la
responsabilidad [Cf. n. 48]. En
cambio, valorar la creacién como un
don de Dios a la humanidad nos
ayuda a comprender la vocacion y el
valor del hombre. En efecto,
podemos proclamar llenos de
asombro con el Salmista: «Cuando
contemplo el cielo, obra de tus dedos,
la luna y las estrellas que has creado,
iqué es el hombre, para que te
acuerdes de €], el ser humano, para
darle poder?» (Sal 8,4-5). Contemplar
la belleza de la creacion es un
estimulo para reconocer el amor del
Creador, ese amor que «mueve el sol
y las demas estrellas» [Dante
Alighieri, Divina Comedia, Paraiso,
XXXIIL,145].



3. Hace veinte afios, al dedicar el
Mensaje de la Jornada Mundial de la
Paz al tema Paz con Dios creador, paz
con toda la creacion, el Papa Juan
Pablo II llamo¢ la atencion sobre la
relacion que nosotros, como
criaturas de Dios, tenemos con el
universo que nos circunda. «En
nuestros dias aumenta cada vez mas
la conviccion —escribia— de que la
paz mundial esta amenazada,
también [...] por la falta del debido
respeto a la naturaleza», afiadiendo
que la conciencia ecoldgica «no debe
ser obstaculizada, sino mas bien
favorecida, de manera que se
desarrolle y madure encontrando
una adecuada expresion en
programas e iniciativas

concretas» [Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz 1990, 1]. También
otros Predecesores mios habian
hecho referencia anteriormente a la
relacion entre el hombre y el medio
ambiente. Pablo VI, por ejemplo, con
ocasion del octogésimo aniversario



de la Enciclica Rerum Novarum de
Leon XIII, en 1971, sefialo que
«debido a una explotacion
inconsiderada de la naturaleza, [el
hombre] corre el riesgo de destruirla
y de ser a su vez victima de esta
degradacion». Y afiadio también que,
en este caso, «no solo el ambiente
fisico constituye una amenaza
permanente: contaminaciones y
desechos, nuevas enfermedades,
poder destructor absoluto; es el
propio consorcio humano el que el
hombre no domina ya, creando de
esta manera para el mafana un
ambiente que podria resultarle
intolerable. Problema social de
envergadura que incumbe a la
familia humana toda entera» [Carta
ap. Octogesima adveniens, 21].

4. Sin entrar en la cuestion de
soluciones técnicas especificas, la
Iglesia, «experta en humanidad», se
preocupa de llamar la atencion con
energia sobre la relacion entre el



Creador, el ser humano y la creacion.
En 1990, Juan Pablo II hablo de
«crisis ecoldgica» y, destacando que
ésta tiene un caracter
predominantemente ético, hizo notar
«la urgente necesidad moral de una
nueva solidaridad» [Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1990, 10].
Este llamamiento se hace hoy todavia
mas apremiante ante las crecientes
manifestaciones de una crisis, que
seria irresponsable no tomar en seria
consideracion. ;COmo permanecer
indiferentes ante los problemas que
se derivan de fendmenos como el
cambio climatico, la desertificacion,
el deterioro y la pérdida de
productividad de amplias zonas
agricolas, la contaminacion de los
rios y de las capas acuiferas, la
pérdida de la biodiversidad, el
aumento de sucesos naturales
extremos, la deforestacion de las
areas ecuatoriales y tropicales?
¢Como descuidar el creciente
fenomeno de los llamados «préfugos



ambientales», personas que deben
abandonar el ambiente en que viven
—vy con frecuencia también sus
bienes— a causa de su deterioro,
para afrontar los peligros y las
incognitas de un desplazamiento
forzado? ¢{Como no reaccionar ante
los conflictos actuales, y ante otros
potenciales, relacionados con el
acceso a los recursos naturales?
Todas éstas son cuestiones que
tienen una repercusion profunda en
el ejercicio de los derechos humanos
como, por ejemplo, el derecho a la
vida, a la alimentacion, a la salud y al
desarrollo.

5. No obstante, se ha de tener en
cuenta que no se puede valorar la
crisis ecoldgica separandola de las
cuestiones ligadas a ella, ya que esta
estrechamente vinculada al concepto
mismo de desarrollo y a la vision del
hombre y su relacion con sus
semejantes y la creacion. Por tanto,
resulta sensato hacer una revision



profunda y con vision de futuro del
modelo de desarrollo, reflexionando
ademas sobre el sentido de la
economia y su finalidad, para
corregir sus disfunciones y
distorsiones. Lo exige el estado de
salud ecologica del planeta; lo
requiere también, y sobre todo, la
crisis cultural y moral del hombre,
cuyos sintomas son patentes desde
hace tiempo en todas las partes del
mundo [Cf. Carta enc. Caritas in
veritate, 32]. La humanidad necesita
una profunda renovacion cultural;
necesita redescubrir esos valores que
constituyen el fundamento sdlido
sobre el cual construir un futuro
mejor para todos. Las situaciones de
crisis por las que esta actualmente
atravesando —ya sean de caracter
economico, alimentario, ambiental o
social— son también, en el fondo,
crisis morales relacionadas entre si.
Estas obligan a replantear el camino
comun de los hombres. Obligan, en
particular, a un modo de vivir



caracterizado por la sobriedad y la
solidaridad, con nuevas reglas y
formas de compromiso, apoyandose
con confianza y valentia en las
experiencias positivas que ya se han
realizado y rechazando con decision
las negativas. Solo de este modo la
crisis actual se convierte en ocasion
de discernimiento y de nuevas
proyecciones.

6. ¢Acaso no es cierto que en el
origen de lo que, en sentido cosmico,
llamamos «naturaleza», hay «un
designio de amor y de verdad»? El
mundo «no es producto de una
necesidad cualquiera, de un destino
ciego o del azar [...]. Procede de la
voluntad libre de Dios que ha
querido hacer participar a las
criaturas de su ser, de su sabiduria y
de su bondad» [Catecismo de la
Iglesia Catdlica, 295]. El Libro del
Génesis nos remite en sus primeras
paginas al proyecto sapiente del
cosmos, fruto del pensamiento de



Dios, en cuya cima se situan el
hombre y la mujer, creados a imagen
y semejanza del Creador para «llenar
la tierra» y «dominarla» como
«administradores» de Dios mismo (cf.
Gn 1,28). La armonia entre el
Creador, la humanidad y la creaciéon
que describe la Sagrada Escritura, se
ha roto por el pecado de Adan y Eva,
del hombre y la mujer, que
pretendieron ponerse en el lugar de
Dios, negandose a reconocerse
criaturas suyas. La consecuencia es
que se ha distorsionado también el
encargo de «dominar» la tierra, de
«cultivarla y guardarla», y asi surgio
un conflicto entre ellos y el resto de
la creacion (cf. Gn 3,17-19). El ser
humano se ha dejado dominar por el
egoismo, perdiendo el sentido del
mandato de Dios, y en su relacion
con la creacion se ha comportado
como explotador, queriendo ejercer
sobre ella un dominio absoluto. Pero
el verdadero sentido del mandato
original de Dios, perfectamente claro



en el Libro del Génesis, no consistia
en una simple concesion de
autoridad, sino mas bien en una
llamada a la responsabilidad. Por lo
demas, la sabiduria de los antiguos
reconocia que la naturaleza no esta a
nuestra disposicion como si fuera un
«monton de desechos esparcidos al
azar» [Herdclito de Efeso (535 a.C. ca.
- 475 a.C. ca.), Fragmento 22B124, en
H. Diels-W. Kranz, Die Fragmente der
Vorsokratiker, Weidmann, Berlin
1952°], mientras que la Revelacion
biblica nos ha hecho comprender
que la naturaleza es un don del
Creador, el cual ha inscrito en ella su
orden intrinseco para que el hombre
pueda descubrir en él las
orientaciones necesarias para
«cultivarla y guardarla» (cf. Gn 2,15)
[Cf. Carta enc. Caritas in veritate, 48].
Todo lo que existe pertenece a Dios,
que lo ha confiado a los hombres,
pero no para que dispongan
arbitrariamente de ello. Por el
contrario, cuando el hombre, en vez



de desempefiar su papel de
colaborador de Dios, 1o suplanta,
termina provocando la rebelion de la
naturaleza, «mas bien tiranizada que
gobernada por él» [Juan Pablo II,
Carta enc. Centesimus annus, 37]. Asi,
pues, el hombre tiene el deber de
ejercer un gobierno responsable
sobre la creacion, protegiéndola y
cultivandola [Cf. Carta enc. Caritas in
veritate, 50].

7. Se ha de constatar por desgracia
que numerosas personas, en muchos
paises y regiones del planeta, sufren
crecientes dificultades a causa de la
negligencia o el rechazo por parte de
tantos a ejercer un gobierno
responsable respecto al medio
ambiente. El Concilio Ecuménico
Vaticano I ha recordado que «Dios
ha destinado la tierra y todo cuanto
ella contiene para uso de todos los
hombres y pueblos» [Const. past.
Gaudium et spes, 69]. Por tanto, la
herencia de la creacidn pertenece a



la humanidad entera. En cambio, el
ritmo actual de explotacion pone en
serio peligro la disponibilidad de
algunos recursos naturales, no solo
para la presente generacion, sino
sobre todo para las futuras [Cf. Juan
Pablo II, Carta enc. Sollicitudo rei
socialis, 34]. Asi, pues, se puede
comprobar facilmente que el
deterioro ambiental es
frecuentemente el resultado de la
falta de proyectos politicos de altas
miras o de la busqueda de intereses
econdmicos miopes, que se
transforman lamentablemente en
una seria amenaza para la creacion.
Para contrarrestar este fenomeno,
teniendo en cuenta que «toda
decision econdmica tiene
consecuencias de caracter

moral» [Carta enc. Caritas in veritate,
37], es también necesario que la
actividad econémica respete mas el
medio ambiente. Cuando se utilizan
los recursos naturales, hay que
preocuparse de su salvaguardia,



previendo también sus costes —en
términos ambientales y sociales—,
que han de ser considerados como
un capitulo esencial del costo de la
misma actividad economica.
Compete a la comunidad
internacional y a los gobiernos
nacionales dar las indicaciones
oportunas para contrarrestar de
manera eficaz una utilizacion del
medio ambiente que lo perjudique.
Para proteger el ambiente, para
tutelar los recursos y el clima, es
preciso, por un lado, actuar
respetando unas normas bien
definidas incluso desde el punto de
vista juridico y econdémico y, por otro,
tener en cuenta la solidaridad debida
a quienes habitan las regiones mas
pobres de la tierra y a las futuras
generaciones.

8. En efecto, parece urgente lograr
una leal solidaridad
intergeneracional. Los costes que se
derivan de la utilizacion de los



recursos ambientales comunes no
pueden dejarse a cargo de las
generaciones futuras: «Herederos de
generaciones pasadasy
beneficidndonos del trabajo de
nuestros contemporaneos, estamos
obligados para con todos y no
podemos desinteresarnos de los que
vendran a aumentar todavia mas el
circulo de la familia humana. La
solidaridad universal, que es un
hecho y beneficio para todos, es
también un deber. Se trata de una
responsabilidad que las generaciones
presentes tienen respecto a las
futuras, una responsabilidad que
incumbe también a cada Estado y a
la Comunidad

internacional» [Pontificio Consejo
«Justicia y Paz», Compendio de la
Doctrina social de la Iglesia, 467; cf.
Pablo VI, Carta enc. Populorum
progressio, 17]. E1 uso de los recursos
naturales deberia hacerse de modo
que las ventajas inmediatas no
tengan consecuencias negativas para



los seres vivientes, humanos o no, del
presente y del futuro; que la tutela de
la propiedad privada no entorpezca
el destino universal de los bienes [Cf.
Juan Pablo II, Carta enc. Centesimus
annus, 30-31.43]; que la intervencion
del hombre no comprometa la
fecundidad de la tierra, para ahoray
para el mafiana. Ademas de la leal
solidaridad intergeneracional, se ha
de reiterar la urgente necesidad
moral de una renovada solidaridad
intrageneracional, especialmente en
las relaciones entre paises en vias de
desarrollo y aquellos altamente
industrializados: «la comunidad
internacional tiene el deber
imprescindible de encontrar los
modos institucionales para ordenar
el aprovechamiento de los recursos
no renovables, con la participacion
también de los paises pobres, y
planificar asi conjuntamente el
futuro» [Carta enc. Caritas in veritate,
49]. La crisis ecolégica muestra la
urgencia de una solidaridad que se



proyecte en el espacio y el tiempo. En
efecto, entre las causas de la crisis
ecoldgica actual, es importante
reconocer la responsabilidad
histdrica de los paises
industrializados. No obstante,
tampoco los paises menos
industrializados, particularmente
aquellos emergentes, estan eximidos
de la propia responsabilidad
respecto a la creacion, porque el
deber de adoptar gradualmente
medidas y politicas ambientales
eficaces incumbe a todos. Esto podria
lograrse mas facilmente si no
hubiera tantos calculos interesados
en la asistencia y la transferencia de
conocimientos y tecnologias mas
limpias.

9. Es indudable que uno de los
principales problemas que ha de
afrontar la comunidad internacional
es el de los recursos energéticos,
buscando estrategias compartidasy
sostenibles para satisfacer las



necesidades de energia de esta
generacion y de las futuras. Para ello,
es necesario que las sociedades
tecnologicamente avanzadas estén
dispuestas a favorecer
comportamientos caracterizados por
la sobriedad, disminuyendo el propio
consumo de energia y mejorando las
condiciones de su uso. Al mismo
tiempo, se ha de promover la
busqueda y las aplicaciones de
energias con menor impacto
ambiental, asi como la
«redistribucion planetaria de los
recursos energéticos, de manera que
también los paises que no los tienen
puedan acceder a ellos» [Ibid.]. La
crisis ecoldgica, pues, brinda una
oportunidad histdérica para elaborar
una respuesta colectiva orientada a
cambiar el modelo de desarrollo
global siguiendo una direccién mas
respetuosa con la creacion y de un
desarrollo humano integral,
inspirado en los valores propios de la
caridad en la verdad. Por tanto,



desearia que se adoptara un modelo
de desarrollo basado en el papel
central del ser humano, en la
promocion y participacion en el bien
comun, en la responsabilidad, en la
toma de conciencia de la necesidad
de cambiar el estilo de vida y en la
prudencia, virtud que indica lo que
se ha de hacer hoy, en prevision de lo
que puede ocurrir mafiana [Cf. Santo
Tomas de Aquino, S. Th., II-11, q. 49,
5].

10. Para llevar a la humanidad hacia
una gestion del medio ambiente y los
recursos del planeta que sea
sostenible en su conjunto, el hombre
esta llamado a emplear su
inteligencia en el campo de la
investigacion cientifica y tecnoldgica
y en la aplicacion de los
descubrimientos que se derivan de
ella. La «nueva solidaridad»
propuesta por Juan Pablo II en el
Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 1990 [Cf. n. 9],y la



«solidaridad global», que he
mencionado en el Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 2009

[Cf .n. 8], son actitudes esenciales
para orientar el compromiso de
tutelar la creacion, mediante un
sistema de gestion de los recursos de
la tierra mejor coordinado en el
ambito internacional, sobre todo en
un momento en el que va
apareciendo cada vez de manera mas
clara la estrecha interrelacion que
hay entre la lucha contra el deterioro
ambiental y la promocion del
desarrollo humano integral. Se trata
de una dindmica imprescindible, en
cuanto «el desarrollo integral del
hombre no puede darse sin el
desarrollo solidario de la
humanidad» [Pablo VI, Carta enc.
Populorum progressio, 43]. Hoy son
muchas las oportunidades cientificas
y las potenciales vias innovadoras,
gracias a las cuales se pueden
obtener soluciones satisfactoriasy
armoniosas para la relacion entre el



hombre y el medio ambiente. Por
ejemplo, es preciso favorecer la
investigacion orientada a determinar
el modo mas eficaz para aprovechar
la gran potencialidad de la energia
solar. También merece atencion la
cuestion, que se ha hecho planetaria,
del agua y el sistema hidrogeologico
global, cuyo ciclo tiene una
importancia de primer orden para la
vida en la tierra, y cuya estabilidad
puede verse amenazada gravemente
por los cambios climaticos. Se han de
explorar, ademas, estrategias
apropiadas de desarrollo rural
centradas en los pequefios
agricultores y sus familias, asi como
es preciso preparar politicas idoneas
para la gestion de los bosques, para
el tratamiento de los desperdicios y
para la valorizacion de las sinergias
que se dan entre los intentos de
contrarrestar los cambios climaticos
y la lucha contra la pobreza. Hacen
falta politicas nacionales ambiciosas,
completadas por un necesario



compromiso internacional que
aporte beneficios importantes, sobre
todo a medio y largo plazo. En
definitiva, es necesario superar la
l6gica del mero consumo para
promover formas de produccion
agricola e industrial que respeten el
orden de la creacion y satisfagan las
necesidades primarias de todos. La
cuestion ecoldgica no se ha de
afrontar solo por las perspectivas
escalofriantes que se perfilan en el
horizonte a causa del deterioro
ambiental; el motivo ha de ser sobre
todo la busqueda de una auténtica
solidaridad de alcance mundial,
inspirada en los valores de la
caridad, la justicia y el bien comun.
Por otro lado, como ya he tenido
ocasion de recordar, «la técnica
nunca es solo técnica. Manifiesta
quién es el hombre y cudles son sus
aspiraciones de desarrollo, expresa
la tension del &nimo humano hacia
la superacion gradual de ciertos
condicionamientos materiales. La



técnica, por lo tanto, se inserta en el
mandato de cultivar y guardar la
tierra (cf. Gn 2,15), que Dios ha
confiado al hombre, y se orienta a
reforzar esa alianza entre ser
humano y medio ambiente que debe
reflejar el amor creador de

Dios» [Carta enc. Caritas in veritate,
69].

11. Cada vez se ve con mayor
claridad que el tema del deterioro
ambiental cuestiona los
comportamientos de cada uno de
nosotros, los estilos de vida y los
modelos de consumo y produccion
actualmente dominantes, con
frecuencia insostenibles desde el
punto de vista social, ambiental e
incluso econdémico. Ha llegado el
momento en que resulta
indispensable un cambio de
mentalidad efectivo, que lleve a
todos a adoptar nuevos estilos de
vida, «a tenor de los cuales, la
busqueda de la verdad, de la belleza



y del bien, asi como la comunion con
los demdas hombres para un
desarrollo comun, sean los elementos
que determinen las opciones del
consumo, de los ahorros y de las
inversiones» [Juan Pablo II, Carta
enc. Centesimus annus, 36]. Se ha de
educar cada vez mas para construir
la paz a partir de opciones de gran
calado en el ambito personal,
familiar, comunitario y politico.
Todos somos responsables de la
proteccion y el cuidado de la
creacion. Esta responsabilidad no
tiene fronteras. Segun el principio de
subsidiaridad, es importante que
todos se comprometan en el &mbito
que les corresponda, trabajando para
superar el predominio de los
intereses particulares. Un papel de
sensibilizaciéon y formacion
corresponde particularmente a los
diversos sujetos de la sociedad civil y
las Organizaciones no gubernativas,
que se mueven con generosidad y
determinacion en favor de una



responsabilidad ecoldgica, que
deberia estar cada vez mas
enraizada en el respeto de la
«ecologia humana». Ademas, se ha de
requerir la responsabilidad de los
medios de comunicacion social en
este campo, con el fin de proponer
modelos positivos en los que
inspirarse. Por tanto, ocuparse del
medio ambiente exige una vision
amplia y global del mundo; un
esfuerzo comun y responsable para
pasar de una logica centrada en el
interés nacionalista egoista a una
perspectiva que abarque siempre las
necesidades de todos los pueblos. No
se puede permanecer indiferentes
ante lo que ocurre en nuestro
entorno, porque la degradacion de
cualquier parte del planeta afectaria
a todos. Las relaciones entre las
personas, los grupos sociales y los
Estados, al igual que los lazos entre el
hombre y el medio ambiente, estan
llamadas a asumir el estilo del
respeto y de la «caridad en la



verdad». En este contexto tan amplio,
es deseable mas que nunca que los
esfuerzos de la comunidad
internacional por lograr un desarme
progresivo y un mundo sin armas
nucleares, que solo con su mera
existencia amenazan la vida del
planeta, asi como por un proceso de
desarrollo integral de la humanidad
de hoy y del mafiana, sean de verdad
eficaces y correspondidos
adecuadamente.

12. La Iglesia tiene una
responsabilidad respecto a la
creacion y se siente en el deber de
ejercerla también en el ambito
publico, para defender la tierra, el
agua y el aire, dones de Dios Creador
para todos, y sobre todo para
proteger al hombre frente al peligro
de la destruccion de si mismo. En
efecto, la degradacion de la
naturaleza esta estrechamente
relacionada con la cultura que
modela la convivencia humana, por



lo que «cuando se respeta la
“ecologia humana” en la sociedad,
también la ecologia ambiental se
beneficia» [Carta enc. Caritas in
veritate, 51]. No se puede pedir a los
jovenes que respeten el medio
ambiente, si no se les ayuda en la
familia y en la sociedad a respetarse
a si mismos: el libro de la naturaleza
es unico, tanto en lo que concierne al
ambiente como a la ética personal,
familiar y social [Cf. ibid., 15. 51]. Los
deberes respecto al ambiente se
derivan de los deberes para con la
persona, considerada en si misma y
en su relacion con los demas. Por
eso, aliento de buen grado la
educacion de una responsabilidad
ecoldgica que, como he dicho en la
Enciclica Caritas in veritate,
salvaguarde una auténtica «ecologia
humana» y, por tanto, afirme con
renovada conviccion la
inviolabilidad de la vida humana en
cada una de sus fases, y en cualquier
condicion en que se encuentre, la



dignidad de la persona y la
insustituible mision de la familia, en
la cual se educa en el amor al
projimo y el respeto por la
naturaleza [Cf. ibid., 28. 51. 61; Juan
Pablo II, Carta enc. Centesimus annus,
38.39]. Es preciso salvaguardar el
patrimonio humano de la sociedad.
Este patrimonio de valores tiene su
origen y esta inscrito en la ley moral
natural, que fundamenta el respeto
de la persona humana y de la
creacion.

13. Tampoco se ha de olvidar el
hecho, sumamente elocuente, de que
muchos encuentran tranquilidad y
paz, se sienten renovados y
fortalecidos, al estar en contacto con
la belleza y la armonia de la
naturaleza. Asi, pues, hay una cierta
forma de reciprocidad: al cuidar la
creacion, vemos que Dios, a través de
ella, cuida de nosotros. Por otro lado,
una correcta concepcion de la
relacion del hombre con el medio



ambiente no lleva a absolutizar la
naturaleza ni a considerarla mas
importante que la persona misma. El
Magisterio de la Iglesia manifiesta
reservas ante una concepcion del
mundo que nos rodea inspirada en el
ecocentrismo y el biocentrismo,
porque dicha concepcion elimina la
diferencia ontoldgica y axiolégica
entre la persona humana y los otros
seres vivientes. De este modo, se
anula en la practica la identidad y el
papel superior del hombre,
favoreciendo una vision igualitarista
de la «dignidad» de todos los seres
vivientes. Se abre asi paso a un
nuevo panteismo con acentos
neopaganos, que hace derivar la
salvacion del hombre
exclusivamente de la naturaleza,
entendida en sentido puramente
naturalista. La Iglesia invita en
cambio a plantear la cuestion de
manera equilibrada, respetando la
«gramatica» que el Creador ha
inscrito en su obra, confiando al



hombre el papel de guardian y
administrador responsable de la
creacion, papel del que ciertamente
no debe abusar, pero del cual
tampoco puede abdicar. En efecto,
también la posicion contraria de
absolutizar la técnica y el poder
humano termina por atentar
gravemente, no solo contra la
naturaleza, sino también contra la
misma dignidad humana [Cf. Carta
enc. Caritas in veritate, 70].

14. Si quieres promover la paz,
protege la creacion. La busqueda de
la paz por parte de todos los hombres
de buena voluntad se vera facilitada
sin duda por el reconocimiento
comun de la relacion inseparable
que existe entre Dios, los seres
humanos y toda la creacion. Los
cristianos ofrecen su propia
aportacion, iluminados por la divina
Revelacion y siguiendo la Tradicion
de la Iglesia. Consideran el cosmos y
sus maravillas a la luz de la obra



creadora del Padre y de la redencion
de Cristo, que, con su muerte y
resurreccion, ha reconciliado con
Dios «todos los seres: los del cielo y
los de la tierra» (Col 1,20). Cristo,
crucificado y resucitado, ha
entregado a la humanidad su
Espiritu santificador, que guia el
camino de la historia, en espera del
dia en que, con la vuelta gloriosa del
Sefior, seran inaugurados «un cielo
nuevo y una tierra nueva» (2 P 3,13),
en los que habitaran por siempre la
justicia y la paz. Por tanto, proteger
el entorno natural para construir un
mundo de paz es un deber de cada
persona. He aqui un desafio urgente
que se ha de afrontar de modo
unanime con un renovado empeio;
he aqui una oportunidad
providencial para legar a las nuevas
generaciones la perspectiva de un
futuro mejor para todos. Que los
responsables de las naciones sean
conscientes de ello, asi como los que,
en todos los &mbitos, se interesan por



el destino de la humanidad: la
salvaguardia de la creacion y la
consecucion de la paz son realidades
intimamente relacionadas entre si.
Por eso, invito a todos los creyentes a
elevar una ferviente oracién a Dios,
Creador todopoderoso y Padre de
misericordia, para que en el corazon
de cada hombre y de cada mujer
resuene, se acojay se viva el
apremiante llamamiento: Si quieres
promover la paz, protege la creacion.

Vaticano, 8 de diciembre de 2009

Carta enciclica Caritas in veritate
(nn. 48-52)

48. El tema del desarrollo esta
también muy unido hoy a los deberes
que nacen de la relacion del hombre
con el ambiente natural. Este es un
don de Dios para todos, y su uso
representa para nosotros una
responsabilidad para con los pobres,
las generaciones futuras y toda la
humanidad. Cuando se considera la



naturaleza, y en primer lugar al ser
humano, fruto del azar o del
determinismo evolutivo, disminuye
el sentido de la responsabilidad en
las conciencias. El creyente reconoce
en la naturaleza el maravilloso
resultado de la intervencion
creadora de Dios, que el hombre
puede utilizar responsablemente
para satisfacer sus legitimas
necesidades —materiales e
inmateriales— respetando el
equilibrio inherente a la creacion
misma. Si se desvanece esta vision,
se acaba por considerar la naturaleza
como un tabu intocable o, al
contrario, por abusar de ella. Ambas
posturas no son conformes con la
vision cristiana de la naturaleza,
fruto de la creacion de Dios.

La naturaleza es expresion de un
proyecto de amor y de verdad. Ella
nos precede y nos ha sido dada por
Dios como ambito de vida. Nos habla
del Creador (cf. Rm 1,20) y de su



amor a la humanidad. Esta destinada
a encontrar la «plenitud» en Cristo al
final de los tiempos (cf. Ef 1,9-10; Col
1,19-20). También ella, por tanto, es
una «vocacion» [Cf. Juan Pablo II,
Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 1990, 6]. La naturaleza esta a
nuestra disposicion no como un
«monton de desechos esparcidos al
azar» [Herdclito de Efeso (Efeso 535
a.C. ca. — 475 a.C. ca.), Fragmento
22B124, en: H. Diels — W. Kranz, Die
Fragmente der Vorsokratiker,
Weidmann, Berlin 1952°], sino como
un don del Creador que ha disefiado
sus estructuras intrinsecas para que
el hombre descubra las orientaciones
que se deben seguir para «guardarla
y cultivarla» (cf. Gn 2,15). Pero se ha
de subrayar que es contrario al
verdadero desarrollo considerar la
naturaleza como mads importante que
la persona humana misma. Esta
postura conduce a actitudes
neopaganas o de nuevo panteismo: la
salvacion del hombre no puede venir



unicamente de la naturaleza,
entendida en sentido puramente
naturalista. Por otra parte, también
es necesario refutar la posicion
contraria, que mira a su completa
tecnificacion, porque el ambiente
natural no es solo materia disponible
a nuestro gusto, sino obra admirable
del Creador y que lleva en si una
«gramatica» que indica finalidad y
criterios para un uso inteligente, no
instrumental y arbitrario. Hoy,
muchos perjuicios al desarrollo
provienen en realidad de estas
maneras de pensar distorsionadas.
Reducir completamente la
naturaleza a un conjunto de simples
datos facticos acaba siendo fuente de
violencia para con el ambiente,
provocando ademas conductas que
no respetan la naturaleza del
hombre mismo. Esta, en cuanto se
compone no solo de materia, sino
también de espiritu, y por tanto rica
de significados y fines trascendentes,
tiene un caracter normativo incluso



para la cultura. El hombre interpreta
y modela el ambiente natural
mediante la cultura, la cual es
orientada a su vez por la libertad
responsable, atenta a los dictamenes
de la ley moral. Por tanto, los
proyectos para un desarrollo
humano integral no pueden ignorar
a las generaciones sucesivas, sino
que han de caracterizarse por la
solidaridad y la justicia
intergeneracional, teniendo en
cuenta multiples aspectos, como el
ecoldgico, el juridico, el econémico, el
politico y el cultural [Cf. Consejo
Pontificio de Justicia y Paz,
Compendio de la doctrina social de la
Iglesia, nn. 451-487].

49. Hoy, las cuestiones relacionadas
con el cuidado y salvaguardia del
ambiente han de tener debidamente
en cuenta los problemas energéticos.
En efecto, el acaparamiento por
parte de algunos estados, grupos de
poder y empresas de recursos



energéticos no renovables, es un
grave obstaculo para el desarrollo de
los paises pobres. Estos no tienen
medios econdmicos ni para acceder a
las fuentes energéticas no renovables
ya existentes ni para financiar la
busqueda de fuentes nuevas y
alternativas. La acumulacion de
recursos naturales, que en muchos
casos se encuentran precisamente en
paises pobres, causa explotacion y
conflictos frecuentes entre las
naciones y en su interior. Dichos
conflictos se producen con
frecuencia precisamente en el
territorio de esos paises, con graves
consecuencias de muertes,
destruccion y mayor degradacion
aun. La comunidad internacional
tiene el deber imprescindible de
encontrar los modos institucionales
para ordenar el aprovechamiento de
los recursos no renovables, con la
participacion también de los paises
pobres, y planificar asi
conjuntamente el futuro.



En este sentido, hay también una
urgente necesidad moral de una
renovada solidaridad, especialmente
en las relaciones entre paises en vias
de desarrollo y paises altamente
industrializados [Cf. Juan Pablo II,
Mensaje para la Jornada Mundial de
la Paz 1990, 10]. Las sociedades
tecnologicamente avanzadas pueden
y deben disminuir el propio gasto
energético, bien porque las
actividades manufactureras
evolucionan, bien porque entre sus
ciudadanos se difunde una mayor
sensibilidad ecoldgica. Ademas, se
debe afiadir que hoy se puede
mejorar la eficacia energética y al
mismo tiempo progresar en la
busqueda de energias alternativas.
Pero es también necesaria una
redistribucion planetaria de los
recursos energéticos, de manera que
también los paises que no los tienen
puedan acceder a ellos. Su destino no
puede dejarse en manos del primero
que llega o depender de la logica del



mas fuerte. Se trata de problemas
relevantes que, para ser afrontados
de manera adecuada, requieren por
parte de todos una responsable toma
de conciencia de las consecuencias
que afectaran a las nuevas
generaciones, y sobre todo a los
numerosos jovenes que viven en los
pueblos pobres, los cuales «reclaman
tener su parte activa en la
construccion de un mundo

mejor» [Pablo VI, Carta enc.
Populorum progressio, 65].

50. Esta responsabilidad es global,
porque no concierne solo a la
energia, sino a toda la creacion, para
no dejarla a las nuevas generaciones
empobrecida en sus recursos. Es
licito que el hombre gobierne
responsablemente la naturaleza para
custodiarla, hacerla productiva y
cultivarla también con métodos
nuevos y tecnologias avanzadas, de
modo que pueda acoger y alimentar
dignamente a la poblacion que la



habita. En nuestra tierra hay lugar
para todos: en ella toda la familia
humana debe encontrar los recursos
necesarios para vivir dignamente,
con la ayuda de la naturaleza misma,
don de Dios a sus hijos, con el teson
del propio trabajo y de la propia
inventiva. Pero debemos considerar
un deber muy grave el dejar la tierra
a las nuevas generaciones en un
estado en el que puedan habitarla
dignamente y seguir cultivandola.
Eso comporta «el compromiso de
decidir juntos después de haber
ponderado responsablemente la via
a seguir, con el objetivo de fortalecer
esa alianza entre ser humano y
medio ambiente que ha de ser reflejo
del amor creador de Dios, del cual
procedemos y hacia el cual
caminamos» [Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 2008, 7]. Es
de desear que la comunidad
internacional y cada gobierno sepan
contrarrestar eficazmente los modos
de utilizar el ambiente que le sean



nocivos. Y también las autoridades
competentes han de hacer los
esfuerzos necesarios para que los
costes econdmicos y sociales que se
derivan del uso de los recursos
ambientales comunes se reconozcan
de manera transparente y sean
sufragados totalmente por aquellos
que se benefician, y no por otros o
por las futuras generaciones. La
proteccion del entorno, de los
recursos y del clima requiere que
todos los responsables
internacionales actuen
conjuntamente y demuestren
prontitud para obrar de buena fe, en
el respeto de la ley y la solidaridad
con las regiones mas débiles del
planeta [Cf. Discurso a los miembros
de la Asamblea General de la
Organizacion de las Naciones Unidas
(18 abril 2008)]. Una de las mayores
tareas de la economia es
precisamente el uso mas eficaz de los
recursos, no el abuso, teniendo
siempre presente que el concepto de



eficiencia no es axiolégicamente
neutral.

51. El modo en que el hombre trata el
ambiente influye en la manera en
que se trata a si mismo, y viceversa.
Esto exige que la sociedad actual
revise seriamente su estilo de vida
que, en muchas partes del mundo,
tiende al hedonismo y al
consumismo, despreocupandose de
los dafios que de ello se derivan [Cf.
Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1990, 13].
Es necesario un cambio efectivo de
mentalidad que nos lleve a adoptar
nuevos estilos de vida, «a tenor de los
cuales la busqueda de la verdad, de
la belleza y del bien, asi como la
comunion con los demas hombres
para un crecimiento comun sean los
elementos que determinen las
opciones del consumo, de los ahorros
y de las inversiones» [Id., Carta enc.
Centesimus annus, 36]. Cualquier
menoscabo de la solidaridad y del



civismo produce dafios ambientales,
asi como la degradacion ambiental, a
su vez, provoca insatisfaccion en las
relaciones sociales. La naturaleza,
especialmente en nuestra época, esta
tan integrada en la dinamica social y
cultural que practicamente ya no
constituye una variable
independiente. La desertizacion y el
empobrecimiento productivo de
algunas areas agricolas son también
fruto del empobrecimiento de sus
habitantes y de su atraso. Cuando se
promueve el desarrollo econémico y
cultural de estas poblaciones, se
tutela también la naturaleza.
Ademas, muchos recursos naturales
quedan devastados con las guerras.
La paz de los pueblos y entre los
pueblos permitiria también una
mayor salvaguardia de la naturaleza.
El acaparamiento de los recursos,
especialmente del agua, puede
provocar graves conflictos entre las
poblaciones afectadas. Un acuerdo
pacifico sobre el uso de los recursos



puede salvaguardar la naturaleza vy,
al mismo tiempo, el bienestar de las
sociedades interesadas.

La Iglesia tiene una responsabilidad
respecto a la creacion y la debe hacer
valer en publico. Y, al hacerlo, no
solo debe defender la tierra, el aguay
el aire como dones de la creacion que
pertenecen a todos. Debe proteger
sobre todo al hombre contra la
destruccion de si mismo. Es
necesario que exista una especie de
ecologia del hombre bien entendida.
En efecto, la degradacion de la
naturaleza esta estrechamente unida
a la cultura que modela la
convivencia humana: cuando se
respeta la «ecologia humanan» [Ibid.,
38; cf. Benedicto XVI, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 2007, 8] en
la sociedad, también la ecologia
ambiental se beneficia. Asi como las
virtudes humanas estan
interrelacionadas, de modo que el
debilitamiento de una pone en



peligro también a las otras, asi
también el sistema ecoldgico se
apoya en un proyecto que abarca
tanto la sana convivencia social
como la buena relacion con la
naturaleza.

Para salvaguardar la naturaleza no
basta intervenir con incentivos o
desincentivos econdémicos, y ni
siquiera basta con una instruccion
adecuada. Estos son instrumentos
importantes, pero el problema
decisivo es la capacidad moral global
de la sociedad. Si no se respeta el
derecho a la vida y a la muerte
natural, si se hace artificial la
concepcion, la gestacion y el
nacimiento del hombre, si se
sacrifican embriones humanos a la
investigacion, la conciencia comun
acaba perdiendo el concepto de
ecologia humana y con ello de la
ecologia ambiental. Es una
contradiccion pedir a las nuevas
generaciones el respeto al ambiente



natural, cuando la educacion y las
leyes no las ayudan a respetarse a si
mismas. El libro de la naturaleza es
uno e indivisible, tanto en lo que
concierne a la vida, la sexualidad, el
matrimonio, la familia, las relaciones
sociales, en una palabra, el
desarrollo humano integral. Los
deberes que tenemos con el
ambiente estan relacionados con los
que tenemos para con la persona
considerada en si misma y en su
relacion con los otros. No se pueden
exigir unos y conculcar otros. Es una
grave antinomia de la mentalidad y
de la praxis actual, que envilece a la
persona, trastorna el ambiente y
dafia a la sociedad.

52. La verdad, y el amor que ella
desvela, no se pueden producir, sélo
se pueden acoger. Su ultima fuente
no es, ni puede ser, el hombre, sino
Dios, 0 sea Aquel que es Verdad y
Amor. Este principio es muy
importante para la sociedad y para el



desarrollo, en cuanto que ni la
Verdad ni el Amor pueden ser solo
productos humanos; la vocacion
misma al desarrollo de las personasy
de los pueblos no se fundamenta en
una simple deliberacion humana,
sino que esta inscrita en un plano
que nos precede y que para todos
nosotros es un deber que ha de ser
acogido libremente. Lo que nos
precede y constituye —el Amor y la
Verdad subsistentes— nos indica qué
es el bien y en qué consiste nuestra
felicidad. Nos sefiala asi el camino
hacia el verdadero desarrollo.

Carta con motivo de la Expo de
Zaragoza, 10 de julio de 2008

Al Senor Cardenal Renato Raffaele
Martino, representante de la Santa
Sede para el dia de la Santa Sede en
la Exposicion internacional de
Zaragoza

Me es grato enviar un mensaje de fe
y esperanza a cuantos visitan en



estos dias la Expo Zaragoza 2008,
dedicada a los complejos temas
relacionados con el valor que tiene el
agua para la vida del hombre y el
mantenimiento del equilibrio entre
los diversos elementos de nuestro
mundo. La Santa Sede ha querido
estar convenientemente presente en
la Expo con un stand, preparado
juntamente con la Archididcesis de
Zaragoza, a la cual agradezco su
generoso compromiso para
promover adecuadas iniciativas
culturales que acerquen al visitante
al inconmensurable patrimonio de
espiritualidad, arte y sabiduria social
que se inspira en el agua y que han
sido custodiados por la Iglesia
catolica.

Hemos de tomar conciencia de que,
lamentablemente, el agua —bien
esencial e indispensable que el Sefior
ha dado al hombre para mantenery
desarrollar la vida— es considerada
hoy, a causa del acoso y la presion de



multiples factores sociales y
econdmicos, como un bien que debe
ser especialmente protegido
mediante claras politicas nacionales
e internacionales, y utilizado segun
criterios sensatos de solidaridad y
responsabilidad. El uso del agua —que
es valorado como un derecho
universal e inalienable- esta
relacionado con las necesidades
crecientes y perentorias de las
personas que viven en la indigencia,
teniendo en cuenta que «el acceso
limitado al agua potable repercute
sobre el bienestar de un numero
enorme de personasy es con
frecuencia causa de enfermedades,
sufrimientos, conflictos, pobreza e
incluso de muerte» (Consejo
Pontificio “Justicia y Paz”, Compendio
de la doctrina social de la Iglesia, n.
484). Respecto al derecho al agua se
debe subrayar también que se trata
de un derecho que tiene su
fundamento en la dignidad de la
persona humana; desde esta



perspectiva se han de examinar
atentamente las posturas de aquellos
que consideran y tratan el agua
unicamente como un bien
economico. Su uso debe ser racional
y solidario, fruto de una equilibrada
sinergia entre el sector publico y
privado.

El que hoy en dia se considere el
agua un bien predominantemente
material, no debe hacer olvidar los
significados religiosos que la
humanidad creyente, y sobre todo el
cristianismo, ha desarrollado a partir
de ella, dandole un gran valor como
un precioso bien inmaterial, que
enriquece siempre la vida del
hombre en esta tierra. ;COmo no
recordar en esta circunstancia el
sugestivo mensaje que nos llega de
las Sagradas Escrituras, tratando el
agua como simbolo de purificacion
(cf. Sal 50,4; Jn 13,8) y de vida (cf. Jn
3,5; Ga 3,27)? La plena recuperacion
de esta dimension espiritual es



garantia y presupuesto para un
adecuado planteamiento de los
problemas éticos, politicos y
economicos que afectan a la
compleja gestion del agua por parte
de tantos sujetos interesados, tanto
en el ambito nacional como
internacional.

Con los mejores deseos de que la
Expo de Zaragoza suscite en todos los
que la visiten apropiadas reflexiones
y favorezca en las autoridades
competentes las decisiones
oportunas en favor de un bien tan
esencial para la vida del ser humano
sobre la tierra, envio a todos, como
prenda de abundantes dones
celestiales, la Bendicion Apostolica.

Vaticano, 10 de julio de 2008

Discurso a la Curia romana, 22 de
diciembre de 2008

Sefnores cardenales; venerados
hermanos en el episcopado y en el



presbiterado; queridos hermanos y
hermanas:

[...]

La alegria como fruto del Espiritu
Santo: asi llegamos al tema central de
Sydney, que era precisamente el
Espiritu Santo. A este respecto,
quiero aludir, aunque sea
brevemente, a la orientacion
implicita en ese tema. Teniendo
presente el testimonio de la Escritura
y de la Tradicion, en el tema del
"Espiritu Santo" se reconocen
facilmente cuatro dimensiones.

1. Ante todo, esta la afirmacion que
encontramos ya desde el inicio del
relato de la creacion. Alli se habla del
Espiritu creador que aletea sobre las
aguas, crea el mundo y lo renueva
sin cesar. La fe en el Espiritu creador
es un contenido esencial del Credo
cristiano. El dato de que la materia
lleva consigo una estructura
matematica, de que esta llena de



espiritu, es el fundamento en el que
se apoyan las ciencias modernas de
la naturaleza. Nuestro espiritu solo
es capaz de interpretarla y de
modificarla activamente porque la
materia estd estructurada de modo
inteligente.

El hecho de que esta estructura
inteligente procede del mismo
Espiritu creador que nos dio el
espiritu también a nosotros, implica
a la vez una tarea y una
responsabilidad. En la fe sobre la
creacion estd el fundamento ultimo
de nuestra responsabilidad con
respecto a la tierra, la cual no es
simplemente propiedad nuestra, que
podemos explotar segun nuestros
intereses y deseos. Mas bien, es don
del Creador que trazo sus
ordenamientos intrinsecos y de ese
modo nos dio las sefiales de
orientacion a las que debemos
atenernos como administradores de
su creacion. El hecho de que la tierra,



el cosmos, reflejan el Espiritu
creador significa también que sus
estructuras racionales —que, mas
alla del orden matematico, se hacen
casi palpables en el experimento—
llevan en si también una orientacion
ética. El Espiritu que los ha plasmado
es mas que matematica, es el Bien en
persona, el cual, mediante el
lenguaje de la creacion, nos sefiala el
camino de la vida recta.

Dado que la fe en el Creador es parte
esencial del Credo cristiano, la Iglesia
no puede y no debe limitarse a
transmitir a sus fieles solo el mensaje
de la salvacion. Tiene una
responsabilidad con respecto a la
creacion y debe cumplir esta
responsabilidad también en publico.
Al hacerlo, no s6lo debe defender la
tierra, el agua y el aire como dones
de la creacion que pertenecen a
todos. También debe proteger al
hombre contra la destruccion de si
mismo. Es necesario que haya algo



como una ecologia del hombre,
entendida correctamente. Cuando la
Iglesia habla de la naturaleza del ser
humano como hombre y mujer, y
pide que se respete este orden de la
creacion, no es una metafisica
superada. Aqui, de hecho, se trata de
la fe en el Creador y de escuchar el
lenguaje de la creacion, cuyo
desprecio seria una autodestruccion
del hombre y, por tanto, una
destruccion de la obra misma de
Dios.

Lo que con frecuencia se expresay
entiende con el término "gender", se
reduce en definitiva a la auto-
emancipacion del hombre de la
creacion y del Creador. El hombre
quiere hacerse por si solo y disponer
siempre y exclusivamente por si solo
de lo que le atafie. Pero de este modo
vive contra la verdad, vive contra el
Espiritu creador. Ciertamente, los
bosques tropicales merecen nuestra
proteccion, pero también la merece



el hombre como criatura, en la que
esta inscrito un mensaje que no
significa contradiccion de nuestra
libertad, sino su condicion. Grandes
tedlogos de la Escolastica calificaron
el matrimonio, es decir, la unién de
un hombre y una mujer para toda la
vida, como sacramento de la
creacion, que el Creador mismo
instituyo y que Cristo, sin modificar
el mensaje de la creacion, acogio
después en la historia de la salvacion
como sacramento de la nueva
alianza. El testimonio en favor del
Espiritu creador presente en la
naturaleza en su conjunto y de modo
especial en la naturaleza del hombre,
creado a imagen de Dios, forma parte
del anuncio que la Iglesia debe
transmitir. Partiendo de esta
perspectiva, seria conveniente releer
la enciclica Humanae vitae: el Papa
Pablo VI tenia la intencion de
defender el amor contra la
sexualidad como consumo, el futuro
contra la pretension exclusiva del



presente y la naturaleza del hombre
contra su manipulacion.

2. Solo voy a hacer una breve alusion
a las demds dimensiones de la
pneumatologia. Si el Espiritu creador
se manifiesta ante todo en la
grandeza silenciosa del universo, en
su estructura inteligente, la fe,
ademas de eso, nos dice algo
inesperado, o sea, que este Espiritu
también habla, por decirlo asi, con
palabras humanas; ha entrado en la
historia y, como fuerza que forja la
historia, es también un Espiritu que
habla, mas aun, es la Palabra que
sale a nuestro encuentro en los
escritos del Antiguo y del Nuevo
Testamento.

San Ambrosio, en una de sus cartas,
explica de modo admirable lo que
significa esto para nosotros:
"También ahora, mientras leo las
divinas Escrituras, Dios pasea por el
paraiso” (Ep. 49, 3). En cierto modo,



al leer la Escritura, podemos también
hoy andar en el jardin del paraiso y
encontrarnos con Dios que pasea por
alli: entre el tema de la Jornada
mundial de la juventud en Australia
y el del Sinodo de los obispos existe
una profunda conexion interior. Los
dos temas: "Espiritu Santo" y
"Palabra de Dios" estan unidos. Sin
embargo, al leer la Escritura
aprendemos también que Cristo y el
Espiritu Santo son inseparables entre
si. Si san Pablo, con desconcertante
sintesis, afirma: "El Sefior es el
Espiritu” (2 Co 3, 17), en el fondo no
solo aparece la unidad trinitaria
entre el Hijo y el Espiritu Santo, sino
sobre todo su unidad respecto de la
historia de la salvacion: en la pasion
y resurreccion de Cristo se rasgan los
velos del sentido meramente literal y
se hace visible la presencia del Dios
que estd hablando. Al leer la
Escritura juntamente con Cristo,
aprendemos a escuchar en las
palabras humanas la voz del Espiritu



Santo y descubrimos la unidad de la
Biblia.

3. Asi hemos llegado ya a la tercera
dimension de la pneumatologia, que
consiste precisamente en la
inseparabilidad de Cristo y del
Espiritu Santo. Tal vez se manifiesta
del modo mas hermoso en el relato
de san Juan sobre la primera
aparicion del Resucitado ante los
discipulos: el Sefior sopla sobre los
discipulos y asi les infunde el
Espiritu Santo. El Espiritu Santo es el
soplo de Cristo. Y del mismo modo
que el soplo de Dios en la mafiana de
la creacion habia transformado el
polvo de la tierra en el hombre
viviente, asi el soplo de Cristo nos
acoge en la comunion ontologica con
el Hijo, nos hace nueva creacion. Por
eso, es el Espiritu Santo quien nos
hace decir, juntamente con el Hijo:
"Abba, Padre" (cf. Jn 20, 22; Rm 8, 15).



4. Asi, como cuarta dimension,
emerge espontaneamente la
conexion entre Espiritu e Iglesia. San
Pablo, en el capitulo 12 de la primera
carta a los Corintios y en el capitulo
12 de la carta a los Romanos, ilustroé
la Iglesia como Cuerpo de Cristo y
precisamente asi como organismo
del Espiritu Santo, en el que los
dones del Espiritu Santo funden a los
individuos en una unidad viva. El
Espiritu Santo es el Espiritu del
Cuerpo de Cristo. En el conjunto de
este Cuerpo encontramos nuestra
tarea, vivimos los unos para los otros
y los unos en dependencia de los
otros, viviendo en profundidad de
Aquel que vivid y sufrio por todos
nosotros y que mediante su Espiritu
nos atrae a si en la unidad de todos
los hijos de Dios. "¢Quieres vivir
también tu del Espiritu de Cristo?
Entonces, permanece en el Cuerpo de
Cristo", dice san Agustin a este
respecto (Tr. in Jo. 26, 13).



Asi, con el tema "Espiritu Santo", que
orientaba las jornadas en Australia v,
de modo mas oculto, también las
semanas del Sinodo, se hace visible
toda la amplitud de la fe cristiana,
una amplitud que desde la
responsabilidad respecto de la
creacion y de la existencia del
hombre en sintonia con la creaciéon
lleva, a través de los temas de la
Escritura y de la historia de la
salvacion, hasta Cristo y de alli a la
comunidad viva de la Iglesia, en sus
ordenes y responsabilidades asi
como en su amplitud y libertad, que
se manifiesta tanto en la
multiplicidad de los carismas como
en la imagen pentecostal de la
multitud de las lenguas y de las
culturas.

La alegria es parte integrante de la
fiesta. La fiesta se puede organizar;
la alegria no. Solo se puede ofrecer
como don; y, de hecho, nos ha sido

donada en abundancia. Por esto



damos gracias. Al igual que san Pablo
califica la alegria como fruto del
Espiritu Santo, asi también san Juan
en su evangelio unio estrechamente
el Espiritu y la alegria. El Espiritu
Santo nos da la alegria. Y él es la
alegria. La alegria es el don en el que
se resumen todos los demas dones.
Es la manifestacion de la felicidad, de
estar en armonia consigo mismo, lo
cual solo puede derivar de estar en
armonia con Dios y con su creacion.
La alegria, por su propia naturaleza,
debe irradiarse, debe comunicarse.
El espiritu misionero de la Iglesia no
es mas que el impulso de comunicar
la alegria que nos ha sido dada. Mi
deseo al concluir este afio es que esté
siempre viva en nosotros y que, por
tanto, se irradie al mundo en sus
tribulaciones. Juntamente con la
expresion de mi agradecimiento por
todos vuestros esfuerzos y trabajos,
os deseo a todos que esta alegria que
brota de Dios nos sea dada en



abundancia también en el afio
nuevo.

Encomiendo estos deseos a la
intercesion de la Virgen Maria, Mater
divinae gratiae, pidiéndole que
vivamos las festividades naviderfias
en la alegria y en la paz del Sefior.
Con estos sentimientos, a todos
vosotros y a la gran familia de la
Curia romana imparto de corazon la
bendicion apostolica.

Homilia, 3 de junio de 2006
Queridos hermanos y hermanas:

Habéis venido realmente en gran
numero esta tarde a la plaza de San
Pedro para participar en la Vigilia de
Pentecostés. Os doy las gracias de
corazon [...].

Ahora, en esta Vigilia de Pentecostés,
nos preguntamos: ;Quién o qué es el
Espiritu Santo? ;Como podemos

reconocerlo? ;COmo vamos nosotros



a ély él viene a nosotros? ;Qué es lo
que hace?

Una primera respuesta nos la da el
gran himno pentecostal de la Iglesia,
con el que hemos iniciado las
Visperas: "Veni, Creator Spiritus...",
"Ven, Espiritu Creador...". Este himno
alude aqui a los primeros versiculos
de la Biblia, que presentan, mediante
imagenes, la creacion del universo.
Alli se dice, ante todo, que por
encima del caos, por encima de las
aguas del abismo, aleteaba el Espiritu
de Dios. El mundo en que vivimos es
obra del Espiritu Creador.
Pentecostés no es solo el origen de la
Iglesia y, por eso, de modo especial,
su fiesta; Pentecostés es también una
fiesta de la creacion. El mundo no
existe por si mismo; proviene del
Espiritu Creador de Dios, de la
Palabra Creadora de Dios.

Por eso refleja también la sabiduria
de Dios. La creacion, en su amplitud



y en la logica omnicomprensiva de
sus leyes, permite vislumbrar algo
del Espiritu Creador de Dios. Nos
invita al temor reverencial.
Precisamente quien, como cristiano,
cree en el Espiritu Creador es
consciente de que no podemos usar
el mundo y abusar de él y de la
materia como si se tratara
simplemente de un material para
nuestro obrar y querer; es consciente
de que debemos considerar la
creacion como un don que nos ha
sido encomendado, no para
destruirlo, sino para convertirlo en el
jardin de Dios y asi también en un
jardin del hombre. Frente a las
multiples formas de abuso de la
tierra que constatamos hoy,
escuchamos casi el gemido de la
creacion, del que habla san Pablo (cf.
Rm 8, 22); comenzamos a
comprender las palabras del Apostol,
es decir, que la creacion espera con
impaciencia la revelacion de los hijos
de Dios, para ser libre y alcanzar su



esplendor. Queridos amigos,
nosotros queremos ser esos hijos de
Dios que la creacion espera, y
podemos serlo, porque en el
bautismo el Sefior nos ha hecho tales.
Si, la creacion y la historia nos
esperan; esperan hombres y mujeres
que sean de verdad hijos de Dios y
actuen en consecuencia. Si
repasamos la historia, vemos que la
creacion pudo prosperar en torno a
los monasterios, del mismo modo
que con el despertar del Espiritu de
Dios en el corazon de los hombres ha
vuelto el fulgor del Espiritu Creador
también a la tierra, un esplendor que
habia quedado oscurecido y a veces
casi apagado por la barbarie del afan
humano de poder. Y de nuevo sucede
lo mismo en torno a Francisco de
Asis. Y acontece en cualquier lugar
donde llega a las almas el Espiritu de
Dios, el Espiritu que nuestro himno
define como luz, amor y vigor. Asi
hemos encontrado una primera
respuesta a la pregunta de qué es el



Espiritu Santo, qué hace y como
podemos reconocerlo. Sale a nuestro
encuentro a traves de la creacion y
su belleza. Sin embargo, a lo largo de
la historia de los hombres, la
creacion buena de Dios ha quedado
cubierta con una gruesa capa de
suciedad, que hace dificil, por no
decir imposible, reconocer en ella el
reflejo del Creador, aunque ante un
ocaso en el mar, durante una
excursion a la montafia o ante una
flor abierta, se despierta en nosotros
siempre de nuevo, casl
espontaneamente, la conciencia de la
existencia del Creador.

Pero el Espiritu Creador viene en
nuestra ayuda. Ha entrado en la
historia y asi nos habla de un modo
nuevo. En Jesucristo Dios mismo se
hizo hombre y nos concedio, por
decirlo asi, contemplar en cierto
modo la intimidad de Dios mismo. Y
alli vemos algo totalmente
inesperado: en Dios existe un "Yo" y



un "Tu". El Dios misterioso no es una
soledad infinita; es un
acontecimiento de amor. Si al
contemplar la creacion pensamos
que podemos vislumbrar al Espiritu
Creador, a Dios mismo, casi como
matematica creadora, como poder
que forja las leyes del mundo y su
orden, pero luego también como
belleza, ahora llegamos a saber que
el Espiritu Creador tiene un corazon.
Es Amor. Existe el Hijo que habla con
el Padre. Y ambos son uno en el
Espiritu, que es, por decirlo asi, la
atmosfera del dar y del amar que
hace de ellos un unico Dios. Esta
unidad de amor, que es Dios, es una
unidad mucho mas sublime de lo que
podria ser la unidad de una ultima
particula indivisible. Precisamente el
Dios trino es el unico Dios. A traveés
de Jesus, por decirlo asi, penetra
nuestra mirada en la intimidad de
Dios. San Juan, en su evangelio, 1o
expreso de este modo: "A Dios nadie
lo ha visto jamas: el Hijo unico, que



estd en el seno del Padre, él 1o ha
revelado” (Jn 1, 18). Pero Jesus no
solo nos ha permitido penetrar con
nuestra mirada en la intimidad de
Dios; con €l Dios, de alguna manera,
salio también de su intimidad y vino
a nuestro encuentro. Esto se realiza
ante todo en su vida, pasion, muerte
y resurreccion; en su palabra. Pero
Jesus no se contenta con salir a
nuestro encuentro. Quiere mas.
Quiere unificacion. Y este es el
significado de las imagenes del
banquete y de las bodas. Nosotros no
solo debemos saber algo de é€l;
ademas, mediante él mismo,
debemos ser atraidos hacia Dios. Por
eso €l debe morir y resucitar, porque
ahora ya no se encuentra en un lugar
determinado, sino que su Espiritu, el
Espiritu Santo, ya emana de ély
entra en nuestro corazon,
uniéndonos asi con Jesus mismo y
con el Padre, con el Dios uno y trino.



Pentecostés es esto: Jesus, y mediante
él Dios mismo, viene a nosotros y nos
atrae dentro de si. "El manda el
Espiritu Santo", dice la Escritura.
¢Cudl es su efecto? Ante todo,
quisiera poner de relieve dos
aspectos: el Espiritu Santo, a traves
del cual Dios viene a nosotros, nos
trae vida y libertad. Miremos ambas
cosas un poco mas de cerca. "Yo he
venido para que tengan vida y la
tengan en abundancia", dice Jesus en
el evangelio de san Juan (Jn 10, 10).
Todos anhelamos vida y libertad.
Pero ;qué es esto?, ;donde y cOmo
encontramos la "vida"?

Yo creo que, espontaneamente, la
inmensa mayoria de los hombres
tiene el mismo concepto de vida que
el hijo pradigo del evangelio. Habia
logrado que le entregaran su parte de
la herencia y ahora se sentia libre;
queria por fin vivir ya sin el peso de
los deberes de casa; queria solo vivir,
recibir de la vida todo lo que puede



ofrecer; gozar totalmente de la vida;
vivir, solo vivir; beber de la
abundancia de la vida, sin renunciar
a nada de lo bueno que pueda
ofrecer. Al final acabo cuidando
cerdos, envidiando incluso a esos
animales. jQué vacia y vana habia
resultado su vida! Y también habia
resultado vana su libertad. ;Acaso no
sucede lo mismo también hoy?
Cuando solo se quiere ser duefio de
la vida, esta se hace cada vez mas
vacia, mas pobre; facilmente se
acaba por buscar la evasion en la
droga, en el gran engafio. Y surge la
duda de si de verdad vivir es, en
definitiva, un bien. No. De este modo
no encontramos la vida. Las palabras
de Jesus sobre la vida en abundancia
se encuentran en el discurso del
buen pastor. Esas palabras se situan
en un doble contexto. Sobre el
pastor, Jesus nos dice que da su vida.
"Nadie me quita la vida; yo la doy
voluntariamente” (cf. Jn 10, 18). Solo
se encuentra la vida dandola; no se la



encuentra tratando de apoderarse de
ella. Esto es lo que debemos
aprender de Cristo; y esto es lo que
nos ensefa el Espiritu Santo, que es
puro don, que es el donarse de Dios.
Cuanto mas da uno su vida por los
demas, por el bien mismo, tanto mas
abundantemente fluye el rio de la
vida. En segundo lugar, el Sefior nos
dice que la vida se tiene estando con
el Pastor, que conoce el pastizal, los
lugares donde manan las fuentes de
la vida. Encontramos la vida en la
comunion con Aquel que es la vida
en persona; en la comunion con el
Dios vivo, una comunion en la que
nos introduce el Espiritu Santo, al
que el himno de las Visperas llama
"fons vivus", fuente viva. El pastizal,
donde manan las fuentes de la vida,
es la palabra de Dios como la
encontramos en la Escritura, en la fe
de la Iglesia. El pastizal es Dios
mismo a quien, en la comunion de la
fe, aprendemos a conocer mediante
la fuerza del Espiritu Santo. Queridos



amigos, los Movimientos han nacido
precisamente de la sed de la vida
verdadera, son Movimientos por la
vida en todos sus aspectos. Donde ya
no fluye la verdadera fuente de la
vida, donde sdlo se apoderan de la
vida en vez de darla, alli esta en
peligro incluso la vida de los demas;
allf estan dispuestos a eliminar la
vida inerme del que aun no ha
nacido, porque parece que les quita
espacio a su propia vida. Si
queremos proteger la vida, entonces
debemos sobre todo volver a
encontrar la fuente de la vida;
entonces la vida misma debe volver a
brotar con toda su belleza y
sublimidad; entonces debemos
dejarnos vivificar por el Espiritu
Santo, la fuente creadora de la vida.

Al tema de la libertad ya aludimos
hace poco. En la partida del hijo
prodigo se unen precisamente los
temas de la vida y de la libertad.
Quiere la vida y por eso quiere ser



totalmente libre. Ser libre significa,
segun esta concepcion, poder hacer
todo lo que se quiera, no tener que
aceptar ningun criterio fuera y por
encima de mi mismo, seguir
unicamente mi deseo y mi voluntad.
Quien vive asi, pronto se enfrentara
con los otros que quieren vivir de la
misma manera. La consecuencia
necesaria de esta concepcion egoista
de la libertad es la violencia, la
destruccion mutua de la libertad y de
la vida.

La sagrada Escritura, por el
contrario, une el concepto de libertad
con el de filiacion. Dice san Pablo:
"No habéis recibido un espiritu de
esclavos para recaer en el temor;
antes bien, habéis recibido un
espiritu de hijos adoptivos que nos
hace exclamar: jAbbad, Padre!" (Rm 8,
15). ¢Qué significa esto? San Pablo
presupone el sistema social del
mundo antiguo, en el que existian los
esclavos, los cuales no tenian nada y



por eso no podian intervenir para
hacer que las cosas funcionaran
como debian. En contraposicion
estaban los hijos, los cuales eran
también los herederos y, por eso, se
preocupaban de la conservacion y de
la buena administracion de sus
propiedades o de la conservacion del
Estado. Dado que eran libres, tenian
también una responsabilidad.
Prescindiendo del contexto
sociologico de aquel tiempo, vale
siempre el principio: libertad y
responsabilidad van juntas. La
verdadera libertad se demuestra en
la responsabilidad, en un modo de
actuar que asume la
corresponsabilidad con respecto al
mundo, con respecto a si mismos y
con respecto a los demas. Es libre el
hijo, al que pertenece la cosa y que
por eso no permite que sea
destruida. Ahora bien, todas las
responsabilidades mundanas, de las
que hemos hablado, son
responsabilidades parciales, pues



afectan solo a un ambito
determinado, a un Estado
determinado, etc. En cambio, el
Espiritu Santo nos hace hijos e hijas
de Dios. Nos compromete en la
misma responsabilidad de Dios con
respecto a su mundo, a la humanidad
entera. Nos ensefia a mirar al
mundo, a los demds y a nosotros
mismos con los ojos de Dios.
Nosotros hacemos el bien no como
esclavos, que no son libres de obrar
de otra manera, sino que lo hacemos
porque tenemos personalmente la
responsabilidad con respecto al
mundo; porque amamos la verdad y
el bien, porque amamos a Dios
mismo y, por tanto, también a sus
criaturas. Esta es la libertad
verdadera, a la que el Espiritu Santo
quiere llevarnos. [...]. Nosotros
deseamos la libertad verdadera y
grande, la de los herederos, la
libertad de los hijos de Dios. En este
mundo, tan lleno de libertades
ficticias que destruyen el ambiente y



al hombre, con la fuerza del Espiritu
Santo queremos aprender juntos la
libertad verdadera; construir
escuelas de libertad; demostrar a los
demas, con la vida, que somos libres
y que es muy hermoso ser realmente
libres con la verdadera libertad de
los hijos de Dios [...].

Francisco

Audiencia general, 5 de junio de
2013

Queridos hermanos y hermanas,
ibuenos dias!

Hoy desearia detenerme en la
cuestion del medio ambiente, como
ya he tenido oportunidad de hacer
en varias ocasiones. Me lo sugiere
ademas la Jornada mundial del
medio ambiente, de hoy, promovida
por las Naciones Unidas, que lanza
un fuerte llamamiento a la necesidad



de eliminar el desperdicio y la
destruccion de alimentos.

Cuando hablamos de medio
ambiente, de la creacion, mi
pensamiento se dirige a las primeras
paginas de la Biblia, al libro del
Génesis, donde se afirma que Dios
puso al hombre y a la mujer en la
tierra para que la cultivaran y la
custodiaran (cf. 2, 15). Y me surgen
las preguntas: ;qué quiere decir
cultivar y custodiar la tierra?
¢Estamos verdaderamente
cultivando y custodiando la
creacion? ¢0 bien la estamos
explotando y descuidando? El verbo
«cultivar» me recuerda el cuidado
que tiene el agricultor de su tierra
para que dé fruto y éste se comparta:
jcuanta atencion, pasion y
dedicacion! Cultivar y custodiar la
creacion es una indicacion de Dios
dada no so6lo al inicio de la historia,
sino a cada uno de nosotros; es parte
de su proyecto; quiere decir hacer



crecer el mundo con
responsabilidad, transformarlo para
que sea un jardin, un lugar habitable
para todos. Benedicto XVI recordo
varias veces que esta tarea que nos
ha encomendado Dios Creador
requiere percibir el ritmo y la l6gica
de la creacion. Nosotros en cambio
nos guiamos a menudo por la
soberbia de dominar, de poseer, de
manipular, de explotar; no la
«custodiamos», no la respetamos, no
la consideramos como un don
gratuito que hay que cuidar. Estamos
perdiendo la actitud del estupor, de
la contemplacion, de la escucha de la
creacion; y asi ya no logramos leer en
ella lo que Benedicto XVI llama «el
ritmo de la historia de amor de Dios
con el hombre». ;Por qué sucede
esto? Porque pensamos y vivimos de
manera horizontal, nos hemos
alejado de Dios, ya no leemos sus
signos.



Pero «cultivar y custodiar» no
comprende solo la relacion entre
nosotros y el medio ambiente, entre
el hombre y la creacion; se refiere
también a las relaciones humanas.
Los Papas han hablado de ecologia
humana, estrechamente ligada a la
ecologia medioambiental. Nosotros
estamos viviendo un momento de
crisis; lo vemos en el medio
ambiente, pero sobre todo lo vemos
en el hombre. La persona humana
estd en peligro: esto es cierto, la
persona humana hoy esta en peligro;
jhe aqui la urgencia de la ecologia
humanal! Y el peligro es grave porque
la causa del problema no es
superficial, sino profunda: no es solo
una cuestion de economia, sino de
ética y de antropologia. La Iglesia lo
ha subrayado varias veces; y muchos
dicen: si, es justo, es verdad... Pero el
sistema sigue como antes, pues lo
que domina son las dinamicas de
una economia y de unas finanzas
carentes de ética. Lo que manda hoy



no es el hombre: es el dinero, el
dinero; la moneda manda. Y la tarea
de custodiar la tierra, Dios Nuestro
Padre la ha dado no al dinero, sino a
nosotros: a los hombres y a las
mujeres, inosotros tenemos este
deber! En cambio hombres y mujeres
son sacrificados a los idolos del
beneficio y del consumo: es la
«cultura del descarte». Si se estropea
un computer es una tragedia, pero la
pobreza, las necesidades, los dramas
de tantas personas acaban por entrar
en la normalidad. Si una noche de
invierno, aqui cerca, en la via
Ottaviano por ejemplo, muere una
persona, eso no es noticia. Si en
tantas partes del mundo hay nifios
que no tienen qué comer, eso Nno es
noticia, parece normal. {No puede ser
asi! Con todo, estas cosas entran en la
normalidad: que algunas personas
sin techo mueren de frio en la calle
no es noticia. Al contrario, una
bajada de diez puntos en las bolsas
de algunas ciudades constituye una



tragedia. Alguien que muere no es
una noticia, jpero si bajan diez
puntos las bolsas es una tragedia! Asi
las personas son descartadas, como si
fueran residuos.

Esta «cultura del descarte» tiende a
convertirse en mentalidad comun,
que contagia a todos. La vida
humana, la persona, ya no es
percibida como valor primario que
hay que respetar y tutelar,
especialmente si es pobre o
discapacitada, si no sirve todavia —
como el nascituro— o si ya no sirve
—como el anciano—. Esta cultura del
descarte nos ha hecho insensibles
también al derroche y al desperdicio
de alimentos, cosa aun mas
deplorable cuando en cualquier
lugar del mundo, lamentablemente,
muchas personas y familias sufren
hambre y malnutricion. En otro
tiempo nuestros abuelos cuidaban
mucho que no se tirara nada de
comida sobrante. E1 consumismo nos



ha inducido a acostumbrarnos a lo
superfluo y al desperdicio cotidiano
de alimento, al cual a veces ya no
somos capaces de dar el justo valor,
que va mas alla de los meros
parametros economicos. iPero
recordemos bien que el alimento que
se desecha es como si se robara de la
mesa del pobre, de quien tiene
hambre! Invito a todos a reflexionar
sobre el problema de la pérdida y del
desperdicio del alimento a fin de
identificar vias y modos que,
afrontando seriamente tal
problematica, sean vehiculo de
solidaridad y de comparticion con los
mas necesitados.

Hace pocos dias, en la fiesta de
Corpus Christi, leimos el relato del
milagro de los panes: Jesus da de
comer a la multitud con cinco panes
y dos peces. Y la conclusion del
pasaje es importante: «Comieron
todos y se saciaron, y recogieron lo
que les habia sobrado: doce



cestos» (Lc 9, 17). Jesus pide a los
discipulos que nada se pierda: jnada
de descartar! Y esta este hecho de los
doce cestos: ¢por qué doce? ;Qué
significa? Doce es el namero de las
tribus de Israel; representa
simbolicamente a todo el pueblo. Y
esto nos dice que cuando el alimento
se comparte de modo equitativo, con
solidaridad, nadie carece de lo
necesario, cada comunidad puede ir
al encuentro de las necesidades de
los mas pobres. Ecologia humana y
ecologia medioambiental caminan
juntas.

Asi que desearia que todos
asumiéramos el grave compromiso
de respetar y custodiar la creacion,
de estar atentos a cada persona, de
contrarrestar la cultura del
desperdicio y del descarte, para
promover una cultura de la
solidaridad y del encuentro. Gracias.

Consejo Pontificio de Justicia y Paz



Compendio de la Doctrina Social
de la Iglesia (nn. 451-487)

Capitulo décimo. Salvaguardar el
medio ambiente

Aspectos Biblicos

451. La experiencia viva de la
presencia divina en la historia es el
fundamento de la fe del pueblo de
Dios: «<Eramos esclavos de Faraén de
Egipto, y Yahvéh nos saco de Egipto
con mano fuerte» (Dt 6,21). La
reflexion sobre la historia permite
reasumir el pasado y descubrir la
obra de Dios desde sus raices: «Mi
Padre era un arameo errante» (Dt
26,5). Un Dios que puede decir a su
pueblo: «Yo tomé a vuestro padre
Abrahdn del otro lado del Rio» (Jos
24,3). Es una reflexion que permite
mirar confiadamente al futuro,
gracias a la promesa y a la alianza
que Dios renueva continuamente.



La fe de Israel vive en el tiempo y en
el espacio de este mundo, que se
percibe no como un ambiente hostil
o un mal del cual liberarse, sino
como el don mismo de Dios, el lugar
y el proyecto que El confia a la guia
responsable y al trabajo del hombre.
La naturaleza, obra de la accién
creadora de Dios, no es una peligrosa
adversaria. Dios, que ha hecho todas
las cosas, de cada una de ellas «vio
que estaba bien» (Gn
1,4.10.12.18.21.25). En la cumbre de
su creacion, el Creador colocé al
hombre como algo que «estaba muy
bien» (Gn 1,31). So6lo el hombre y la
mujer, entre todas las criaturas, han
sido queridos por Dios «a imagen
suya» (Gn 1,27): a ellos el Sefior
confia la responsabilidad de toda la
creacion, la tarea de tutelar su
armonia y desarrollo (cf. Gn 1,26-30).
El vinculo especial con Dios explica
la posicion privilegiada de la pareja
humana en el orden de la creacion.



452. La relacion del hombre con el
mundo es un elemento constitutivo
de la identidad humana. Se trata de
una relacion que nace como fruto de
la unién, todavia mas profunda, del
hombre con Dios. El Sefior ha
querido a la persona humana como
su interlocutor: solo en el didlogo con
Dios la criatura humana encuentra la
propia verdad, en la que halla
inspiracion y normas para proyectar
el futuro del mundo, un jardin que
Dios le ha dado para que sea
cultivado y custodiado (cf. Gn 2,15).
Ni siquiera el pecado suprime esta
mision, aun cuando haya marcado
con el dolor y el sufrimiento la
nobleza del trabajo (cf. Gn 3,17-19).

La creacion es constante objeto de
alabanza en la oracién de Israel:
«jCuadn numerosas tus obras, oh
Yahvéh! Todas las has hecho con
sabiduria» (Sal 104,24). La salvacion
de Dios se concibe como una nueva
creacion, que restablece la armonia y



la potencialidad de desarrollo que el
pecado ha puesto en peligro: «Yo creo
cielos nuevos y tierra nueva» (Is
65,17) —dice el Sefior—, «se hara la
estepa un vergel ... y la justicia
morard en el vergel ... Y habitara mi
pueblo en albergue de paz» (Is
32,15-18).

453. La salvacion definitiva que Dios
ofrece a toda la humanidad por
medio de su propio Hijo, no se
realiza fuera de este mundo. Aun
herido por el pecado, el mundo esta
destinado a conocer una purificacion
radical (cf. 2 P 3,10) de la que saldra
renovado (cf. Is 65,17; 66,22; Ap 21,1),
convirtiéndose por fin en el lugar
donde establemente «habite la
justicia» (2 P 3,13).

En su ministerio publico, Jesus valora
los elementos naturales. De la
naturaleza, Fl es, no sélo su
intérprete sabio en las imagenes y en
las parabolas que ama ofrecer, sino



también su dominador (cf. el
episodio de la tempestad calmada en
Mt 14,22-33; Mc 6,45-52; Lc 8,22-25; Jn
6,16-21): el Sefior pone la naturaleza
al servicio de su designio redentor. A
sus discipulos les pide mirar las
cosas, las estaciones y los hombres
con la confianza de los hijos que
saben no seran abandonados por el
Padre providente (cf. Lc 11,11-13). En
cambio de hacerse esclavo de las
cosas, el discipulo de Cristo debe
saber servirse de ellas para
compartir y crear fraternidad (cf. Lc
16,9-13).

454. El ingreso de Jesucristo en la
historia del mundo tiene su culmen
en la Pascua, donde la naturaleza
misma participa del drama del Hijo
de Dios rechazado y de la victoria de
la Resurreccion (cf. Mt 27,45.51;
28,2). Atravesando la muerte e
injertando en ella la resplandeciente
novedad de la Resurreccion, Jesus
inaugura un mundo nuevo en el que



todo est4 sometido a El (cf. 1 Co
15,20-28) y restablece las relaciones
de orden y armonia que el pecado
habia destruido. La conciencia de los
desequilibrios entre el hombre y la
naturaleza debe ir acompafiada de la
conviccion que en Jesus se ha
realizado la reconciliacion del
hombre y del mundo con Dios, de tal
forma que el ser humano, consciente
del amor divino, puede reencontrar
la paz perdida: «Por tanto, el que esta
en Cristo, es una nueva creacion;
paso lo viejo, todo es nuevo» (2 Co
5,17). La naturaleza, que en el Verbo
habia sido creada, por medio del
mismo Verbo hecho carne, ha sido
reconciliada con Dios y pacificada
(cf. Col 1,15-20).

455. No solo la interioridad del
hombre ha sido sanada, también su
corporeidad ha sido elevada por la
fuerza redentora de Cristo; toda la
creacion toma parte en la renovacion
que brota de la Pascua del Sefior, aun



gimiendo con dolores de parto (cf.
Rm 8,19-23), en espera de dar a luz
«un nuevo cielo y una tierra

nueva» (Ap 21,1) que son el don del
fin de los tiempos, de la salvacion
cumplida. Mientras tanto, nada es
extrafo a esta salvacion: en
cualquier condicion de vida, el
cristiano esta llamado a servir a
Cristo, a vivir segun su Espiritu,
dejandose guiar por el amor,
principio de una vida nueva, que
reporta el mundo y el hombre al
proyecto de sus origenes: «El mundo,
la vida, la muerte, el presente, el
futuro, todo es vuestro; y vosotros, de
Cristo y Cristo, de Dios» (1 Co
3,22-23).

El hombre y el universo de las cosas

456. La vision biblica inspira las
actitudes de los cristianos con
respecto al uso de la tierra, y al
desarrollo de la ciencia y de la
técnica. El Concilio Vaticano II



declara que «tiene razon el hombre,
participante de la luz de la
inteligencia divina, cuando afirma
que por virtud de su inteligencia es
superior al universo material»1. Los
Padres Conciliares reconocen los
progresos realizados gracias a la
aplicacion incesante del ingenio
humano a lo largo de los siglos, en las
ciencias empiricas, en la técnica y en
las disciplinas liberales2. El hombre
«en nuestros dias, gracias a la ciencia
y la técnica, ha logrado dilatar y
sigue dilatando el campo de su
dominio sobre casi toda la
naturaleza»3.

Puesto que el hombre, «creado a
imagen de Dios, recibi¢ el mandato
de gobernar el mundo en justicia y
santidad, sometiendo a si la tierra 'y
cuanto en ella se contiene, y de
orientar a Dios la propia persona y el
universo entero, reconociendo a Dios
como Creador de todo, de modo que
con el sometimiento de todas las


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn1%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn2%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn3%22

cosas al hombre sea admirable el
nombre de Dios en el mundo», el
Concilio ensefia que «la actividad
humana, individual y colectiva o el
conjunto ingente de esfuerzos
realizados por el hombre a lo largo
de los siglos para lograr mejores
condiciones de vida, considerado en
si mismo, responde a la voluntad de
Dios»4.

457. Los resultados de la ciencia y de
la técnica son, en si mismos,
positivos: los cristianos «lejos de
pensar que las conquistas logradas
por el hombre se oponen al poder de
Dios y que la criatura racional
pretende rivalizar con el Creador,
estan, por el contrario persuadidos
de que las victorias del hombre son
signo de la grandeza de Dios y
consecuencia de su inefable
designio»5. Los Padres Conciliares
subrayan también el hecho de que
«cuanto mas se acrecienta el poder
del hombre, mas amplia es su


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn4%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn5%22

responsabilidad individual y
colectiva»6, y que toda la actividad
humana debe encaminarse, segun el
designio de Dios y su voluntad, al
bien de la humanidad?7. En esta
perspectiva, el Magisterio ha
subrayado frecuentemente que la
Iglesia catdlica no se opone en modo
alguno al progreso8, al contrario,
considera «la ciencia y la
tecnologia... un maravilloso producto
de la creatividad humana donada
por Dios, ellas nos han
proporcionado estupendas
posibilidades y nos hemos
beneficiado de ellas
agradecidamente»9. Por eso, «como
creyentes en Dios, que ha juzgado
“buena” la naturaleza creada por El,
nosotros gozamos de los progresos
técnicos y economicos que el hombre
con su inteligencia logra realizar»10.

458. Las consideraciones del
Magisterio sobre la ciencia y la
tecnologia en general, se extienden


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn6%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn7%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn8%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn9%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn10%22

también en sus aplicaciones al medio
ambiente y a la agricultura. La
Iglesia aprecia «las ventajas que
resultan -y que aun pueden resultar-
del estudio y de las aplicaciones de la
biologia molecular, completada con
otras disciplinas, como la genética, y
su aplicacion tecnoldgica en la
agricultura y en la industria»11. En
efecto, «la técnica podria
constituirse, si se aplicara
rectamente, en un valioso
instrumento para resolver graves
problemas, comenzando por el del
hambre y la enfermedad, mediante
la produccion de variedades de
plantas mas avanzadas y resistentes
y de muy utiles medicamentos»12. Es
importante, sin embargo, reafirmar
el concepto de «recta aplicacion»,
porque «sabemos que este potencial
no es neutral: puede ser usado tanto
para el progreso del hombre como
para su degradacion»13. Por esta
razon, «es necesario mantener un
actitud de prudencia y analizar con


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn11%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn12%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn13%22

ojo atento la naturaleza, la finalidad
y los modos de las diversas formas de
tecnologia aplicada»14. Los
cientificos, pues, deben «utilizar
verdaderamente su investigacion y
su capacidad técnica para el servicio
de la humanidad»15, sabiendo
subordinarlas «a los principios
morales que respetan y realizan en
su plenitud la dignidad del
hombre»16.

459. Punto central de referencia para
toda aplicacion cientifica y técnica es
el respeto del hombre, que debe ir
acompafiado por una necesaria
actitud de respeto hacia las demas
criaturas vivientes. Incluso cuando
se plantea una alteracion de éstas,
«conviene tener en cuenta la
naturaleza de cada ser y su mutua
conexion en un sistema
ordenado»17. En este sentido, las
formidables posibilidades de la
investigacion bioldgica suscitan
profunda inquietud, ya que «no se ha


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn14%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn15%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn16%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn17%22

llegado aun a calcular las
alteraciones provocadas en la
naturaleza por una indiscriminada
manipulacion genética y por el
desarrollo irreflexivo de nuevas
especies de plantas y formas de vida
animal, por no hablar de
inaceptables intervenciones sobre los
origenes de la misma vida
humana»18. De hecho, «se ha
constatado que la aplicacion de
algunos descubrimientos en el
campo industrial y agricola produce,
a largo plazo, efectos negativos. Todo
esto ha demostrado crudamente
como toda intervencion en una area
del ecosistema debe considerar sus
consecuencias en otras areasy, en
general, en el bienestar de las
generaciones futuras»19.

460. El hombre, pues, no debe
olvidar que «su capacidad de
transformar vy, en cierto sentido, de
“crear” el mundo con el propio
trabajo... se desarrolla siempre sobre


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn18%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn19%22

la base de la primera y originaria
donacidn de las cosas por parte de
Dios»20. No debe «disponer
arbitrariamente de la tierra,
sometiéndola sin reservas a su
voluntad, como si ella no tuviese una
fisonomia propia y un destino
anterior dados por Dios, y que el
hombre puede desarrollar
clertamente, pero que no debe
traicionar»21. Cuando se comporta
de este modo, «en vez de
desemperfiar su papel de colaborador
de Dios en la obra de la creacion, el
hombre suplanta a Dios y con ello
provoca la rebelion de la naturaleza,
mas bien tiranizada que gobernada
por él»22.

Si el hombre interviene sobre la
naturaleza sin abusar de ella ni
danarla, se puede decir que
«interviene no para modificar la
naturaleza, sino para ayudarla a
desarrollarse en su linea, la de la
creacion, la querida por Dios.


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn20%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn21%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn22%22

Trabajando en este campo, sin duda
delicado, el investigador se adhiere
al designio de Dios. Dios ha querido
que el hombre sea el rey de la
creacion»23. En el fondo, es Dios
mismo quien ofrece al hombre el
honor de cooperar con todas las
fuerzas de su inteligencia en la obra
de la creacion.

La crisis en la relacién entre el
hombre y el medio ambiente

461. El mensaje biblico y el
Magisterio de la Iglesia constituyen
los puntos de referencia esenciales
para valorar los problemas que se
plantean en las relaciones entre el
hombre y el medio ambiente24. En el
origen de estos problemas se puede
percibir la pretension de ejercer un
dominio absoluto sobre las cosas por
parte del hombre, un hombre
indiferente a las consideraciones de
orden moral que deben caracterizar
toda actividad humana.


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn23%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn24%22

La tendencia a la explotacion
«inconsiderada»25 de los recursos de
la creacion es el resultado de un
largo proceso histdrico y cultural:
«La época moderna ha
experimentado la creciente
capacidad de intervencion
transformadora del hombre. E1
aspecto de conquista y de
explotacion de los recursos ha
llegado a predominar y a extenderse,
y amenaza hoy la misma capacidad
de acogida del medio ambiente: el
ambiente como “recurso” pone en
peligro el ambiente como “casa”. A
causa de los poderosos medios de
transformacion que brinda la
civilizacion tecnoldgica, a veces
parece que el equilibrio hombre-
ambiente ha alcanzado un punto
critico»26.

462. La naturaleza aparece como un
instrumento en las manos del
hombre, una realidad que €l debe
manipular constantemente,


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn25%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn26%22

especialmente mediante la
tecnologia. A partir del presupuesto,
que se ha revelado errado, de que
existe una cantidad ilimitada de
energia y de recursos utilizables, que
su regeneracion inmediata es posible
y que los efectos negativos de las
manipulaciones de la naturaleza
pueden ser facilmente absorbidos, se
ha difundido y prevalece una
concepcion reductiva que entiende el
mundo natural en clave mecanicista
y el desarrollo en clave consumista.
El primado atribuido al hacer y al
tener mas que al ser, es causa de
graves formas de alienacion
humana27.

Una actitud semejante no deriva de
la investigacion cientifica y
tecnologica, sino de una ideologia
cientificista y tecndcrata que tiende a
condicionarla. La ciencia y la técnica,
con su progreso, no eliminan la
necesidad de trascendencia y no son
de por si causa de la secularizacion


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn27%22

exasperada que conduce al
nihilismo; mientras avanzan en su
camino, plantean cuestiones acerca
de su sentido y hacen crecer la
necesidad de respetar la dimension
trascendente de la persona humana
y de la misma creacion.

463. Una correcta concepcion del
medio ambiente, si por una parte no
puede reducir utilitariamente la
naturaleza a un mero objeto de
manipulacion y explotacion, por otra
parte, tampoco debe absolutizarla y
colocarla, en dignidad, por encima de
la misma persona humana. En este
ultimo caso, se llega a divinizar la
naturaleza o la tierra, como puede
facilmente verse en algunos
movimientos ecologistas que piden
se otorgue un reconocimiento
institucional internacionalmente
garantizado a sus ideas28.

El Magisterio ha motivado su
contrariedad a una nocién del medio


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn28%22

ambiente inspirada en el
ecocentrismo y el biocentrismo,
porque ésta «se propone eliminar la
diferencia ontologica y axioldgica
entre el hombre y los demas seres
vivos, considerando la biosfera como
una unidad bidtica de valor
indiferenciado. Asi se elimina la
responsabilidad superior del hombre
en favor de una consideracion
igualitaria de la “dignidad” de todos
los seres vivos»29.

464. Una vision del hombre y de las
cosas desligada de toda referencia a
la trascendencia ha llevado a
rechazar el concepto de creacion y a
atribuir al hombre y a la naturaleza
una existencia completamente
autonoma. El vinculo que une el
mundo con Dios ha sido asi roto: esta
ruptura ha acabado desvinculando
también al hombre de la tierra y, mas
radicalmente, ha empobrecido su
misma identidad. El ser humano ha
llegado a considerarse extrafo al


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn29%22

contexto ambiental en el que vive. La
consecuencia que deriva de todo ello
es muy clara: «La relacion que el
hombre tiene con Dios determina la
relacion del hombre con sus
semejantes y con su ambiente. Por
eso la cultura cristiana ha reconocido
siempre en las criaturas que rodean
al hombre otros tantos dones de Dios
que se han de cultivar y custodiar
con sentido de gratitud hacia el
Creador. En particular, la
espiritualidad benedictina y la
franciscana han testimoniado esta
especie de parentesco del hombre
con el medio ambiente, alimentando
en él una actitud de respeto a toda
realidad del mundo que lo rodea»30.
Debe darse un mayor relieve a la
profunda conexion que existe entre
ecologia ambiental y «ecologia
humana»31.

465. El Magisterio subraya la
responsabilidad humana de
preservar un ambiente integroy


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn30%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn31%22

sano para todos32: «La humanidad
de hoy, silogra conjugar las nuevas
capacidades cientificas con una
fuerte dimension ética, ciertamente
sera capaz de promover el ambiente
Como casa y como recurso, en favor
del hombre y de todos los hombres;
de eliminar los factores de
contaminacion; y de asegurar
condiciones de adecuada higiene y
salud tanto para pequefios grupos
como para grandes asentamientos
humanos. La tecnologia que
contamina, también puede
descontaminar; la produccion que
acumula, también puede distribuir
equitativamente, a condicion de que
prevalezca la ética del respeto a la
vida, a la dignidad del hombre y a los
derechos de las generaciones
humanas presentes y futuras»33.

Una responsabilidad comun

El ambiente, un bien colectivo


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn32%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn33%22

466. La tutela del medio ambiente
constituye un desafio para la entera
humanidad: se trata del deber,
comun y universal, de respetar un
bien colectivo34, destinado a todos,
impidiendo que se puedan «utilizar
impunemente las diversas categorias
de seres, vivos o inanimados —
animales, plantas, elementos
naturales—, como mejor apetezca,
segun las propias exigencias»35. Es
una responsabilidad que debe crecer,
teniendo en cuenta la globalidad de
la actual crisis ecoldgica y la
consiguiente necesidad de afrontarla
globalmente, ya que todos los seres
dependen unos de otros en el orden
universal establecido por el Creador:
«Conviene tener en cuenta la
naturaleza de cada ser y su mutua
conexion en un sistema ordenado,
que es precisamente el cosmos»36.

Esta perspectiva adquiere una
importancia particular cuando se
considera, en el contexto de los


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn34%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn35%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn36%22

estrechos vinculos que unen entre si
a los diversos ecosistemas, el valor
ambiental de la biodiversidad, que se
ha de tratar con sentido de
responsabilidad y proteger
adecuadamente, porque constituye
una riqueza extraordinaria para toda
la humanidad. Al respecto, cada uno
puede advertir con facilidad, por
ejemplo, la importancia de la region
de amazonica, «uno de los espacios
naturales mas apreciados en el
mundo por su diversidad bioldgica,
siendo vital para el equilibrio
ambiental de todo el planeta»37. Los
bosques contribuyen a mantener los
esenciales equilibrios naturales,
indispensables para la vida38. Su
destruccion, incluida la causada por
los irrazonables incendios dolosos,
acelera los procesos de
desertificacion con peligrosas
consecuencias para las reservas de
agua y pone en peligro la vida de
muchos pueblos indigenas y el
bienestar de las futuras


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn37%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn38%22

generaciones. Todos, personas y
sujetos institucionales, deben
sentirse comprometidos en la
proteccion del patrimonio forestal y,
donde sea necesario, promover
programas adecuados de
reforestacion.

467. La responsabilidad de
salvaguardar el medio ambiente,
patrimonio comun del género
humano, se extiende no solo a las
exigencias del presente, sino también
a las del futuro: «<Herederos de
generaciones pasadasy
beneficidndonos del trabajo de
nuestros contemporaneos, estamos
obligados para con todos y no
podemos desinteresarnos de los que
vendran a aumentar todavia mas el
circulo de la familia humana. La
solidaridad universal, que es un
hecho y un beneficio para todos, es
también un deber»39. Se trata de una
responsabilidad que las generaciones
presentes tienen respecto a las


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn39%22

futuras40, una responsabilidad que
incumbe también a cada Estado y a
la Comunidad Internacional.

468. La responsabilidad respecto al
medio ambiente debe encontrar una
traduccion adecuada en ambito
juridico. Es importante que la
Comunidad Internacional elabore
reglas uniformes, de manera que
esta reglamentacion permita a los
Estados controlar mas eficazmente
las diversas actividades que
determinan efectos negativos sobre
el ambiente y preservar los
ecosistemas, previniendo posibles
incidentes: «Corresponde a cada
Estado, en el ambito del propio
territorio, la funcion de prevenir el
deterioro de la atmdsfera y de la
biosfera, controlando atentamente,
entre otras cosas, los efectos de los
nuevos descubrimientos tecnologicos
o cientificos, y ofreciendo a los
propios ciudadanos la garantia de no
verse expuestos a agentes


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn40%22

contaminantes o a residuos
toxicos»41.

El contenido juridico del «derecho a
un ambiente natural seguro y
saludable»42 serd el fruto de una
gradual elaboracion, solicitada por la
opinidn publica, preocupada por
disciplinar el uso de los bienes de la
creacion segun las exigencias del
bien comun y con una voluntad
comun de instituir sanciones para
quienes contaminan. Las normas
juridicas, sin embargo, no bastan por
si solas43; junto a ellas deben
madurar un firme sentido de
responsabilidad y un cambio efectivo
en la mentalidad y en los estilos de
vida.

469. Las autoridades llamadas a
tomar decisiones para hacer frente a
los riesgos contra la salud y el medio
ambiente, a menudo se encuentran
ante situaciones en las que los datos
cientificos disponibles son


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn41%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn42%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn43%22

contradictorios o cuantitativamente
escasos: puede ser oportuno
entonces hacer una valoracion segun
el «principio de precaucion», que no
comporta la aplicacion de una regla,
sino una orientacion para gestionar
situaciones de incertidumbre. Este
principio evidencia la necesidad de
tomar una decision provisional, que
podra ser modificada en base a
nuevos conocimientos que
eventualmente se logren. La decision
debe ser proporcionada a las
medidas ya en acto para otros
riesgos. Las politicas preventivas,
basadas sobre el principio de
precaucion, exigen que las decisiones
se basen en una comparacion entre
los riesgos y los beneficios
hipotéticos que comporta cada
decision alternativa posible, incluida
la decision de no intervenir. A este
planteamiento precaucional esta
vinculada la exigencia de promover
seriamente la adquisicion de
conocimientos mas profundos, aun



sabiendo que la ciencia puede no
llegar rapidamente a la conclusion de
una ausencia de riesgos. Las
circunstancias de incertidumbre y
provisionalidad hacen especialmente
importante la transparencia en el
proceso de toma de decisiones.

470. La programacion del desarrollo
economico debe considerar
atentamente «la necesidad de
respetar la integridad y los ritmos de
la naturaleza»44, porque los recursos
naturales son limitados y algunos no
son renovables. El actual ritmo de
explotacion amenaza seriamente la
disponibilidad de algunos recursos
naturales para el presente y el
futuro45. La solucion del problema
ecoldgico exige que la actividad
econdmica respete mejor el medio
ambiente, conciliando las exigencias
del desarrollo econémico con las de
la proteccion ambiental. Cualquier
actividad econdmica que se sirva de
los recursos naturales debe


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn44%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn45%22

preocuparse también de la
salvaguardia del medio ambiente y
prever sus costos, que se han de
considerar como «un elemento
esencial del coste actual de la
actividad econdmica»46. En este
contexto se deben considerar las
relaciones entre la actividad humana
y los cambios climaticos que, debido
a su extrema complejidad, deben ser
oportuna y constantemente vigilados
a nivel cientifico, politico y juridico,
nacional e internacional. El clima es
un bien que debe ser protegido y
requiere que los consumidores y los
agentes de las actividades
industriales desarrollen un mayor
sentido de responsabilidad en sus
comportamientos 47.

Una economia que respete el medio
ambiente no buscara unicamente el
objetivo del maximo beneficio,
porque la proteccion ambiental no
puede asegurarse solo en base al
calculo financiero de costos y


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn46%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn47%22

beneficios. El ambiente es uno de
esos bienes que los mecanismos del
mercado no son capaces de defender
0 de promover adecuadamente48.
Todos los paises, en particular los
desarrollados, deben advertir la
urgente obligacion de reconsiderar
las modalidades de uso de los bienes
naturales. La investigacion en el
campo de las innovaciones que
pueden reducir el impacto sobre el
medio ambiente provocado por la
produccion y el consumo, debera
incentivarse eficazmente.

Una particular atencion debera
atribuirse a la compleja
problematica de los recursos
energéticos49. Los recursos no
renovables, a los que recurren los
paises altamente industrializados y
los de reciente industrializacion,
deben ser puestos al servicio de toda
la humanidad. En una perspectiva
moral caracterizada por la equidad y
la solidaridad intergeneracional,


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn48%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn49%22

también se debera continuar, con la
contribucion de la comunidad
cientifica, a identificar nuevas
fuentes energéticas, a desarrollar las
alternativas y a elevar los niveles de
seguridad de la energia nuclear50. El
uso de la energia, por su vinculacion
con las cuestiones del desarrollo y el
ambiente, exige la responsabilidad
politica de los Estados, de la
Comunidad Internacional y de los
agentes economicos; estas
responsabilidades deberan ser
iluminadas y guiadas por la
busqueda continua del bien comun
universal.

471. La relacion que los pueblos
indigenas tienen con su tierra y sus
recursos merece una consideracion
especial: se trata de una expresion
fundamental de su identidad51.
Muchos pueblos han perdido o
corren el riesgo de perder las tierras
en que viven52, a las que esta
vinculado el sentido de su existencia,


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn50%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn51%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn52%22

a causa de poderosos intereses
agricolas e industriales, o
condicionados por procesos de
asimilacion y de urbanizacion53. Los
derechos de los pueblos indigenas
deben ser tutelados
oportunamente54. Estos pueblos
ofrecen un ejemplo de vida en
armonia con el medio ambiente, que
han aprendido a conocery a
preservar55: su extraordinaria
experiencia, que es una riqueza
insustituible para toda la
humanidad, corre el peligro de
perderse junto con el medio
ambiente en que surgio.

El uso de las biotecnologias

472. En los ultimos afios se ha
impuesto con fuerza la cuestion del
uso de las nuevas biotecnologias con
finalidades ligadas a la agricultura, la
zootecnia, la medicina y la
proteccion del medio ambiente. Las
nuevas posibilidades que ofrecen las


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn53%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn54%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn55%22

actuales técnicas biologicas y
biogenéticas suscitan, por una parte,
esperanzas y entusiasmos y, por otra,
alarma y hostilidad. Las aplicaciones
de las biotecnologias, su licitud desde
el punto de vista moral, sus
consecuencias para la salud del
hombre, su impacto sobre el medio
ambiente y la economia, son objeto
de profundo estudio y de animado
debate. Se trata de cuestiones
controvertidas que afectan a
cientificos e investigadores, politicos
y legisladores, economistas y
ambientalistas, productores y
consumidores. Los cristianos no son
indiferentes a estos problemas,
conscientes de la importancia de los
valores que estan en juego56.

473. La vision cristiana de la creacion
conlleva un juicio positivo sobre la
licitud de las intervenciones del
hombre en la naturaleza, sin excluir
los demas seres vivos, y, al mismo
tiempo, comporta una enérgica


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn56%22

llamada al sentido de la
responsabilidad57. La naturaleza, en
efecto, no es una realidad sagrada o
divina, vedada a la accién humana.
Es, mas bien, un don entregado por
el Creador a la comunidad humana,
confiado a la inteligencia y a la
responsabilidad moral del hombre.
Por ello, el hombre no comete un
acto ilicito cuando, respetando el
orden, la belleza y la utilidad de cada
ser vivo y de su funcidn en el
ecosistema, interviene modificando
algunas de las caracteristicas y
propiedades de estos. Si bien, las
intervenciones del hombre que
dafian los seres vivos o el medio
ambiente son deplorables, son en
cambio encomiables las que se
traducen en una mejora de aquéllos.
La licitud del uso de las técnicas
bioldgicas y biogenéticas no agota
toda la problematica ética: como en
cualquier comportamiento humano,
es necesario valorar cuidadosamente
su utilidad real y sus posibles


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn57%22

consecuencias, también en términos
de riesgo. En el ambito de las
intervenciones técnico-cientificas
que poseen una amplia y profunda
repercusion sobre los organismos
vivos, con la posibilidad de
consecuencias notables a largo plazo,
no es licito actuar con
irresponsabilidad ni a la ligera.

474. Las modernas biotecnologias
tienen un fuerte impacto social,
economico y politico, en el plano
local, nacional e internacional: se
han de valorar segun los criterios
éticos que deben orientar siempre las
actividades y las relaciones humanas
en el ambito socioecondmico y
politico58. Es necesario tener
presentes, sobre todo, los criterios de
justicia y solidaridad, a los que deben
sujetarse, en primer lugar, los
individuos y grupos que trabajan en
la investigacion y la comercializacion
en el campo de las biotecnologias. En
cualquier caso, no se debe caer en el


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn58%22

error de creer que la sola difusion de
los beneficios vinculados a las
nuevas biotecnologias pueda
resolver todos los apremiantes
problemas de pobrezay
subdesarrollo que subyugan aun a
tantos paises del mundo.

475. Con espiritu de solidaridad
internacional, se pueden poner en
practica diversas medidas
relacionadas con el uso de las nuevas
biotecnologias. Se ha de facilitar, en
primer lugar, el intercambio
comercial equitativo, libre de
vinculos injustos. Sin embargo, la
promocion del desarrollo de los
pueblos mas necesitados no sera
auténtica y eficaz si se reduce al
mero intercambio de productos. Es
indispensable favorecer también la
maduracion de una necesaria
autonomia cientifica y tecnoldgica
por parte de esos mismos pueblos,
promoviendo el intercambio de
conocimientos cientificos y



tecnoldgicos y la transferencia de
tecnologias hacia los paises en vias
de desarrollo.

476. La solidaridad implica también
una llamada a la responsabilidad que
tienen los paises en vias de
desarrollo y, particularmente sus
autoridades politicas, en la
promocion de una politica comercial
favorable a sus pueblos y del
intercambio de tecnologias que
puedan mejorar sus condiciones de
alimentacion y salud. En estos paises
debe crecer la inversion en
investigacion, con especial atencion a
las caracteristicas y a las necesidades
particulares del propio territorio y de
la propia poblacion, sobre todo
teniendo en cuenta que algunas
investigaciones en el campo de las
biotecnologias, potencialmente
beneficiosas, requieren inversiones
relativamente modestas. Con tal fin,
seria util crear Organismos
nacionales dedicados a la proteccion



del bien comun mediante una
gestion inteligente de los riesgos.

477. Los cientificos y los técnicos que
operan en el sector de las
biotecnologias deben trabajar con
inteligencia y perseverancia en la
busqueda de las mejores soluciones
para los graves y urgentes problemas
de la alimentacion y de la salud. No
han de olvidar que sus actividades
atanen a materiales, vivos o
inanimados, que son parte del
patrimonio de la humanidad,
destinado también a las generaciones
futuras; para los creyentes, se trata
de un don recibido del Creador,
confiado a la inteligencia y la
libertad humanas, que son también
éstas un don del Altisimo. Los
cientificos han de saber empefiar sus
energias y capacidades en una
investigacion apasionada, guiada por
una conciencia limpia y honesta59.


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn59%22

478. Los empresarios y los
responsables de los entes publicos
que se ocupan de la investigacion, la
produccion y el comercio de los
productos derivados de las nuevas
biotecnologias deben tener en cuenta
no solo el legitimo beneficio, sino
también el bien comun. Este
principio, que vale para toda
actividad econdmica, resulta
particularmente importante cuando
se trata de actividades relacionadas
con la alimentacion, la medicina, la
proteccion del medio ambiente y el
cuidado de la salud. Los empresarios
y los responsables de los entes
publicos interesados pueden
orientar, con sus decisiones, el sector
de las biotecnologias hacia metas con
un importante impacto en lo que se
refiere a la lucha contra el hambre,
especialmente en los paises mas
pobres, la lucha contra las
enfermedades y la lucha por
salvaguardar el ecosistema,
patrimonio de todos.



479. Los politicos, los legisladores y
los administradores publicos tienen
la responsabilidad de valorar las
potencialidades, las ventajas y los
eventuales riesgos vinculados al uso
de las biotecnologias. Es inaceptable
que sus decisiones, a nivel nacional o
internacional, estén dictadas por
presiones procedentes de intereses
particulares. Las autoridades
publicas deben favorecer también
una correcta informacion de la
opinion publica y saber tomar las
decisiones mas convenientes para el
bien comun.

480. Los responsables de la
informacion tienen también una
tarea importante en este ambito, que
han de ejercer con prudencia y
objetividad. La sociedad espera de
ellos una informaciéon completa y
objetiva, que ayude a los ciudadanos
a formarse una opinion correcta
sobre los productos biotecnoldgicos,
porque se trata de algo que les



concierne en primera persona, en
cuanto posibles consumidores. Se
debe evitar, por tanto, caer en la
tentacion de una informacion
superficial, alimentada por faciles
entusiasmos o por alarmismos
injustificados.

Medio ambiente y distribucion de los
bienes

481. También en el campo de la
ecologia la doctrina social invita a
tener presente que los bienes de la
tierra han sido creados por Dios para
ser sabiamente usados por todos:
estos bienes deben ser
equitativamente compartidos, segun
la justicia y la caridad. Se trata
fundamentalmente de impedir la
injusticia de un acaparamiento de los
recursos: la avidez, ya sea individual
0 colectiva, es contraria al orden de
la creacion60. Los actuales
problemas ecoldgicos, de caracter
planetario, pueden ser afrontados


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn60%22

eficazmente solo gracias a una
cooperacion internacional capaz de
garantizar una mayor coordinacion
en el uso de los recursos de la tierra.

482. El principio del destino
universal de los bienes ofrece una
orientacion fundamental, moral y
cultural, para deshacer el complejoy
dramatico nexo que une la crisis
ambiental con la pobreza. La actual
crisis ambiental afecta
particularmente a los mas pobres,
bien porque viven en tierras sujetas
a la erosion y a la desertizacion,
estan implicados en conflictos
armados o son obligados a
migraciones forzadas, bien porque
no disponen de los medios
economicos y tecnologicos para
protegerse de las calamidades.

Multitudes de estos pobres viven en
los suburbios contaminados de las
ciudades, en alojamientos fortuitos o
en conglomerados de casas



degradadas y peligrosas (slums,
bidonvilles, barrios, favelas). En el
caso que se deba proceder a su
traslado, y para no afiadir mas
sufrimiento al que ya padecen, es
necesario proporcionar una
informacion adecuada y previa,
ofrecer alternativas de alojamientos
dignos e implicar directamente a los
interesados.

Téngase presente, ademas, la
situacion de los paises penalizados
por las reglas de un comercio
internacional injusto, en los que la
persistente escasez de capitales se
agrava, con frecuencia, por el peso
de la deuda externa: en estos casos,
el hambre y la pobreza hacen casi
inevitable una explotacion intensiva
y excesiva del medio ambiente.

483. El estrecho vinculo que existe
entre el desarrollo de los paises mas
pobres, los cambios demograficos y
un uso sostenible del ambiente, no



debe utilizarse como pretexto para
decisiones politicas y econémicas
poco conformes a la dignidad de la
persona humana. En el Norte del
planeta se asiste a una «caida de la
tasa de natalidad, con repercusiones
en el envejecimiento de la poblacion,
incapaz incluso de renovarse
biolégicamente»61, mientras que en
el Sur la situacion es diversa. Si bien
es cierto que la desigual distribucion
de la poblacion y de los recursos
disponibles crean obstaculos al
desarrollo y al uso sostenible del
ambiente, debe reconocerse que el
crecimiento demografico es
plenamente compatible con un
desarrollo integral y solidario62:
«Todos estan de acuerdo en que la
politica demografica representa solo
una parte de una estrategia global de
desarrollo. Asi pues, es importante
que cualquier discusion sobre
politicas demograficas tenga en
cuenta el desarrollo actual y futuro
de las Naciones y las zonas. Al mismo


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn61%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn62%22

tiempo, es imposible no considerar la
verdadera naturaleza de lo que
significa el término “desarrollo”.
Todo desarrollo digno de este
nombre ha de ser integral, es decir,
ha de buscar el verdadero bien de
toda persona y de toda la
persona»63.

484. El principio del destino
universal de los bienes,
naturalmente, se aplica también al
agua, considerada en la Sagrada
Escritura simbolo de purificacion (cf.
Sal 51,4; Jn 13,8) y de vida (cf. Jn 3,5;
Ga 3,27): «Como don de Dios, el agua
es instrumento vital, imprescindible
para la supervivencia y, por tanto, un
derecho de todos»64. La utilizacion
del agua y de los servicios a ella
vinculados debe estar orientada a
satisfacer las necesidades de todos y
sobre todo de las personas que viven
en la pobreza. El acceso limitado al
agua potable repercute sobre el
bienestar de un numero enorme de


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn63%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn64%22

personas y es con frecuencia causa
de enfermedades, sufrimientos,
conflictos, pobreza e incluso de
muerte: para resolver
adecuadamente esta cuestion, «se
debe enfocar de forma que se
establezcan criterios morales
basados precisamente en el valor de
la vida y en el respeto de los
derechos humanos y de la dignidad
de todos los seres humanos»65.

485. El agua, por su misma
naturaleza, no puede ser tratada
como una simple mercancia mas
entre las otras, y su uso debe ser
racional y solidario. Su distribucion
forma parte, tradicionalmente, de las
responsabilidades de los entes
publicos, porque el agua ha sido
considerada siempre como un bien
publico, una caracteristica que debe
mantenerse, aun cuando la gestion
fuese confiada al sector privado. El
derecho al agua66, como todos los
derechos del hombre, se basa en la


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn65%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn66%22

dignidad humana y no en
valoraciones de tipo meramente
cuantitativo, que consideran el agua
s6lo como un bien econdémico. Sin
agua, la vida estd amenazada. Por
tanto, el derecho al agua es un
derecho universal e inalienable.

Nuevos estilos de vida

486. Los graves problemas ecologicos
requieren un efectivo cambio de
mentalidad que lleve a adoptar
nuevos estilos de vida67, «a tenor de
los cuales la busqueda de la verdad,
de la belleza y del bien, asi como la
comunion con los demas hombres
para un desarrollo comun, sean los
elementos que determinen las
opciones del consumo, de los ahorros
y de las inversiones»68. Tales estilos
de vida deben estar presididos por la
sobriedad, la templanza, la
autodisciplina, tanto a nivel personal
como social. Es necesario abandonar
la 16gica del mero consumo y


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn67%22
https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn68%22

promover formas de produccion
agricola e industrial que respeten el
orden de la creacion y satisfagan las
necesidades primarias de todos. Una
actitud semejante, favorecida por la
renovada conciencia de la
interdependencia que une entre si a
todos los habitantes de la tierra,
contribuye a eliminar diversas
causas de desastres ecologicos y
garantiza una capacidad de pronta
respuesta cuando estos percancces
afectan a pueblos y territorios69. La
cuestion ecoldgica no debe ser
afrontada unicamente en razon de
las terribles perspectivas que
presagia la degradacion ambiental:
tal cuestion debe ser, principalmente,
una vigorosa motivacion para
promover una auténtica solidaridad
de dimension mundial.

487. La actitud que debe caracterizar
al hombre ante la creacion es
esencialmente la de la gratitud y el
reconocimiento: el mundo, en efecto,


https://opusdei.org/%E2%80%9C#ftn69%22

orienta hacia el misterio de Dios, que
lo ha creado y lo sostiene. Si se coloca
entre paréntesis la relacion con Dios,
la naturaleza pierde su significado
profundo, se la empobrece. En
cambio, si se contempla la naturaleza
en su dimension de criatura, se
puede establecer con ella una
relacion comunicativa, captar su
significado evocativo y simbolico y
penetrar asi en el horizonte del
misterio, que abre al hombre el paso
hacia Dios, Creador de los cielos y de
la tierra. El mundo se presenta a la
mirada del hombre como huella de
Dios, lugar donde se revela su
potencia creadora, providente y
redentora.

1 Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 15: AAS 58 (1966)
1036.



2 Cf. Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 15: AAS 58 (1966)
1036.

3 Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 33: AAS 58 (1966)
1052.

4 Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 34: AAS 58 (1966)
1052.

5 Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 34: AAS 58 (1966)
1053.

6 Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 34: AAS 58 (1966)
1053.

7 Cf. Concilio Vaticano II, Const. past.
Gaudium et spes, 35: AAS 58 (1966)
1053.

8 Cf. Juan Pablo II, Discurso
pronunciado durante la visita al
«Mercy Maternity Hospital»,



Melbourne (28 de noviembre de
1986): I’Osservatore Romano, ediciéon
espafola, 14 de diciembre de 1986, p.
13.

9 Juan Pablo II, Discurso
pronunciado durante el encuentro
con cientificos y representantes de la
Universidad de las Naciones Unidas,
Hiroshima (25 de febrero de 1981), 3:
AAS 73 (1981) 422.

10 Juan Pablo II, Discurso a los
obreros en las oficinas Olivetti de
Ivrea (19 de marzo de 1990), 5:
L’Osservatore Romano, edicion
espafola, 8 de abril de 1990, p. 9.

11 Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias (3
de octubre de 1981), 3: AAS 73 (1981)
670.

12 Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en el Congreso

promovido por la «Accademia
Nazionale delle Scienze» en el



bicentenario de su fundacién (21 de
septiembre de 1982), 4: ’Osservatore
Romano, edicion espaiiola, 17 de
octubre de 1982, p. 13.

13 Juan Pablo II, Discurso
pronunciado durante el encuentro
con cientificos y representantes de la
Universidad de las Naciones Unidas,
Hiroshima (25 de febrero de 1981), 3:
AAS 73 (1981) 422

14 Juan Pablo II, Discurso a los
obreros en las oficinas Olivetti de
Ivrea, Italia (19 de marzo de 1990), 4:
L’Osservatore Romano, edicion
espafola, 8 de abril de 1990, p. 9.

15 Juan Pablo II, Homilia durante la
Misa en el Victorian Racing Club,
Melbourne (28 de noviembre de
1986), 11: I’Osservatore Romano,
edicion espafiola, 14 de diciembre de
1986, p. 14.

16 Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias



(23 de octubre de 1982), 6:
L’Osservatore Romano, edicion
espafola, 12 de diciembre de 1982, p.
7.

17 Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80
(1988) 559.

18 Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1990, 7:
AAS 82 (1990) 151.

19 Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1990, 6:
AAS 82 (1990) 150.

20 Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991)
840.

21 Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991)
840.



22 Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991)
840.

23 Juan Pablo II, Discurso a la 352
Asamblea General de la Asociacion
Médica Mundial (29 de octubre de
1983), 6: AAS 76 (1984) 394.

24 Cf. Pablo VI, Carta ap. Octogesima
adveniens, 21: AAS 63 (1971) 416-417.

25 Pablo VI, Carta ap. Octogesima
adveniens, 21: AAS 63 (1971) 417.

26 Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Congreso
Internacional sobre «Ambiente y
salud» (24 de marzo de 1997), 2:
L’Osservatore Romano, edicion
espafola, 11 de abril de 1997, p. 7.

27 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 28: AAS 80
(1988) 548-550.



28 Cf., por ejemplo, Consejo
Pontificio de la Cultura — Consejo
Pontificio para el Didlogo
Interreligioso, Jesucristo, Portador
del agua de la vida. Una reflexion
cristiana sobre la “Nueva Era”,
Libreria Editrice Vaticana, Ciudad del
Vaticano 2003, p. 35.

29 Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Congreso
Internacional sobre «Ambiente y
salud» (24 de marzo de 1997), 5:
L’Osservatore Romano, edicion
espafiola, 11 de abril de 1997, p. 7.

30 Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Congreso
Internacional sobre «Ambiente y
salud» (24 de marzo de 1997), 4:
’Osservatore Romano, edicion
espafiola, 11 de abril de 1997, p. 7.

31 Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 38: AAS 83 (1991)
841.



32 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80
(1988) 559-560.

33 Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Congreso
Internacional sobre «Ambiente y
salud» (24 de marzo de 1997), 5:
L’Osservatore Romano, edicion
espafola, 11 de abril de 1997, p. 7.

34 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 40: AAS 83 (1991)
843.

35 Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80
(1988) 559.

36 Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80
(1988) 559.

37 Juan Pablo II, Exh. ap. Ecclesia in
America, 25: AAS 91 (1999) 760.



38 Cf. Juan Pablo II, Homilia en la
fiesta de San Juan Gualberto, Val
Visdende, Italia (12 de julio de 1987):
L’Osservatore Romano, edicion
espafiola, 19 de julio de 1987, p. 12.

39 Pablo VI, Carta enc. Populorum
progressio, 17: AAS 59 (1967) 266.

40 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 37: AAS 83 (1991)
840.

41 Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1990, 9:
AAS 82 (1990) 152.

42 Juan Pablo II, Discurso a la Corte y
a la Comision Europea de los
Derechos del Hombre, Estrasburgo (8
de octubre de 1988), 5: AAS 81 (1989)
685; cf. Id., Mensaje para la Jornada
Mundial de la Paz 1990, 9: AAS 82
(1990) 152; Id., Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1999, 10:
AAS 91 (1999) 384-385.



43 Cf. Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 1999, 10:
AAS 91 (1999) 384-385.

44 Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 26: AAS 80
(1988) 546.

45 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 34: AAS 80
(1988) 559-560.

46 Juan Pablo II, Alocucion a la XXV
Conferencia General dela F A O (16
de noviembre de 1989), 8: AAS 82
(1990) 673.

47 Cf. Juan Pablo II, Discurso a un
grupo de estudio de la Pontificia
Academia de las Ciencias (6 de
noviembre de 1987): L’Osservatore
Romano, edicion espafiola, 6 de
diciembre de 1987, p. 18.

48 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 40: AAS 83 (1991)
843.



49 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en la Asamblea
Plenaria de la Pontificia Academia de
las Ciencias (28 de octubre de 1994):
L’Osservatore Romano, edicion
espafiola, 4 de noviembre de 1994,
pp. 20. 22.

50 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
participantes en un Simposio
Internacional de Fisica (18 de
diciembre de 1982): I’Osservatore
Romano, edicion espafiola, 27 de
marzo de 1983, p. 8.

51 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
pueblos autdctonos del Amazonas,
Manaus (10 de julio de 1980): AAS 72
(1980) 960-961.

52 Cf. Juan Pablo II, Homilia durante
la liturgia de la Palabra para la
poblacion autéctona del Amazonas
peruana (5 de febrero de 1985), 4:
AAS 77 (1985) 897-898; cf. también
Pontificio Consejo «Justicia y Paz»,
Para una mejor distribucion de la



tierra. El reto de la reforma agraria
(23 de noviembre de 1997), 11,
Libreria Editrice Vaticana, Ciudad del
Vaticano 1997, pp. 13-14.

53 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
aborigenes de Australia (29 de
noviembre de 1986), 4: AAS 79 (1987)
974-975.

54 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
Indigenas de Guatemala (7 de marzo
de 1983), 4: AAS 75 (1983) 742-743;
Id., Discurso a los pueblos autéctonos
de Canada (18 de septiembre de
1984), 7-8: AAS 77 (1985) 421-422; 1d.,
Discurso a los pueblos autoctonos de
Ecuador (31 de enero de 1985), II. 1:
AAS 77 (1985) 861; Id., Discurso a los
aborigenes de Australia (29 de
noviembre de 1986), 10: AAS 79
(1987) 976-977.

55 Cf. Juan Pablo II, Discurso a los
aborigenes de Australia (29 de
noviembre de 1986), 4: AAS 79 (1987)
974-975; Id., Discurso a los



Amerindios (14 de septiembre de
1987), 4: I’Osservatore Romano,
edicion espafiola, 11 de octubre de
1987, p. 20.

56 Cf. Pontificia Academia para la
Vida, Biotecnologias animales y
vegetales. Nuevas fronteras y nuevas
responsabilidades, Libreria Editrice
Vaticana, Ciudad del Vaticano 1999.

57 Cf. Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias
(23 de octubre de 1982), 6:
L’Osservatore Romano, edicion
espafiola, 12 de diciembre de 1982, p.
7;

58 Cf. Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias (3
de octubre de 1981): AAS 73 (1981)
668-672.

59 Cf. Juan Pablo II, Discurso a la
Pontificia Academia de las Ciencias
(23 de octubre de 1982):
L’Osservatore Romano, edicion



espafola, 12 de diciembre de 1982, p.
7, 1d., Discurso a los participantes en
el Congreso promovido por la
«Accademia Nazionale delle Scienze»
en el bicentenario de su fundacién
(21 de septiembre de 1982), 4:
L’Osservatore Romano, edicion
espafiola, 17 de octubre de 1982, p.
13.

60 Cf. Concilio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, 69: AAS 58
(1966) 1090-1092; Pablo VI, Carta enc.
Populorum progressio, 22: AAS 59
(1967) 268.

61 Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 25: AAS 80
(1988) 543; cf. Id., Carta enc.
Evangelium vitae, 16: AAS 87 (1995)
418.

62 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Sollicitudo rei socialis, 25: AAS 80
(1988) 543-544.



63 Juan Pablo II, Mensaje a la Sefiora
Nafis Sadik, Secretaria General de la
Conferencia Internacional sobre
Poblacion y Desarrollo (18 de marzo
de 1994), 3: AAS 87 (1995) 191.

64 Juan Pablo II, Mensaje al Card.
Geraldo Majella Agnelo con ocasion
de la Camparfia de Fraternidad de la
Conferencia Episcopal de Brasil (19
de enero de 2004): L’Osservatore
Romano, edicion espaiiola, 5 de
marzo de 2004, p. 8.

65 Juan Pablo II, Mensaje al Card.
Geraldo Majella Agnelo con ocasion
de la Camparfia de Fraternidad de la
Conferencia Episcopal de Brasil (19
de enero de 2004): L’Osservatore
Romano, edicion espafiola, 5 de
marzo de 2004, p. 8.

66 Cf. Juan Pablo II, Mensaje para la
Jornada Mundial de la Paz 2003, 5:
AAS 95 (2003) 343; Pontificio Consejo
«Justicia y Paz», Water, an Essential
Element for Life. A Contribution of



the Delegation of the Holy See on the
occasion of the 3rd World Water
Forum, Kyoto, 16 - 23 de marzo de
2003.

67 Cf. Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991)
838-840.

68 Juan Pablo II, Carta enc.
Centesimus annus, 36: AAS 83 (1991)
839.

69 Cf. Juan Pablo II, Discurso al
Centro de las Naciones Unidas,
Nairobi (18 de agosto de 1985), 5:
AAS 78 (1986) 92.

pdf | Documento generado
automaticamente desde https://
opusdei.org/es-ve/article/la-ecologia-en-
los-textos-del-magisterio/ (20/01/2026)


https://opusdei.org/es-ve/article/la-ecologia-en-los-textos-del-magisterio/
https://opusdei.org/es-ve/article/la-ecologia-en-los-textos-del-magisterio/
https://opusdei.org/es-ve/article/la-ecologia-en-los-textos-del-magisterio/

	La ecología en los textos del Magisterio

