
opusdei.org

La luz de la fe (II): la
creación (I): «Vio
Dios todo lo que
había hecho, y era
muy bueno»

Si el mundo antes
transparentaba a Dios, hoy se
ha vuelto, para muchos, opaco.
Por qué la fe en la creación es
aún decisiva en la era de la
ciencia.

06/08/2017



«Cuando veo los cielos, obra de tus
dedos, la luna y las estrellas, que Tú
pusiste, ¿qué es el hombre, para que
de él te acuerdes, y el hijo de Adán,
para que te cuides de él?» (Sal 8,4-5).
La contemplación del mundo inspira
asombro en los hombres de todas las
épocas. También hoy, aunque
podamos conocer bien las causas
físicas de los colores de una puesta
de sol, de un eclipse o de la aurora
boreal, nos fascina presenciar estos
fenómenos. Además, a medida que la
ciencia avanza, se hace más patente
la complejidad y la inmensidad que
nos rodea, tanto por debajo de
nuestra escala –desde la vida
microscópica hasta las entrañas
mismas de la materia– como por
encima de ella, en las distancias y
magnitudes de las galaxias, que
sobrepasan la imaginación de
cualquiera.

El estupor también nos puede captar
de modo profundo al detenernos a



considerar la realidad de nuestro yo:
cuando uno se da cuenta de que
existe, sin ser capaz de comprender
del todo el origen de su vida, y de la
conciencia que tiene de sí mismo.
¿De dónde vengo? –Aunque la
velocidad con que se vive hoy en
muchas partes del planeta lleva a
eludir este tipo de preguntas, en
realidad no son algo reservado a
espíritus particularmente
introspectivos: responden a una
necesidad de dar con las
coordenadas fundamentales, un
sentido de la orientación que a veces
puede adormecerse, pero que de un
modo u otro, tarde o temprano,
vuelve a aflorar en la vida de todos.

La búsqueda de un Rostro más allá
del universo

La percepción del abismo de la
propia conciencia o de la inmensidad
del mundo puede limitarse a veces a
experimentar un profundo vértigo.



Sin embargo, la religiosidad de los
hombres ha sondeado en todas las
épocas más allá de estos fenómenos;
ha buscado, de formas muy variadas,
un Rostro que adorar. Por eso, ante
el espectáculo de la naturaleza, dice
el salmista: «Los cielos pregonan la
gloria de Dios y el firmamento
anuncia la obra de sus manos» (Sal
19,2); y también, ante el misterio del
yo, de la vida: «Te doy gracias porque
me has hecho como un prodigio» (Sal
139,14). Durante siglos este paso
desde el mundo visible hasta Dios se
hacía con gran naturalidad. Pero el
creyente se ve hoy a veces ante
interrogantes que pueden causarle
perplejidad: ¿no es esta búsqueda de
un Rostro más allá del universo
conocido una proyección del
hombre, propia de un estadio
superado de la humanidad? Los
avances de la ciencia, aun cuando
esta no disponga de respuesta para
todas las preguntas y problemas, ¿no
hacen de la noción de creación una



suerte de velo de nuestra ignorancia?
¿No es, por lo demás, una cuestión de
tiempo que la ciencia llegue a salir al
encuentro de todas esas preguntas?

Sería un error descartar demasiado
rápido estas cuestiones como
impertinencias, o como síntomas de
un escepticismo infundado.
Sencillamente, ponen en evidencia
cómo «la fe tiene que ser revivida y
reencontrada en cada
generación»[1]: también en el
momento presente, en el que la
ciencia y la tecnología han mostrado
con creces todo lo que el hombre
puede conocer y hacer por sí mismo,
hasta el punto de que la idea de un
orden anterior a nuestra iniciativa se
ha vuelto a veces lejana y difícil de
imaginar. Estas cuestiones, pues,
requieren una consideración
sosegada, que permita afianzar la
propia fe, comprendiendo su sentido
y su relación con la ciencia y la
razón, para poder iluminar también



a otros. Naturalmente, en un par de
artículos solo es posible trazar
algunas vías, sin agotar una cuestión
que por sí misma incide en multitud
de aspectos de la fe cristiana.

La revelación de la creación

En nuestro recorrido podemos partir
sencillamente de la afirmación
fundamental de la Biblia sobre el
origen de todo lo que existe y, en
particular, de cada persona a lo largo
de la historia. Se trata de una
afirmación muy concreta y fácil de
enunciar: somos creación de Dios,
fruto de su libertad, de su sabiduría y
de su amor. «Todo cuanto quiere el
Señor, lo hace en los cielos y en la
tierra, en los mares y en los
abismos» (Sal 135,6). «¡Qué
numerosas son tus obras, Señor!
Todas las hiciste con sabiduría. Llena
está la tierra de tus criaturas» (Sal
104,24).



Sin embargo, a veces las
afirmaciones más simples encubren
las realidades más complejas. Si en la
actualidad la razón humana percibe
a veces borrosamente esta visión del
mundo, tampoco llegó de un modo
sencillo hasta ella. Históricamente, la
noción de creación –en el sentido en
que la Iglesia la recoge en el Credo–
surgió solo en el curso de la
revelación al pueblo de Israel. El
apoyo de la Palabra divina permitió
poner al descubierto los límites de
las distintas concepciones míticas
sobre los orígenes del cosmos y del
hombre, para llegar más allá de las
especulaciones de los brillantes
filósofos griegos, y reconocer al Dios
de Israel como el único Dios, que
creó todo de la nada.

Un rasgo distintivo del relato bíblico
es, pues, el hecho de que Dios cree
sin partir de nada preexistente, con
la sola fuerza de su palabra: «Dijo
Dios: –haya luz. –Y hubo luz (…). –



Hagamos al hombre a nuestra
imagen (…) –Y creó Dios al hombre a
su imagen» (Gn 1,3.26-27). También
es propio de este relato el que en el
origen no haya ningún rastro de mal:
«Y vio Dios todo lo que había hecho;
y he aquí que era muy bueno» (Gn
1,31). El propio Génesis no ahorra
detalles sobre los modos en que el
mal y el dolor se abren camino desde
muy pronto en la historia. Con todo,
y en abierto contraste con esta
experiencia universal, la Biblia
afirma repetidamente que el mundo
es esencialmente bueno, que la
creación no es una forma degradada
de ser, sino un inmenso don de Dios.
«El universo no surgió como
resultado de una omnipotencia
arbitraria, de una demostración de
fuerza o de un deseo de
autoafirmación. La creación es del
orden del amor (…): «Amas a todos
los seres y no aborreces nada de lo
que hiciste, porque, si algo odiaras,
no lo habrías creado» (Sb 11,24).



Entonces, cada criatura es objeto de
la ternura del Padre, que le da un
lugar en el mundo. Hasta la vida
efímera del ser más insignificante es
objeto de su amor y, en esos pocos
segundos de existencia, él lo rodea
con su cariño»[2].

El inicio del evangelio de San Juan
arroja también una luz decisiva
sobre este relato. «En el principio
existía el Verbo» (Jn 1,1), escribe el
cuarto evangelista, retomando las
primeras palabras del Génesis (Cfr. 
Gn 1,1). En el inicio del mundo está el
logos de Dios, que hace de él una
realidad profundamente racional,
radicalmente llena de sentido.
«Contigo está la sabiduría, que
conoce tus obras, que estaba
presente cuando hiciste el universo,
y sabe lo que es agradable a tus ojos
y conforme con tus
mandamientos» (Sb 9,9). A propósito
del término griego con que se
designa al Verbo de Dios, explicaba



Benedicto XVI: «Logossignifica tanto
razón como palabra, una razón que
es creadora y capaz de comunicarse,
pero precisamente como razón. De
este modo, san Juan nos ha brindado
la palabra conclusiva sobre el
concepto bíblico de Dios, la palabra
con la que todos los caminos de la fe
bíblica, a menudo arduos y tortuosos,
alcanzan su meta, encuentran su
síntesis. En el principio existía el 
logos, y el logos es Dios, nos dice el
evangelista. El encuentro entre el
mensaje bíblico y el pensamiento
griego no era una simple
casualidad»[3]. Todo diálogo
presupone un interlocutor racional,
con logos. Así, el diálogo con el
mundo que empezaron a entablar los
filósofos griegos era posible
precisamente porque la realidad
creada está transida de racionalidad,
de una lógica muy simple y muy
compleja a la vez. Este diálogo venía
a encontrarse, pues, con la
afirmación decidida de que el mundo



«no es producto de una necesidad
cualquiera, de un destino ciego o del
azar»[4], sino de una inteligencia
amorosa –un Ser personal– que
trasciende el orden mismo del
universo, porque lo precede.

El núcleo de los relatos de la
creación

No es infrecuente que los relatos de
la creación en el Génesis se perciban
hoy como textos bellos y poéticos,
llenos de sabiduría, pero quizá a fin
de cuentas poco a la altura de la
sofisticación y la seriedad
metodológica que entretanto han
adquirido la ciencia y la crítica
literaria e histórica. Sin embargo,
sería un error tratar con desdén a
nuestros antepasados porque no
tuvieran microscopio, aceleradores
de partículas o revistas
especializadas: olvidaríamos
demasiado fácilmente que quizá
sabían y veían cosas esenciales; cosas



que nosotros podemos haber perdido
de vista por el camino. Para
comprender lo que una persona o un
texto quieren decirnos es necesario
atender a su modo de hablar, sobre
todo si es distinto del nuestro. En este
sentido, conviene tener en cuenta
que, en los relatos de la creación, «la
imagen del mundo queda delineada
bajo la pluma del autor inspirado con
las características de las cosmogonías
del tiempo»; y que es en ese cuadro
donde Dios inserta la novedad
específica de su revelación a Israel y
a los hombres de todos los tiempos:
«la verdad acerca de la creación de
todo por obra del único Dios»[5].

Con todo, se objeta con frecuencia
que, si la noción de creación tuvo un
papel en el pasado, hoy resulta
ingenuo intentar proponerla de
nuevo. La física moderna y los
hallazgos acerca de la evolución de
las especies habrían hecho obsoleta
la idea de un creador que interviene



para generar y dar forma al mundo:
la racionalidad del universo sería, en
el mejor de los casos, una propiedad
interior a la materia, y hablar de
otros agentes supondría desafiar la
seriedad del discurso científico. Sin
embargo, se hace así fácilmente, sin
saberlo, una lectura literalista de la
Biblia, que la Biblia misma descarta.
Si, por ejemplo, se comparan los dos
relatos sobre los orígenes, situados
uno detrás de otro en los dos
primeros capítulos del Génesis, se
observan diferencias muy claras que
no es posible atribuir a un descuido
redaccional. Los autores sagrados
eran conscientes de que no tenían
que proporcionar una descripción
detallada y literal acerca de cómo se
produjo el origen del mundo y del
hombre: procuraban expresar, a
través del lenguaje y los conceptos de
que disponían, algunas verdades
fundamentales[6].



Cuando se acierta a comprender el
lenguaje peculiar de estos relatos –un
lenguaje primitivo, pero lleno de
sabiduría y de profundidad–, se
puede identificar su verdadero
núcleo. Nos hablan de «una
intervención personal»[7] que
trasciende la realidad del universo:
antes del mundo existe la libertad
personal y la sabiduría infinita de un
Dios creador. A través de un lenguaje
simbólico, aparentemente ingenuo,
se abre camino una profunda
pretensión de verdad, que podríamos
resumir así: todo esto lo hizo Dios,
porque quiso[8]. La Biblia no
pretende pronunciarse sobre los
estadios de la evolución del universo
y del origen de la vida, sino afirmar
la «libertad de la omnipotencia»[9]
de Dios, la racionalidad del mundo
que crea, y su amor por este mundo.
Se despliega así una imagen de la
realidad, y de cada uno de los seres
que la conforman, como «un don que
surge de la mano abierta del Padre



de todos»[10]. La realidad, a la luz de
la fe en la creación, queda marcada
en su entraña misma bajo el signo de
la acogida. Incluso en medio de la
imperfección, del mal, del dolor, el
cristiano ve en cada ser un regalo
que surge del Amor y que llama al
amor: a disfrutar, a respetar, a
cuidar, a transmitir.

Marco Vanzini / Carlos Ayxelá

Foto: Kurt K. Kreger (cc)

[1] J. Ratzinger, Dios y el mundo,
Random House Mondadori,
Barcelona 2002, 49.

[2] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 77.

[3] Benedicto XVI, Discurso en la
Universidad de Ratisbona (12-
IX-2006).



[4] Catecismo de la Iglesia Católica,
295.

[5] San Juan Pablo II, Audiencia, 29-
I-1986.

[6] Junto a esas razones internas a la
propia Biblia, el conocimiento sobre
la forma correcta de interpretar el
texto sagrado también se ha logrado
a través del diálogo –no exento de
tensiones, pero muy fructífero– entre
la teología y la ciencia. En estos
largos procesos es frecuente que se
den excesos por ambas partes, que se
alimentan mutuamente: una lectura
fundamentalista de la Biblia, por la
que se pretende hacerle decir más de
lo que realmente dice, suele
desacreditar al texto sagrado, de
modo que la ciencia se considera
autorizada a decir más de lo que
realmente es capaz de decir sobre el
origen y sentido de la realidad.

[7] J. Ratzinger, La fiesta de la fe,
Desclée, Bilbao 1999, 25.



[8] Esta convicción estaba radicada
fuertemente en la fe de Israel, como
muestran las palabras de una madre
a su hijo, antes del martirio: «Te
suplico, hijo, que mires el cielo y la
tierra, y viendo todo lo que hay en
ellos reconozcas que Dios no los ha
hecho de cosas ya existentes, y que lo
mismo sucede con el género
humano» (2 M 7,28).

[9] R. Guardini, La fine dell’epoca
moderna. Il potere, Morcelliana,
Brescia 1993, 17.

[10] Francisco, Laudato si’, 76.

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/la-creacion-1/
(04/02/2026)

https://opusdei.org/es-ve/article/la-creacion-1/
https://opusdei.org/es-ve/article/la-creacion-1/

	La luz de la fe (II): la creación (I): «Vio Dios todo lo que había hecho, y era muy bueno»

