
opusdei.org

La unidad poética
del mensaje de san
Josemaría

Marcela Duque, Premio
Adonáis de poesía y editora de
Rialp, fue una de las ponentes
en la presentación de la edición
número 100 en castellano de
Camino, la obra de san
Josemaría, en la Biblioteca
Nacional de España. En su
intervención habló del mensaje
poético del Opus Dei, el don
literario de san Josemaría y del
valor literario y espiritual de su
mensaje. Reproducimos su
intervención completa en este
acto.



02/12/2025

Índice de temas del discurso

1. El mensaje del Opus Dei tiene un
carácter esencialmente poético

2. San Josemaría tuvo un don
literario -auténticamente poético-
para expresar este mensaje

3. El valor literario y espiritual de su
mensaje: unidad entre lo material y
lo espiritual

 Leer el artículo sobre el acto

Buenas tardes a todos, y muchas
gracias por la invitación a participar
en este acto y a Fidel por su trabajo
en la edición 100 de Camino. Me han
pedido algunas reflexiones acerca de 

https://opusdei.org/es-es/article/biblioteca-nacional-espanola-presentacion-100-edicion-literaria-camino/
https://www.rialp.com/libro/camino-edicion-literaria_139384/


san Josemaría como escritor. Tal vez
lo mejor que puedo hacer es
remitiros a la edición de Fidel y a
otros libros y estudios que se han
escrito al respecto. Pienso,
especialmente, en el sacerdote, poeta
y crítico literario chileno José Miguel
Ibáñez Langlois y su libro sobre san
Josemaría como escritor.

Con Ibáñez Langlois tengo, además,
una gran deuda poética de la que me
gustaría hablar hoy, pues sus escritos
me han acompañado durante
muchos años en mi empeño por
aprender más sobre el arte poético.
Si tuviera que resumir en una línea
lo que he aprendido de sus estudios
es que en la poesía se debe dar una
unidad de sonido y sentido, una
identidad entre la forma y el
contenido.

Esto —que él le atribuye a poetas
como san Juan de la Cruz, Jorge
Manrique, Francisco de Quevedo,

https://opusdei.org/es-es/saint-josemaria/
https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Miguel_Ib%C3%A1%C3%B1ez_Langlois
https://es.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Miguel_Ib%C3%A1%C3%B1ez_Langlois
https://www.rialp.com/libro/josemaria-escriva-como-escritor_92003/
https://www.rialp.com/libro/josemaria-escriva-como-escritor_92003/


Pablo Neruda— es algo que también
destaca de la obra escrita de san
Josemaría y, en especial, de Camino,
donde la brevedad de cada punto
exige una gran precisión del lenguaje
y donde se hace evidente que “la
expresión se ciñe tanto a lo
expresado que casi se le identifica”, o
como lo formula poéticamente
Octavio Paz, “la forma que se ajusta
al movimiento / no es prisión sino
piel del pensamiento”. 

Son unos versos que me gustan
especialmente porque “la piel del
pensamiento” expresa bien la
naturaleza encarnada del arte, que
tantos artistas cristianos han sabido
conectar con la Encarnación del
Verbo y que nos hace pensar en el
“materialismo cristiano” que
predicaba san Josemaría.

Creo que en esta idea de la unidad
entre la forma y el contenido en el
arte hay como tres hilos entretejidos,



de los que quisiera tirar un poco en
esta reflexión. Y estos son:

Que el mensaje del Opus Dei es
un mensaje esencialmente
poético
Que san Josemaría tuvo un don
literario —poético— para
expresar este mensaje,
Y que esta unidad entre el
contenido y la forma, entre lo
que se dice y su expresión, es
precisamente la naturaleza de
la poesía. Esto es también lo
que pone de manifiesto las
dotes poéticas de san Josemaría
y el valor literario y espiritual
de su mensaje. 

1. El mensaje del Opus Dei
tiene un carácter
esencialmente poético

Empiezo por lo primero: Siempre he
pensado que el mensaje del Opus Dei
es un mensaje particularmente

1. 

2. 

3. 



poético. Y no uso aquí poético como a
veces se usa la palabra, para indicar
las cualidades de algo muy bello o
emocionante (aunque estos son
también adjetivos que usaría para
describir el mensaje del Opus Dei),
sino en un sentido más propio. 

Pienso que san Josemaría también
pensaba en el espíritu del Opus Dei
en estos términos. Esto es lo que
sugiere la frase, que él repetía —son
sus palabras— “con un repetido
martilleo”, de que “la vocación
cristiana consiste en hacer
endecasílabos de la prosa de cada
día,” como si allí se encerrase el
“secreto” del Opus Dei: “El milagro
que os pide el Señor es … [el] de
convertir la prosa diaria en
endecasílabos, en verso heroico, por
el amor que ponéis en vuestra
ocupación habitual”. 

Este convertir la prosa diaria en
endecasílabos es un ejercicio poético



—de verdadera poiesis, en el sentido
griego—, un verdadero hacer que 
transforma tanto la propia mirada
como la realidad. Así como el Rey
Midas transformaba lo que tocaba en
oro, un cristiano transforma la prosa
diaria en poesía cuando “lee” esa
prosa en clave del amor.

Ahora bien, hay otro sentido en el
que san Josemaría piensa en la
santificación de los laicos en
términos poéticos. San Josemaría no
se refería a cualquier tipo de poesía,
sino que habla de transformar la
prosa en endecasílabos, “verso 
heroico”, porque su mensaje de la
santificación de la vida ordinaria
constituye también toda una “épica
de la vida cotidiana”. Una épica que
no es la de un héroe aislado, capaz de
salvar al universo con sus propias
fuerzas, sino la de un héroe
sostenido por la fuerza prestada de la
comunión de los santos. 



En palabras de san Josemaría
“ninguno es un verso suelto” sino
que “somos versos del mismo poema,
épico, divino.” San Pablo lo expresa
de modo análogo en la carta a los
Efesios: somos un poema de Dios —
hechura suya—, creados en Cristo —
Camino, Verdad y Vida— para que
caminásemos en las buenas obras.
Aquí también está la clave del título
del libro que estamos hoy
celebrando.

2. San Josemaría tuvo un don
literario -auténticamente
poético- para expresar este
mensaje

Paso ahora al segundo punto: san
Josemaría tuvo un don literario —
genuinamente poético— para
expresar este mensaje. Quizá esto sea
muy conocido, pero debo a la edición
de Fidel el descubrimiento de una
carta en la que san Josemaría



confiesa haber escrito poemas en su
juventud, versos que firmaba con el
pseudónimo “El clérigo Corazón”. En
esta carta parece avergonzarse de
esos poemas, pero no de esa
sensibilidad de la que provenían, de
su corazón que describe como “un
pájaro loco que lleva enjaulado en el
pecho y en el que caben, muy
ampliamente, cariños del cielo y de
la tierra.” 

Ubi amor, ibi oculus: donde hay
amor, allí está el ojo, allí hay visión.
Es un don divino el hecho de que su
gran corazón, que le otorgaba esa
capacidad de ver, estuviera
acompañado de unas dotes para
comunicar esa visión con gran
belleza y sencillez. Ibáñez Langlois
resume a la perfección este don de
lenguas de san Josemaría:

Una riqueza, variedad y versatilidad
grande de léxico; una verdadera
pasión por la palabra exacta y por la



propiedad semántica; la reciedumbre
del decir castellano castizo; la
permanente cortesía de la claridad;
la fluidez de su prosa, cualificada por
el talento memorable de hablar como
escribe y escribir como habla, a la
vez con sencillez coloquial y con
precisión conceptual; el don de
síntesis y la economía del estilo
lapidario y sentencioso; la libertad
creadora de su fantasía; el uso y la
invención de la imagen sensible, la
metáfora y la parábola para expresar
altos significados espirituales; la
emoción contenida y temblorosa del
arranque lírico; la habilidad del
contraste y el contrapunto, del juego
de palabras y la paradoja; la
propensión de seguir los declives
espontáneos del lenguaje sin
traicionar nunca el hilo central de la
idea o el sentimiento; la gracia y el
sentido del humor.

Si Camino se ha convertido ya en un
clásico de la literatura, es porque ese 



insight que tenía san Josemaría sobre
las cosas del mundo y del espíritu
estaba acompañado de un gran don
de lenguas, de un viveza excepcional
en la expresión. 

Fidel Sebastián describe los puntos
de Camino como “aforismos
dialogados”, dirigidos a Dios y al
lector, que tienen un tono directo,
incluso atrevido. Creo que esta es la
primera impresión que se lleva todo
lector: la sensación de entrar en una
conversación íntima y coloquial, de
tú a tú, que hacen de Camino un libro
fresco, con un tono directo que hiere
cuando tiene que herir e inspira
cuando tiene que inspirar: “Son cosas
que te digo al oído, en confidencia de
amigo, de hermano, de padre”.

Cada uno tendrá su propia historia
de su primer encuentro con Camino.
La mía se remonta a los días de mi
Primera Comunión. Era el regalo que
la directora del colegio les hacía a



todas las niñas de segundo de
primaria. Venía con una dedicatoria,
firmada a mano, que nos invitaba a
leer un punto cada noche, antes de
dormir. 

Puedo decir que el consejo me
acompañó durante muchos años. No
porque en realidad lo leyera cada
día, pero sí que caló la idea de que
era un libro para leer a sorbos, que
siempre estaba ahí, dispuesto a
dispensar un poco de sabiduría, un
punto para la reflexión; un libro para
abrir de vez en cuando, a veces
incluso a modo de juego, para ver
por dónde soplaba el aire ese día. 

Muchos años después descubrí dos
endecasílabos en un conocido punto
que se hicieron inmediatamente
memorables y que suscitaron un
poema adolescente —como aquellos
suyos de los que san Josemaría se
avergonzaba y del que también yo
me avergüenzo— que nunca verá la



luz del sol, pero al que guardo un
especial cariño. Los endecasílabos de
san Josemaría son:

“No vueles como un ave de corral, /
cuando puedes subir como las
águilas.” (Camino, 7)

Como también recuerda Fidel en la
introducción, san Josemaría solía
llamar “gaiticas” a los puntos de 
Camino y aquellos que iba
escribiendo en octavillas sueltas, y
explicaba que era: “Porque como no
soplen, no pitan. Cada uno las puede
hacer pitar según su arte”. 

Es también el arte de san Josemaría
el que logra que sus gaiticas
resuenen en niños que apenas han
hecho la Primera Comunión, en
personas que poco saben de Cristo o
que llevan muchos años lejos de Él,
en quienes tienen vivos deseos de
conocerle mejor, y hasta en santos
anónimos, “de la puerta de al lado”,
que decía el Papa Francisco.

https://escriva.org/es/camino/7/


3. El valor literario y
espiritual de su mensaje:
unidad entre lo material y lo
espiritual

Llegamos ahora al tercer punto, que
no es más que una síntesis de los dos
anteriores. La primera idea era que
el mensaje del Opus Dei es
esencialmente poético; la segunda,
que san Josemaría supo expresarlo
con grandes dotes poéticas. De aquí
nace la tercera: y es que san
Josemaría logra una verdadera
unidad entre la forma de expresión y
lo expresado, y esto, que es la
naturaleza de la poesía, se convierte
en todo un símbolo del mensaje
poético del Opus Dei, el de
transformar la prosa diaria en
endecasílabos.

En otras palabras, uno de los
mensajes esenciales del Opus Dei, el
descubrir lo espiritual en lo sensible,



es también la esencia misma de todo
arte y poesía, en cuanto que revela lo
universal en lo singular y lo
espiritual en lo sensible. Decía antes
que el mensaje del Opus Dei
comparte con la poesía la tarea de 
ver que las cosas materiales no se
agotan en su materialidad sino que
pueden ser expresión de una
realidad espiritual o ser imágenes
que apuntan más allá de sí mismas.

San Josemaría explicaba que su
objetivo con Camino era “preparar
un plano inclinado muy largo, para
que fueran subiendo poco a poco las
almas, hasta alcanzar a comprender
la llamada divina, llegando a ser
almas contemplativas en medio de la
calle”. “Ser contemplativos en medio
del mundo” es otra de las
expresiones que resumen el mensaje
poético del Opus Dei: esa vocación de
casar el cielo y la tierra, que exige
cultivar una mirada simbólica capaz
de reconocer el carácter sacramental



del mundo, “el quid divinum” que
yace en todo lo material, pues las
cosas más ordinarias —dice san
Josemaría— “rebosa[n] de la
trascendencia de Dios”.

Es también por esto que, como señala
Pedro Antonio Urbina en un estudio
sobre la imagen en Camino, las
imágenes que san Josemaría suele
emplear son las propias de “un
mundo fundamentalmente urbano y
doméstico, cotidiano”, propio de esas
realidades mundanas que es preciso
santificar. Esa mirada contemplativa,
tan evidente en sus escritos, tiene un
inconfundible acento lírico, pero es
también fruto de su vida espiritual,
de su mirada enamorada. Su
escritura está llena de imágenes
cotidianas porque su mirada logra
ver en ellas todo un universo
espiritual. Por eso toda realidad
material le sirve para abrir
consideraciones sobrenaturales.

https://es.wikipedia.org/wiki/Pedro_Antonio_Urbina


En un punto de Camino que siempre
me ha gustado especialmente, san
Josemaría convierte —como antes lo
había hecho Francisco de Quevedo—
algo tan ordinario como el polvo en
una imagen tanto de nuestra
naturaleza caída, como de nuestra
naturaleza endiosada, y logra así una
tensión perfecta entre la gravedad y
la gracia (como diría Simone Weil, a
quien ahora Rosalía ha puesto de
moda). Es un punto genial que nos
lleva del suelo al cielo y de vuelta al
suelo pero ya con una visión
transfigurada (quizá también sirva
para iluminar la cita de Simone Weil
que Rosalía usa en su disco: “el amor
no es consuelo, es luz”):

“Eres polvo sucio y caído. —Aunque
el soplo del Espíritu Santo te levante
sobre las cosas todas de la tierra y
haga que brille como oro, al reflejar
en las alturas con tu miseria los rayos
soberanos del Sol de Justicia, no
olvides la pobreza de tu condición.

https://es.wikipedia.org/wiki/Simone_Weil
https://es.wikipedia.org/wiki/Rosal%C3%ADa_(cantante)


Un instante de soberbia te volvería al
suelo, y dejarías de ser luz para ser
lodo.” (Camino, 599)

Antes de cederle el micrófono a Fidel,
termino ya con otro de mis puntos
favoritos, que me recuerda el
fragmento de Safo que dice que lo
más bello sobre esta negra tierra es
lo que uno más ama. Es un punto que
logra capturar la imaginación y el
corazón. Nos sumerge en las
consideraciones más emocionantes
de la grandeza de todo lo creado y,
cuando creemos haber alcanzado ya
la plenitud, logra ensanchar aún más
el horizonte para presentar una
visión del seguimiento de Cristo
como la aventura más apasionante. 

Es un punto que me hace pensar en
una orquesta en la que san Josemaría
es el director y va invitando a que
poco a poco se vayan uniendo
instrumentos, cada vez con más
expresividad y volumen, y va

https://escriva.org/es/camino/599/


marcando unos silencios —unos
elocuentes puntos suspensivos—
colocados a la perfección. Todo
desemboca en un final apoteósico,
pues la Eucaristía, como decía el
poeta y pintor David Jones, es el
signo más eficaz en nuestro mundo,
porque es la realidad misma a la que
apunta:

“Considera lo más hermoso y grande
de la tierra..., lo que place al
entendimiento y a las otras
potencias..., y lo que es recreo de la
carne y de los sentidos... Y el mundo,
y los otros mundos, que brillan en la
noche: el Universo entero. —Y eso,
junto con todas las locuras del
corazón satisfechas..., nada vale, es
nada y menos que nada, al lado de
¡este Dios mío! —¡tuyo!— tesoro
infinito, margarita preciosísima,
humillado, hecho esclavo,
anonadado con forma de siervo en el
portal donde quiso nacer, en el taller
de José, en la Pasión y en la muerte



ignominiosa... y en la locura de Amor
de la Sagrada Eucaristía.” (Camino,
432)

Y con estas palabras de Camino, doy
paso a Fidel Sebastián que va a
resumirnos la aventura que ha
vivido para preparar esta edición
especial, número 100.

Marcela Duque

Fotos de: Pablo Pérez Tomé

pdf | Documento generado
automáticamente desde https://

opusdei.org/es-ve/article/intervencion-
marcela-duque-piel-pensamiento-san-

josemaria-camino-100/ (17/01/2026)

https://escriva.org/es/camino/432/
https://escriva.org/es/camino/432/
https://opusdei.org/es-ve/article/intervencion-marcela-duque-piel-pensamiento-san-josemaria-camino-100/
https://opusdei.org/es-ve/article/intervencion-marcela-duque-piel-pensamiento-san-josemaria-camino-100/
https://opusdei.org/es-ve/article/intervencion-marcela-duque-piel-pensamiento-san-josemaria-camino-100/
https://opusdei.org/es-ve/article/intervencion-marcela-duque-piel-pensamiento-san-josemaria-camino-100/

	La unidad poética del mensaje de san Josemaría
	Índice de temas del discurso
	1. El mensaje del Opus Dei tiene un carácter esencialmente poético
	2. San Josemaría tuvo un don literario -auténticamente poético- para expresar este mensaje
	3. El valor literario y espiritual de su mensaje: unidad entre lo material y lo espiritual


